
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 10

Artikel: Weltanschauungsfragen

Autor: Limacher, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5. Jahrgang — Auflage: 1200 Nr. 10 ZÜRICH, 31. Oktober 1926

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 9. Jahrgang

Erscheint monatlich

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.,

Postfach Basel S.
Postcheckkonto V 6915

Wer die Heimat seiner Seele in einer zweiten Welt sucht,
wird nichts tun, um diese Welt für sich und seine
Mitmenschen zur Heimat zu machen. Emst MaJi.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile (elnsp. 25 Cts.)
(3X15%. 6X25%, 12X40%)

Weltanschauungsfragen.
Von Dr. F. Limacher.

Der Kristjallisatioiispunkt aller dieser Probleme liegt heule
noch in dem Wort «Religion». Was bedeutet Religion im
Allgemeinen gesprochen? Dieses Wort in abstrakter Form wird
in doppeltem Sinne gebraucht, in einem guten und in einem
schlechten, .wie Upton Sinclair in seinem Buche «Religion
und Profit» sagt.

J. Beck gibt in der «Geistesfreiheit» Nr. 10 vom 31.
Oktober 1923 folgende Definition: «Die natürliche Religion ist
einerseits der allen Mensdien innewohnende Trieb nach
Erkenntnis, nach geistiger Erfassung der WirkLichkeit (Wahrheit,

oder wie ich sagen möchte «Natur», denn allein die
Natur ist die einzige Wahrheit), der Drang nach Vorwärts-
und Höherentwicklung, das Streben nach dem Idealen, dem
sittlich Vollkommenen, anderseits die Stellungnahme des
einzelnen zu allen für die geistige Erfassung dies Daseins in
Betracht fallenden Erscheinungen (Naturgesetze und ihre
Auswirkungen), einschließlich des sich daraus entwickelnden
Pflichtbewußtseins». Er identifiziert dann diese Auffassung
der natürlichen Religion mit dem Monismus. Viel einfacher
bedeutet im wahren, guten Sinn Religion: Den grundlegenden

seelischen Impuls, die leidenschaftliche Liebe zum Leben,
das Gefühl für seinen hohen Wert und den lebendigen
Wunsch, es gemäß der Natur und ihren Gesetzen zu steigern
und fortzusetzen. In diesem Sinne also müßte jeder denkende
Mensch religiös sein, in diesem Sinn ist Religion eine sich
unablässig erneuernde Kraft, die inhaltlich eigentliche wahre
Natur unseres Seins. In dieser abstrakten Form ist sie eben
nichts anderes als natürliche Welt- und Lebensanschauung,
das Produkt der Natur, das ich für jenseits aller Angriffe
stehend erachte, indem die Natur Wahrheit bedeutet.

Ganz anders verhält es sich aber mit dem Begriff Religion

im anderen, übernatürlichen Sinne, den ihm die
Religionssysteme und mit ihnen ihre Theologen gegeben haben.
Für diese letzteren Leute und ihren Anhang bedeutet Religion
nidit die Sehnsucht der Seele nach Wachstum und den Hunger

und Durst nach Wahrheit, Reohtschaffenheit und
Gerechtigkeit auf der Grundlage der Natur und ihrer Gesetze,
sondern sie besteht für dieselben nur aus gewissen Formen,
welche als Dogmen und Offenbarungen, als Glaubenssätze
mit Ritualien von einer sie streng bewachenden Priesterkaste
festgesetzt und zu einem System ausgebaut wurden, Avelche
letztere für ihr Tun zudem noch einen übernatürlichen Auftrag

für sich in Anspruch nimmt.
Jede Religion dieser Art verkündet einen verborgenen

Gott, dessen Dasein ein Geheimnis und dessen Handlungsweise

ebenso unbegreiflich ist, wie sein Wesen. Je mehr
Gehennnisse eine solche Religion hat, als um so göttlidier wird
sie von den Theologen erklärt und der Menschheit zur
Annahme empfohlen. Die Unwissenheit verlangt nach Fabeln,
daher erfanden die Priester die übernatürlichen Religionen.
Schwärmer und Unwissende brauchen ja keine Vernunftsgründe,

um zu prüfen. Für die Priester ist es vorteilhaft,
wenn die Völker nichts von dem verstehen, was sie lehren.
Was man nicht versteht, darüber hat man kein Urteil. Es ist
sehr natürlich, daß sich der Blinde führen lassen muß. Eine
klare und verständliche LebenBanschauupig braucht keine

Priester. Die Gottheit hat sich' in den verschiedenen Ländern
in so verschiedener Weise geoffenbart — wie die Priester
sagen — daß als Resultat dieser übernatürlichen Religion der
Liebe nur Haß und Verachtung, Verspottung und selbst
große und langdauernde Kriege entstanden sind. Ist es ferner
nicht merkwürdig, daß ein solcher Gott die Religionen so
unverständlich gemacht hat —¦ wie die Priester sagen — und
so geheininis<voll für die Menschen, daß die Gelehrten
jahrhundertelang sich über den Sinn und die Auslegung derselben

herumstreiten nmißten? Der theologische Streit betr. Ho-
mousios (Gleichheit im Wesen von Gott und Christus) und
Homoöusius (Aehnlichkeit im Wesen kostete Tausenden
von Menschen das Leben. Unsere Welt kann mit einem
öffentlichen Marktplatz verglichen werden, auf dem an
verschiedenen Stellen mehrere Kurpfuscher verteilt sind, von
denen jeder einzelne sich bemüht, den Vorübergehenden seine
eigenen Mittel speziell zu empfehlen und diejenigen der
Konkurrenz zu überbieten. Jeder dieser Kurpfuscher hat seine
Käufer, die überzeugt sind, daß nur gerade der Quacksalber,
bei dem sie gekauft haben, das einzige richtige Heilmittel
besitze. Trotz des andauernden Gebrauches aber merken sie
doch nicht, daß sie nicht gesund werden, sondern gerade so
krank bleiben, wie die Kranken, welche den andern
Quacksalbern nachlaufen. Der Christ findet die Bibel als Heilmittel,
während er den Koran für einen Betrug erklärt, der
Mohammedaner umgekehrt. Der Protestant macht sidi über den
Katholiken lustig, der Katholik erklärt den Protestanten als
Ketzer und weist ihm in Liebe die Hölle zum Aufenthalt an,
usw. Und erst alle die Sekten, wie ist ihr «Liebe den Nächsten
wie 'dich selbst» beschaffen? Wie es den Juden im Mittelalter
ergangen ist, darüber geben die Ohroniksdireiber genügend
Aufschluß, Ueber das Kapitel, wie die übernatürlichen
Religionen durch die Jahrhunderte hindurch in Liebe gewütet
haben, lassen sich leicht Bände schreiben. Lesen Sie das
Feuilleton in Nr. 10, Jahrg. 1923 der «Geistesfreiheit», Sie
werden dort unter dem Titel «Im Namen Gottes», meine
Behauptungen in jeder Beziehung als wahrheitsgemäß bestätigt
finden.

Ich möchte in Ergänzung dazu noch erwähnen, was
Richard Deeken in seinem Buche: «Rauschende Palmen» über
die Tätigkeit der amerikanischen christlichen Missionäre in
den Südseeinseln erzählt: «Dias traurigste Beispiel für ein
langsames, systematisches Hinmorden der Eingeborenen bildet

amerikanisches Christentum und amerikanische Zivilisation,

welche es zu Stande gebracht bat, daß die Bevölkerungszahl
der hawaischen Inseln in knapp 80 Jahren von 400,000

auf 35,000 Personen gesunken ist. Die Missionäre und ihre
Familien sind aber jetzt dafür die größten Landbesitzer und
mit wenig Ausnahmen vielfache Millionäre. Dafür ist aber auf
diesen Inseln das ärgste Schimpfwort, ärger als Dieb, als
Halsabschneider, der Inbegriff alles Gemeinen, Niederträchtigen,

Verlogenen: «You damned Missionary.»
Doch verlieren wir unsern Weg nicht in diesem komplizierten

und konfusen Irrgarten, sondern kehren wir zu den
einfacheren Pfaden unseres Themas zurück.

Was ist Religion überhaupt? Statt sidi in die spitzfindigen

Definitionen der Theologen einzulassen und damit sich
und die Leser zu langweilen, erklärt am kürzesten und am



74 GEISTESFREIHEIT Nr. 10

besten, was ich persönlich unter Religion verstehe, folgender
Vers von Ziel, den ich der Sammlung «Das Buch des Lebens»
von Karl Knortz entnommen habe:

Religion ist nicht, was Unnatur
Grübelnd nach vergilbten Mönchsrezepten
Auferzog auf der Sophistik Flur.
Religion ist nicht, was die Adepten
Listig durch Jahrhunderte verschleppten,
Religion ist Menschenliebe nur.

Friedrich der Große, der Philosoph von Sans-Souci,
drückte sich über diesen Gegenstand folgendermaßen aus:
«Wie Kranke zu allerhand Arzneien ihre Zuflucht nehmen,
um zu versuchen, ob nicht eine davon ihr Uebel heile, so hat
das Menschengeschlecht in seiner Verblendung ein göttliches
Wesen und eine helfende Kraft in allen natürlichen Dingen
vorausgesetzt, wobei dann Dummheiten, Fabeln und Wunder
immer über Vernunft und Wahrheit siegen.» Ferner sagt er:
«Je näher man die abgeschmackten Fabeln ¦betrachtet, auf
denen manche Religionen beruhen, um so mehr muß man die
beklagen, welche für solche Dummheiten in Hitze geraten.
Ein Esel sinkt nieder, wenn er zu sehr belastet wird, ein
Abergläubischer trägt die Last, die ihm die Priester
aufbürden-, ohne daß er es merkt.» Dann: «Die Theologen scheinen

im allgemeinen sich alle zu gleichen, zu welcher Religion
sie auch gehören mögen. Ihre Absicht ist immer, sich die
Herrschaft über die Gewissen anzumaßen, weshalb sie auch
alle verfolgen, welche die Wahrheit suchen.»

«Die Religion ist eine alte Maschine, die sich nie
abnutzt, die man zu jeder Zeit gebrauchen kann, um sich die
Treue der Völker zu sichern und die Widerspenstigkeit der
menschlichen Vernunft zu brechen.»

«Die Macht der Priester liegt nur in der Meinung, sie
gründet sich auf die Leichtgläubigkeit der Völker. Man
erleuchte diese und kläre sie auf und der Zauber hört auf. Dieses

Gebäude der Unvernunft untergrabe man still und
geräuschlos und es wird in sieh selbst zusammenfallen.»

«Die Reformierten essen ihr Brot ohne ihren Gott, die
Lutheraner essen mit und unter ihrem Brot ihren Gott und
die Katholiken essen ihren Gott ohne Brot.»

Nun soll Goethe zu Worte kommen, wenn er sagt, daß die
himmlischen Mächte für ihn ganz und allein nur Natur sind,
die durch ihre Gesetze im Wissen und Willen ihrer Träger
und Opfer selber wirken und daher ihre eigene Verletzung
rächen. «Es ist gar viel Dummes in der Religion der christlichen

Kirche. Aber sie will herrschen und da muß sie eine
beschränkte Masse haben, die sich duckt und geneigt ist, sich
beherrschen zu lassen. Die sehr reich dotierte Geistlichkeit
fürchtet nichts mehr, als die Aufklärung. Diese Religion
trennt die Menschen und nur das Wissen kann sie einigen.»

Sehen wir unsere Zeit an und hören wir, was Emil Zola
sagt: «Wie wird man in 1000 Jahren, wenn der Katholizismus
nur mehr ein uralter Aberglaube sein wird, der abgestorben
ist, wie wird man staunen, daß die Ahnen diese Religion der
Qual und des Nichts ertragen haben: Gott ist ein Henker,
der Mensch wird entmannt, bedroht, gefoltert, die Natur wird
für eine Feindin erklärt, das Leben wird verflucht, der Tod
allein gilt als süß und befriedigend. 2000 Jahre lang wurde
das Vorwärtsschreiten der Menschheit von der abscheulichen
Idee gehemmt, daß man dem Menschen alles entreißen müsse,
Avas er Menschliches besitze: Wünsche, Leidenschaften, den
freien Geist, den Willen, die Tat, seine ganze Kraft, Welch'
ein freudiges Erwachen wird es sein, wenn Fruchtbarkeit
wieder zur Tugend wird, wenn in den von pfäffischen
Hemmungen befreiten Naturkärften die Wünsche geehrt, die
Leidenschaften nutzbar gemacht, die Arbeit emporgehoben, das
Leben geliebt und die ewige Schöpfung der Liebe in der
Natur verehrt wird.»

Wir würden zu Unrecht handeln, wenn Avir an dieser
Stelle Feuerbachs vergessen sollten, der sich in seiner
Abhandlung über die Religionen folgendermaßen äußert: «Die
Religion ist die erste Kultur, die wirkliche Kultur ist ihr
Ende. Mit der Religion ist jede Unmenschlichkeit möglich,
mit der Bildung keine, Wo man blindlings glaubt, da haßt
man ebenso leichtsinnig, Gott und der Teufel kommen aus
demselben Sack. Erkennen wir, daß die übernatürliche
Religion, wenn sie, statt der Vernunft zu gehorchen, die Ver¬

nunft beherrschen will, die Menschheit in die barbarischsten,
greuelvollsten, irrigsten, grundverderblichsten Lehren stürzt,
denn das Dogma des Gewissenszwanges hebt alle Gesetze der
Sittliclikeit und der Gerechtigkeit auf und rechtfertigt jedes
Verbrechen. Dem gegenüber waren es gerade die Freidenker,
die Ungläubigen, kurz die Anhänger der Gesetze der
Vernunft und der Natur, welche der Menschheit die Unterschiede
zwischen Recht und Unrecht, Gut und Böse, Wahrheit und
Lüge wieder offenbarten. Der Glaube, die Religion mag den
Menschen beruhigen, aber er bessert und erleuchtet ihrrmicht.
Es gibt nur ein Licht, das Licht der Natur.»

Wie die religiöse, übernatürliche Besserung der Menschheit

aussieht, dafür ist der Weltkrieg ein klassisches
Beispiel, der das Kreuz des Friedens in ein Kriegszeiohen
verwandelt hat.

Von Feuerbach beeinflußt äußert sich Gottfried Keller
wie folgt: «Wie trivial erscheint mir die Meinung, daß mit
dem Aufgeben der sog. religiösen Ideen alle Poesie und
höhere Stimmung aus der Welt gewichen sei. Im Gegenteil,
mir ist die Welt unendlich tiefer und schöner geworden, das
Leben wertvoller und intensiver, der Tod ernster, und so
werde ich erst recht mit aller Macht gezwungen, meine
Lebensaufgabe zu erfüllen, da ich die Aussicht nicht habe, das
Versäumte nachzuholen. Für Kunst und Poesie besteht kein
Heil mehr ohne vollkommene geistige Freiheit und ganzes,
glühendes Erfassen der Natur, und ich bin fest überzeugt,
daß kein Künstler eine Zukunft hat, der nicht ganz und
ausschließlich sterbender Mensch sein will.»

Vergessen Avir aber bei unserer Besprechung den grossen

Philosophen Kant nicht. Was er über den Unwert aller
Kirchen, vom Fetischismus bis zum Papstkultus, was er über
die Dogmen der sog. geoffenbarten Priesterreligion, über
Gebete und Wunder geschrieben hat, macht ihn nicht nur
zum bedeutendsten geistigen Ueberwinder, sondern auch
zum wirksamsten Agitator gegen allen Klerikalismus, in
welcher Form er sich auch immer zeigt.

Der Philosoph Fichte geht noch weiter, indem er sagt,
daß das Dasein Gottes nicht nur nicht zu beweisen sei,
sondern, das Niehtdasein Gottes sei direkt notwendig. Sein
Gott ist die sittliche We'ltordnung, die absolute Realität, die
Freiheit, mit einem Wort: die Wahrheit an sich.

Der berühmte Mediziner Virchow, einer der größten Na-
tunvissenschaftler der Neuzeit, sagte: «Es ist gewiß kein
Uebermut der Naturwissenschaft, daß wir behaupten, die
Naturgesetze seien unweigerlich absolut, unter allen Umständen

wirksam und niemals in irgend einem Zeitraum
aufzuheben.»

Die orthodoxe, katholische und protestantische Theologie

dagegen und die, Avelche sich zu ihr bekennen, nehmen
die Wunder der Bibel, welche die Naturgesetze umstürzen
und auf den Kopf stellen, für bare Münze. Sie glauben an
Gott und an den Teufel und erkennen nicht, daß beides nur
Projektionen des eigenen Innenlebens sind.

Die übernatürliche Religion im theologischen Sinn ist
die mächtigste und verbreitetste Unwahrlyeit, welche uns
die Vergangenheit hinterlassen hat. Sie umschlingt die

ganze Menschheit ohne Klassen- oder Rassenunterschiede
und macht, Avie Max Nordau treffend sagt, den Austraineger
zum Gesinnungsverwandten und Kulturnachbar des
englischen Lords der High-Ohurch. Das ganze staatliche und

gesellschaftliche Leben ist von diesem Aberwitz durchdrungen.

Die Religion nimmt den Menschen bei der Geburt in
Empfang, begleitet ihn in hartnäckigster Weise aufdringlich

durch das ganze Leben hindurch und läßt ihn selbst-
im Tode noch nicht in Ruhe (Seelenmesse, Fegfeuerkult etc.

in der römisch-katholischen Kirche).
Die neuere Geschichtsforschung hat klar gezeigt, Avie

speziell die Grundlage der christlichen Religion, die Bibel,
entstanden ist. Nordau sagt: «Wir wissen, daß man mit
diesem Namen eine Sammlung von Schriften bezeichnet, die

an Ursprung, Charakter und Inhalt so verschieden sind, Avie

es nur etwa ein Buch sein könnte, das z. B. die Nibelungen,
eine Zivilprozeßordnung, Miraheaus Reden, Heines Gedichte
und einen Leitfaden der Zoologie fortlaufend gedruckt,
stückweise durch einander gewürfelt und in einen Band



Nr. 10 GEISTESFREIHEIT 75

vereinigt, enthalten würde; ihre Weltanschauung ist
kindisch, ihre Moral empörend1».

Voltaire schreibt über dieses Kapitel: «Es ist keine
Seite in dem sag. heiligen Buch, in der Bibel, die nicht Fehler
gegen Geographie, Chronologie, Naturgesetze, Geschichte,
gesunden Menschenverstand, Ehre, Rechtlichkeit und Moral
enthält. Die Bibel ist unglaubwürdig, es fehlt ihr fast jedes
unterstützende profangcschichtliche Zeugnis, sie trägt das
Siegel des Betruges auf ihrer Stirne und wimmelt von
Widersprüchen. Sie ist selbst religiös minderwertig, ist direkt
lächerlich in ihren Widersprüchen mit der modernen
Wissenschaft (schon damals zu Voltaires Zeiten, wie viel mehr
erst heute) und vor allem auch z. T. moralisch minderwertig».

Die Bibel Hess aus Nichts die Welt erschaffen, für die
Naturwissenschaft aber gilt das fundamentale Gesetz von
Stoff und Kraft.

Nun noch ein Zitat aus der sozialistischen Welt, Karl
Marx schreibt: «Die religiöse Welt ist nur der Reflex der
wirklichen Welt. Dieser religiöse Widerschein kann nur
verschwinden, wenn die Verhältnisse des täglichen Lebens
der Menschen vernünftige Beziehungen zu einander und
zur Natur produzieren, wobei der mystische Nebelschleier
vor dem Produkt frei gesellschafteter Menschen
verschwinden muss. Der Mensch, der in der Phantasie des
Himmels nur die Projektion seines eigenen Ichs nach aussen
gefunden hat, wird nicht mehr geneigt sein, sich mit dem
Himmel zu begnügen. Der Mensch macht die Religion, nicht
die Religion den Menschen, und zrwar ist sie das Selbstgefühl
desjenigen, der sich selber entweder noch nicht gefunden,
oder sich schon wieder verloren hat. Da daher die Religion,
an sich inhaltlos, nicht vom Himmel, sondern von der Erde
lebt, wird sie von selbst mit der Auflösung ihrer verkehrten
Realität erledigt sein. Will jemand vom Wesen der Religion

sprechen, d. h. von einer materiellen Grundlage dieses
Unwesens, so hat er dies weder im Wesen des Menschen,
noch in den Prädikaten Gottes zu suchen, sondern in der
von jeder Stufe der religiösen Entwicklung durchdrungenen
vorgefundenen natürlichen Welt. Die Religion ist nur die
illusorische Sonne, die sich um den Menschen bewegt,
solange der Mench selbst stillsteht und sich nicht um sich
selbst bewegt.»

Aus allen diesen Zitaten berühmter Männer ersehen
wir, mit welcher Macht für Wahrheit, Gerechtigkeit und
Bildung gekämpft wird. Und nun das Resultat? Die
Kirchen sind überfüllt, Aberglaube und Dummheit
triumphieren heute in allen Ländern und auf allen Gebieten
ärger, denn je. Wenn Literatur zu wirken vermöchte, wenn
sie Gehirne umbilden könnte und den Rhythmus des
Herzschlages gefüblsmässig bestimmen würde, so müsste es heute
weder Menschen geben, welche unterhalb des geistigen
Lebens wohnen, noch solche, welche in dünkelhafter
Selbstüberhebung vor vergangener, eisiger Unfruchtbarkeit
Andacht treiben. Könnten Bücher mit der ganzen Kraft
ihres Wesens die Welt erobern und umbilden, es gäbe nach
«LAssomoir» von Zola keine Trunkenbolde, nach «Nana»
keine Prostitution, nach «Germinal» keine Ausbeutung, nach
«Döbacle» keinen Krieg, nach «Lourdes» keinen Klerikalismus

mehr.
Doch trotz dieser Mißerfolge ist es Pflicht aller

denkenden und wahrhaften Menschen', den Mut nicht zu
verlieren und weiter zu arbeiten. Wir wollen und können nicht
glauben, daß die Vernunft nach dem Weltkrieg hoffnungslos
im Kampfe mit dem unheilbaren Wahnsinn der ganzen
zivilisierten Welt untergeht.

Der Mensch von heute, der verlangt, daß die Eisenbahn

in der Stunde 100 Kilometer, das Automobil 80
Kilometer, das Flugzeug bis 200 Kilometer zurücklege, schreitet
in seiner Erkenntniss ruhig schrittweise seine 4—5
Kilometer, aber er geht doch damit immer vorwärts. Ist dies

.nicht komisch, diese technische Ueberforderung und daneben
diese geistige Genügsamkeit?

Bei den Weltanschauungsfragen wird der alte Grundsatz

von neuem illustriert, daß die Natürlichkeit und die
Wahrheit ihre Wurzeln im Einfachen haben und daher auch
für die ganze Menschheit verständlich sein sollten, in dem

Sinne etwa, wie die ewig einfache Natur dem Blick des
Naturforschers sich präsentiert. Dabei ist aber die Frage
zu beantw orten: «Was ist Natur? Natur ist ein Wort, dessen
wir uns bedienen, um die unermessliche Menge der Wesen,
der verschiedenen Stoffe, der zahllosen Verbindungen, aller
Bewegungen, die wir wahrnehmen, zu bezeichnen. In der
Erkennung dieser Verhältnisse liegt im Prinzip die Grundlage

der natürlichen Weltanschauung. Und die
Naturgesetze sind nichts anderes, als die sich äußernden
Wirkungen der den Stoffen innewohnenden Eigenschaften.

Für die Lösung dieser W7eltanschauungsprobleme ist
also jede Mystik abzulehnen; einzig und allein gültig dafür
ist die Biologie. «Wenn auch heute noch vieles unerforscht
ist», sagt treffend Prof. Kämmerer, «so ist doch nichts
unerforschlich.»

Sfaatstum und Bürgertum.
Von Herrn ann Sternbach.

Die Meisten sprechen die Worte «Staat» und «Gemeinschaft»

in einem Zuge aus. Sie mögen wohl glauben, daß
sich die beiden Begriffe Avis auch die Wesenheiten, die sie
begreifen, A'ollständig decken, dasselbe seien. Das sind sie
aber nicht. Wiewohl der Staat von der Gemeinschaft ausgeht
und ihr sein Werden, Sein und Dasein verdankt, weicht sein
Wandel in Art und Wollen so Aveit von dem seiner Gebärerin
ab, daß man in diesem Falle mit Recht das Kind als Muttermörder

bezeichnen kann. Der historische Staat ist kein
natürlicher ZAveig an dem Baume der Menschheit. Er wurde
dem Stamm' künstlich aufgepfropft, um Hin zu verzehren.
Der historische Staat ist keinem ethischen Urtrieb entwachsen,

ist folglich auch nicht als Höhepunkt einer aus inneren
Kräften aufsteigenden EntAvicklungsreihe anzusehen. Er ist
nichts Aveniger als höchste Offenbarung der Vernunft. Er
ist ein Uebel, möglicherweise gar nicht der Uebel bestes. Er
ist der Ausdinck menschlicher Unzulänglichkeit. Denn wenn
alle Menschen vollkommen Avären, Avürde es keine Staaten
geben, Avürde man keiner bedürfen. Es gäbe dann keine
Vaterländer; wir wären allesamt «vaterlandslose Gesellen», aber
die ganze Welt wäre uns Heimat und alle Menschen wären
uns Brüder.

Den Staat hat das Tier im Menschen geschaffen.
Die Organisationen vorhistorischer Epochen Avaren auf

dem Massen- und standesfremden Prinzip der Brüderschaft,
Gemeinschaft und Genossenschaft aufgebaut. Sie kannten
weder politische noch soziale Unterschiede. Ihr Häuptling
war ihr Führer, nicht ihr Herrscher. Der Gedanke, aus der
Führerschaft einen einträglichen arbeitslosen Genuß in der
Folge für sich zu schließen, lag ihm fern, gleich wie der
Versuch, aus dem Grund der Führerschaft die Geführten zu
seinen persönlichen Diensten zu bewegen oder gar zu zwingen.

Er führt sie, ohne sich über sie zu erheben, erheben zu
wollen; er fühlt sich ihnen gleich und Aveiß sich ihnen
brüderlich verbunden. Seine Führerschaft ist ihm nichts anderes

als Seinesgleichen geleistete brüderliche Hilfe, keine von
einem höheren Wesen ihm, nur ihm zugedachte Gnade,
die ihn zu besonderen Ansprüchen irgendwie berechtigte.

Der erste Staat ist ein GeAvaltakt, ein Uebergriff der
Macht vor dem Recht. Der stärkere Verband überfällt den
schwächeren, plündert und beraubt dessen Angehörige, macht
sie sich untertänig und errichtet auf erobertem Gut und
Boden einen Staat als Quelle des Nutznießens für die siegreichen

Eroberer, die der Besiegten Arbeit, Mühe und Erwerb
als ihr Eigentum erachten und damit nach ihrem Belieben
und ausschließlich zu ihren Gunsten schalten und Avalten.

Der Sieger herrscht, der Besiegte ist Sklave. Der Herrscher
wächst an der Sklaverei der Untertanen. Der früher
Heimische Avird im neuen Staat, also auf seinem eigenen Boden,
vorerst zum Fremden herabgedrückt, zum Minderwertigen,
schlechter Gearteten. Es bedarf einer langen Zeit, bis in
dem so entstandenen Staat die ScheideAvände zwischen Sieger

und Besiegten fallen, «der Fremde» zum «Menschen»,
zum G'leicliAvertigen wird und die Unterschiede sich derart
verwischen, daß sie zu einem einheitlichen Wesen
verschmelzen. Hiebei merkt der Einzelne nicht, Avie gar so viel
er von seinem eigenen Wesen abgeben muß, damit jenes
größere Wesen Avachse und gedeihe. Je mehr des Eigenen


	Weltanschauungsfragen

