Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 10

Artikel: Weltanschauungsfragen

Autor: Limacher, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

5. Jahrgang — Auflage: 1200

Nr. 10

ZURICH, 31. Oktober 1926

GEISTESFREIHEIT

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des ,,Schweizer Freidenkers™ 9. Jahrgang

Ersdlemt monatlich

Adresse des Geschéaftsfiihrers:
Geschéaftsstelle der F. V. S,
Postfach Basel 5.
Postdhedikonto V 6915

Wer die Heimat seiner Seele in einer zweiten Welt sucht,
wird nichts tun, um diese Welt fiir sich und seine Mit-
menschen zur Heimat zu madhen.

Abonnementspreis:
Jahrlich Fr.5.- (fiir Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjahrlich Fr. 2.50

(fur Mitglieder Fr. 2.-)

Insertionspreis:
Die Millimeterzeile (elnsp. 25 Cts.)
(3><15%0, 6 < 25°0, 12 < 40°%0)

Ernst Mad.

Weltanschauungsfragen.
Von Dr.F.Limader.

Der Kristallisationspunkt aller dieser Probleme liegt heute

noch in dem Wort «Religion». Was bedeutet Religion im All- -

gemeinen gesprochen? Dieses Wort in abstrakter Form wird
in doppeltem Sinne gebraucht, in einem guten und in einem
Schlechten, wie Upton Sinclair in seinem Buche <Religion
und Profit» sagt.

J. Beck gibt in der «Geistesfreiheit> Nr. 10 vom 31. Ok-
tober 1923 folgende Definition: «Die natiirliche Religion ist
einerseits der allen Menschen innewohnende Trieb nach Er-
kenntnis, nach geisiiger Erfassung der Wirklichkeit (Wahr-
heit, oder wie ich sagen mdochte «Natur», denn allein die
Natur ist die einzige Wahrheit), der Drang nach Vorwirts-
und Hoherentwicklung, das Streben nach dem Idealen, dem
sittlich Vollkommenen, anderseits die Stellungnahme des
einzelnen zu allen fiir die geistige Erfassung des Daseins in
Betracht fallenden Erscheinungen (Naturgesetze und ihre
Auswirkungen), einschlieBlich des sich daraus entwickelnden
PflichtbewuBtseins». Er identifiziert dann diese Auffassung
der natiirlichen Religion mit dem: Monismus. Viel einfacher
bedeutet im wahren, guten Sinn Religion: Den grundlegen-
den seelischen Impuls, die leidenschaftliche Liebe zum Leben,
das Gefiihl fiir seinen hohen Wert und den Iebendigen
Wunsch, es gemd der Natur und ihren Gesetzen zu steigern
und fortzusetzen. In diesem Sinne also miiBte jeder denkende
Mensch religios sein, in diesem Sinn ist Religion eine sich
unabliissig erneuernde Kraft, die inhaltlich eigentliche wahre
Natur unseres Seins. In dieser abstrakten Form ist sie eben
nichts anderes als natiirliche Welt- und Lebensanschauung,
das Produkt der Natur, das ich fiir jenseits aller Angriffe
stehend erachte, indem die Natur Wahrheit bedeutet.

Ganz anders verhilt es sich aber mit dem Begriff Reli-
gion im anderen, iibernatiirlichen Sinne, den ihm die Reli-
gionssysteme und mit ihnen ihre Theologen gegeben haben.
Fiir diese letzteren Leute und ihren Anhang bedeutet Religion
nicht die Sehnsucht der Seele nach Wachstum und den Hun-
ger und Durst nach Wahrheit, Rechtschaffenheit und Ge-
rechtigkeit auf der Grundlage der Natur und ihrer Gesetze,
sondern sie besteht fiir dieselben nur aus gewissen Formen,
welche als Dogmen und Offenbarungen, als Glaubenssiitze
mit Ritualien von einer sie streng bewachenden Priesterkaste
festgesetzt und zu einem System ausgebaut wurden, welche
letztere fiir ihr Tun zudem noch einen iibernatiirlichen Auf-
trag fiir sich in Anspruch nimmt.

Jede Religion dieser Art verkiindet einen verborgenen
Gott, dessen Dasein ein Geheimnis und dessen Handlungs-
weise ebenso unbegreiflich ist, wie sein Wesen. Je mehr Ge-
heimnisse eine solche Religion hat, als um so gottlicher wird
sie von den Theologen erkldrt und der Menschheit zur An-
nahme empfohlen. Die Unwissenheit verlangt nach Fabeln,
daher erfanden die Priester die iibernatiirlichen Religionen.
Schwiirmer und Unwissende brauchen ja keine Vernunfts-
griinde, um zu priifen. Fiir die Priester ist es vorteilhaft,
wenn die Volker nichts von dem verstehen, was sie lehren.
Was man nicht versteht, dariiber hat man kein Urteil. Bs ist
sehr natiirlich, daB sich der Blinde fithren lassen muB. Eine
klare und wkrstindliche Lebensanschauupg braucht keine

Priester. Die Gottheit hat sich in den verschiedenen Lindern
in so verschiedener Weise geoffenbart — wie die Priester
sagen —, daf als Resultat dieser iibernatiirlichen Religion der
Liebe nur HaB und Verachtung, Verspottung und selbst
groBe und langdauernde Kriege entstanden sind. Ist es ferner
nicht merkwiirdig, daB ein solcher Gott die Religionen so un-
verstindlich gemacht hat — wie die Priester sagen — und
so geheimnisvoll fiir die Menschen, daB die Gelehrten jahr-
hundertelang sichy {iber den Sinn und die Auslegung dersel-
ben herumstreiten muBten? Der theologische Streit betr. Ho-
mousios (Gleichheit im Wesen von Gott und Christus) und
Homodtusius (Aehnlichkeit im Wesen....) kostete Tausenden
von Menschen das Leben. Unsere Welt kann mit einem o6i-
fentlichen Marktplatz verglichen werden, auf dem an ver-

schiedenen Stellen mehrere Kurpfuscher verteilt sind, von

denen jeder einzelne sich bemiiht, den Voriibergehenden seine
eigenen Mittel speziell zu empfehlen und diejenigen der Kon-
kurrenz zu tiiberbieten. Jeder dieser Kurpfuscher hat seine
Kaufer, die iiberzeugt sind, daB nur gerade der Quacksalber,
bei dem sie gekauft haben, das einzige richtige Heilmittel
besitze. Trotz des andauernden Gebrauches aber merken sie
doch nicht, daB sie nicht gesund werden, sondern gerade so
krank bleiben, wie die Kranken, welche den andern Quack-
salbern nachlaufen, Der Christ findet die Bibel als Heilmittel,
wihrend er den Koran fiir einen Betrug erkiért, der Moham-
medaner umgekehrt. Der Protestant macht sich tiber den Ka-
tholiken lustig, der Katholik erklirt den Protestanten als
Ketzer und weist ihm in Liebe die Holle zum Aufenthalt an,
usw. Und erst alle die Sekten, wie ist ihr «Liebe den Nichsten
wie dich selbst» beschaffen? Wie es den Juden im Mittelalter
ergangen ist, dariiber geben die Chronikschreiber gentigend
AufschluB. Ueber das Kapitel, wie die iibernatiirlichen Reli-
gionen durch die Jahrhunderte hindurch in Liebe gewiitet
haben, lassen sich leicht Bénde schreiben. Lesen Sie das
Feuilleton in Nr. 10, Jahng. 1923 der «Geistesfreiheit», Sie
werden dort unter dem: Titel «<Im Namen Gottes», meine Be-
hauptungen in jeder Beziehung als wahrheitsgeméB bestétigt
finden.

Ich' méchte in Ergénzung dazu noch erwihnen, was Ri-
chard Deeken in seinem Buche: «Rauschende Palmen» iiber
die Tétigkeit der amerikanischen christlichen Missionére in
den Siidseeinseln erzihlt: «Das traurigste Beispiel fiir ein
langsames, systematisches Hinmorden der Eingeborenen bil-
det amerikanisches Christentum und amerikanische Zivilisa-
tion, welche es zu Stande gebracht hat, daB die Bevolkerungs-
zah] der hawaischen Inseln in knapp 80 Jahren von 400,000
auf 35,000 Personen gesunken ist. Die Missiondire und ihre
Familien sind aber jetzt dafiir die groBten Landbesitzer und
mit wenig Ausnahmen vielfache Millionére. Dafiir ist aber auf
diesen Inseln das drgste Schimpfwort, drger als Dieb, als
Halsabschneider, der Inbegriff alles Gemeinen, Niedertrich-
tigen, Verlogenen: «You damned Missionary.»

Doch verlieren wir unsern Weg nicht in diesem kompli-
zierten und konfusen Irrgarten, sondern kehren wir zu den
einfacheren Pfaden unseres Themas zuriick.

Was ist Religion iiberhaupt? Statt sich in die spitzfin-
digen Definitionen der Theologen einzulassen und damit sich
und die Leser zu langweilen, erkldrt am kiirzesten und am

uxeg
VATTAATPATAOANTINOG PP 6 wewvm o & o —



4 GEISTESFREIHEIT

Nr. 10

besten, was ich personlich unter Religion verstehe, folgender
Vers von Ziel, den ich der Sammlung «Das Buch des Lebens»
von Karl Knortz entnommen hahe:

Religion ist nicht, was Unnatur

Griibelnd nach vergilbten Monchsrezepten

Auferzog auf der Sophistik Flur.

Religion ist nicht, was die Adepten

Listig durch Jahrhunderte verschleppten,

Religion ist Menschenliebe nur.

Friedrich der GrofBe, der Philosoph von Sans-Souci,
driickte sich iiber diesen Gegenstand folgendermaBen aus:
«Wie Kranke zu allerhand Arzneien ihre Zuflucht nehmen,
um zu versuchen, ob nicht eine davon ihr Uebel heile, so hat
das Menschengeschlecht in seiner Verblendung ein gottilches
Wesen und eine helfende Kraft in allen natiirlichen Dingen
vorausgesetzt, wobei dann Dummbheiten, Fabeln und Wunder
immer tiber Vernunft und Wahrheit siegen.» Ferner sagt er:
«Je niher man die abgeschmackten Fabeln betrachtet, auf
denen manche Religionen beruhen, um so mehr muBl man die
beklagen, welche fiir solche Dummheiten in Hitze geraten.
Ein Esel sinkt nieder, wenn er zu sehr belastet wird, ein
Abergldubischer trigt die Last, die ihm die Priester auf-
biirden, ohne daB er es merkt.» Dann: «Die Theologen schei-
nen im allgemeinen sich alle zu gleichen, zu welcher Religion
sie auch gehdren mogen. Ihre Absicht ist immer, sich die
Herrschaft iiber die Gewissen anzumaBen, weshalb sie auch
alle verfolgen, welche die Wahrheit suchen.»

«Die Religion ist eine alte Maschine, die sich nie ab-
nutzt, die man zu jeder Zeit gebrauchen kann, um sich die
Treue der Volker zu sichern und die Widerspenstigkeit der
menschlichen Vernunft zu brechen.»

«Die Macht der Priester liegt nur in der Meinung, sie
griindet sich auf die Leichtglduhigkeit der Volker. Man er-
leuchte diese und kldre sie auf und der Zauber hort auf. Die-
ses Gebilude der Unvernunft untergrabe man still und ge-
réuschlos und es wird in sich selbst zusammentfallen.»

«Die Reformierten essen ihr Brot ohne ihren Gott, die
Lutheraner essen mit und unter ihrem Brot ihren Gott und
die Katholiken essen ihren Gott ohne Brot.»

Nun soll Goethe zu Worte kommen, wenn er sagt, da die
himmlischen Méchte fiir ihn ganz und allein nur Natur sind,
die durch ihre Gesetze im Wissen und Willen ihrer Triger
und Opfer selber wirken und daher ihre eigene Verletzung
richen. «Es ist gar viel Dummes in der Religion der christ-
lichen Kirche. Aber sie will herrschen und da muB sie eine
bheschriinkte Masse haben, die sich duckt und geneigt ist, sich
beherrschen zu lassen. Die sehr reich dotierte Geistlichkeit
fiirchtet nichts mehr, als die Aufkldrung. Diese Religion
trennt die Menschen und nur das Wissen kann sie einigen.»

Sehen wir unsere Zeit an und horen wir, was Emil Zola
sagt: «Wie wird man in 1000 Jahren, wenn der Katholizismus
nur mehr ein uralter Aberglaube sein wird, der ahgestorben
ist, wie wird man staunen, daB die Ahnen diese Religion der
Qual und des Nichts ertragen haben: Gott ist ein Henker,
der Mensch wird entmannt, bedroht, gefoltert, die Natur wird
fiir eine Feindin erklédrt, das Leben wird verflucht, der Tod
allein gilt als siif und befriedigend. 2000 Jahre lang wurde
das Vorwiirtsschreiten der Menschheit von der abscheulichen
Idee gehemmt, daB man dem Menschen alles entreiBen miisse,
was er Menschliches besitze: Wiinsche, Leidenschaften, den
freien Geist, den Willen, die Tat, seine ganze Kraft. Welch’
ein freudiges Irwachen wird es sein, wenn Fruchtibarkeit
wieder zur Tugend wird, wenn in den von pfiffischen Hem-
mungen befreiten Naturkérften die Wiinsche geehrt, die Lei-
denschaften nutzbar gemacht, die Arbeit emporgehoben, das
Leben geliebt und die ewige Schopfung der Liebe in der
Natur verehrt wird.»

Wir wiirden zu Unrecht handeln, wenn wir an dieser
Stelle Feuerbachs vergessen sollten, der sich in seiner Ab-
handlung iiber die Religionen folgendermaBen iuBert: <Die
Religion ist die erste Kultur, die wirkliche Kultur ist ihr
Ende. Mit der Religion ist jede Unmenschlichkeit moglich,
mit der Bildung keine. Wo man blindlings glaubt, da haBt
man ebenso leichtsinnig, Gott und der Teufel kommen aus
demselben Sack. Erkennen wir, daB die iibernatiirliche Re-
ligion, wenn sie, statt der Vernunft zu gehorchen, die Ver-

nunft beherrschen will, die Menschheit in die barbarischsten,
greuelvollsten, irvigsten, grundverderblichsten Lehren stiirzt,
denn das Dogma des Gewissenszwanges hebt alle Gesetze der
Sittlichkeit und der Gerechtigkeit auf und rechtfertigt jedes
Verbrechen. Dem gegeniiber waren es gerade die Freidenker,
die Ungldubigen, kurz die Anhinger der Gesetze der Ver-
nunft und der Natur, welche der Menschheit die Unterschiede
zwischen Recht und Unrecht, Gut und Bose, Wahrheit und
Liige wieder offenbarten. Der Glaube, die Religion mag den
Menschen beruhigen, aber er bessert und erleuchtet ihnrnicht.
Es gibt nur ein Licht, das Licht der Natur.»

Wie die religidse libernatiirliche Besserung der Mensch-
heit aussieht, dafiir ist der Weltkrieg ein klassisches Bei-
spiel, der das Kreuz des Friedens in ein Kriegszeichen ver-
wandelt hat.

Von Feuerbach beeinfluBt iuBert sich Gottfried Keller
wie folgt: «Wie trivial erscheint mir die Meinung, daB mit
dem Aufgeben der sog. religiosen Ideen alle Poesie und
hohere Stimmung aus der Welt gewichen sei. Im Gegenteil,
mir ist die Welt unendlich tiefer und schiner geworden, das
Leben wertvoller und intensiver, der Tod ernster, und so
werde ich erst recht mit aller Macht gezwungen, meine Le-
bensaufgabe zu erfiillen, da ich die Aussicht nicht habe, das
Versdumte nachzuholen. Fiir Kunst und Poesie besteht kein
Heil mehr ohne vollkommene geistige Freiheit und ganzes,
glithendes Erfassen der Natur, und ich bin fest iiberzeugt,
daB kein Kiinstler eine Zukunft hat, der nicht ganz und aus-
schlieBlich sterbender Mensch sein will.»

Vergessen wir aber bei unserer Besprechung den gros-
sen Philosophen Kant nicht. Was er iiber den Unwert aller
Kirchen, vom Fetischismus bis zum Papstkultus, was er iber
die Dogmen der sog. geoffenbarten Priesterreligion, iiber
Gebete und Wunder geschrieben hat, macht ihn nicht nur
zum bedeutendsten geistigen Ueberwinder, sondern auch
zum wirksamsten Agitator gegen allen Klerikalismus, in
welcher Form er sich auch immer zeigt.

Der Philosoph Fichte geht noch weiter, indem er sagt,
daB das Dasein Gottes nicht nur nicht zu beweisen sei, son-
dern, das Nichtdasein Gottes sei direkt notwendig. Sein
Gott ist die sitiliche Weltordnung, die absolute Realitit, die
Freiheit, mit einem Wort: die Wahrheit an sich.

Der berithmte Mediziner Virchow, einer der groBten Na-
turwissenschaftler der Neuzeit, sagte: <«Es ist gewiB§ kein
Uecbermut der Naturwissenschaft, da wir behaupten, die Na-
turgesetze seien unweigerlich absolut, unter allen Umstiin-
den wirksam und niemals in irgend einem Zeitraum aufzu-
heben.»

Die orthodoxe, katholische und protestantische Theolo-
gie dagegen und die, welche sich zu ihr hekennen, nehmen
die Wunder der Bibel, welche die Naturgesetze umstiirzen
und auf den Kopf stellen, fiir bare Miinze. Sie glauben an
Gott und an den Teufel und erkennen nicht, daB heides nur
Projektionen des eigenen Innenlebens sind.

Die iibernatiirliche Religion im theologischen Sinn ist
die mchtigste und verbreitetste Unwahrheit, welche uns
die Vergangenheit hinterlassen hat. Sie umschlingt die
ganze Menschheit ohne Klassen- oder Rassenunterschiede
und macht, wie Max Nordau treffend sagt, den Australneger
zum Gesinnungsverwandten und Kulturnachbar des eng-
lischen Lords der High-Church. Das ganze staatliche und
gesellschaftliche Leben ist von diesem Aberwitz durchdrun-
gen. Die Religion nimmt den Menschen bei der Geburt in
Empiang, begleitet ihn in hartnickigster Weise aufdring-
lich durch das ganze Lehen hindurch und ldB8t ihn selbst-
im Tode noch nicht in Ruhe (Seelenmesse, Fegfeuerkult etc.
in der romisch-katholischen Kirche).

Die neuere Geschichtsforschung hat klar gezeigt, wie
speziell die Grundlage der christlichen Religion, die Bibe_l,
entstanden ist. Nordau sagt: «Wir wissen, dal man mit
diesem Namen eine Sammlung von Schriften bezeichnet, die
an Ursprung, Charakter und Inhalt so verschieden sind, wie
es nur etwa ein Buch sein konnte, das z. B. die Nibelungen,
eine ZivilprozeBordnung, Mirabeaus Reden, Heines Gedichte
und einen Leitfaden der Zoologie fortlaufend gedruckt,
stiickweise durch einander gewiirfelt und in einen Band



Nr. 10

GEISTESFREIHEIT 75

vereinigt, enthalten wiirde; ihre
kindisch, ihre Moral emporends>.

Voltaire schreibt iiber dieses Kapitel: «Es ist keine
Seite in dem sog. heiligen Buch, in der Bibel, die nicht Fehler
gegen Geographie, Chronologie, Naturgesetze, Geschichte,
gesunden Menschenverstand, Fhre, Rechtlichkeit und Moral
enthélt. Die Bibel ist unglaubwiirdig, es fehlt ihr fast jedes
unterstiitzende profangeschichtliche Zeugnis, sie trigt das
Siegel des Betruges auf ihrer Stirne und wimmelt von Wider-
spriichen.  Sie ist selbst religiss minderwertig, ist direkt
licherlich in ihren Widerspriichen mit der modernen Wis-
senschaft (schon damals zu Voltaires Zeiten, wie viel mehr
erst heute) und vor allem auch z T. moralisch minder-
wertigs,

Die Bibel liess aus Nichts die Welt erschaffen, fiir die
Naturwissenschaft aber gilt das fundamentale Gesetz von
Stoff und Kraft.

Nun noch ein Zitat aus der sozialistischen Welt. Karl
Marx schreibt: «Die religitse Welt ist nur der Reflex der
wirklichen Welt. Dieser religiose Widerschein kann nur
verschwinden, wenn die Verhiltnisse des tédglichen Lebens
der Menschen verniinftige Beziehungen zu einander und
zur Natur produzieren, wobei der mystische Nebelschleier
vor dem Produkt frei gesellschafteter Menschen ver-
schwinden muss. Der Mensch, der in der Phantasie des
Himmels nur die Projektion seines eigenen Ichs nach aussen
gefunden hat, wird nicht mehr geneigt sein, sich mit dem
Himmel zu begniigen. Der Mensch macht die Religion, nicht
die Religion den Menschen, und zwar ist sie das Selbstgefiihl
desjenigen, der sich selber entweder noch nicht gefunden,
oder sich schon wieder verloren hat. Da daher die Religion,
an sich inhaltlos, nicht vom Himmel, sondern von der Erde
lebt, wird sie von selhst mit der Auflésung ihrer verkehrten
Realitiit erledigt sein. Will jemand vom Wesen der Reli-
gion sprechen, d. h. von einer materiellen Grundlage dieses
Unwesens, so hat er dies weder im Wesen des Menschen,
noch in den Priidikaten Gottes zu suchen, sondern in der
von jeder Stufe der religiosen Entwicklung durchdrungenen
vorgefundenen natiirlichen Welt. Die Religion ist nur die
illusorische Sonne, die sich um den Menschen bewegt,
solange der Mench selbst stillsteht und sich nicht um sich
selbst bewegt.»

Aus allen diesen Zitaten bheriihmter Minner ersehen
wir, mit welcher Macht fiir Wahrheit, Gerechtigkeit und
Bildung gekdmpft wird. Und nun das Resultat? Die
Kirchen sind iiberfiillt, Aberglaube und Dummbheit trium-
phieren heute in allen Lindern und auf allen Gebieten
irger, denn je. Wenn Literatur zu wirken vermdchte, wenn
sie Gehirne umbilden kénnte und den Rhythmus des Herz-
schlages gefiihlsmiissig bestimmen wiirde, so miisste es heute
weder Menschen geben, welche unterhalb des geistigen
Lebens wohnen, noch solche, welche in diinkelhafter Selbst-
tiberhebung vor vergangener, eisiger Unfruchtbarkeit
Andacht treiben. Konnten Biicher mit der ganzen Kraft
ihres Wesens die Welt erohern und umbilden, es giibe nach
«’Assomoir» von Zola keine Trunkenbolde, nach «Nana»
keine Prostitution, nach «Germinal> keine Ausheutung, nach
«Débacle» keinen Krieg, nach <Lourdes» keinen Klerikalis-
mus mehr.

Doch trotz dieser MiBerfolge ist es Pflicht aller den-
kenden und wahrhaften Menschen, den Mut nicht zu ver-
lieren und weiter zu arbeiten. Wir wollen und konnen nicht
glauben, daB die Vernunft nach dem Weltkrieg hoffnungslos
im Kampfe mit dem unheilbaren Wahnsinn der ganzen zivi-
lisierten Welt untergeht.

Der Mensch von heute, der verlangt, daB die Eisen-
bahn in der Stunde 100 Kilometer, das Automobil 80 Kilo-
meter. das Flugzeug bis 200 ‘Kilometer zuriicklege, schreitet
in seiner Erkenntniss ruhig schrittweise seine 4—5 Kilo-
meter, aber er geht doch damit immer vorwirts. Ist dies
-nicht komisch, diese technische Ueberforderung und daneben
diese geistige Geniigsamkeit?

Bei den Weltanschauungsfragen wird der alte Grund-
satz von neuem illustriert, daB die Natiirlichkeit und die
Wahrheit ihre Wurzeln im Einfachen haben und daher auch
fiir die ganze Menschheit verstiindlich sein sollten, in dem

Weltanschauung st

Sinne etwa, wie die ewig einfache Natur dem Blick des
Naturforschers sich priisentiert. Dabei ist aber die Frage
zu beantworten: «Was ist Natur? Natur ist ein Wort, dessen
wir uns bedienen, um die unermessliche Menge der Wesen,
der verschiedenen Stoffe, der zahllosen Verbindungen, aller
Bewegungen, die wir wahrnehmen, zu bezeichnen. In der
Erkennung dieser Verhéltnisse liegt im Prinzip die Grund-
lage der natiirlichen Weltanschauung. Und die Natur-
gesetze sind nichts anderes, als die sich #uBernden Wir-
kungen der den Stoffen innewohnenden Eigenschaften.

Fiir die Losung dieser Weltanschauungsprobleme ist
also jede Mystik abzulehnen; einzig und allein giiltig dafiir
ist die Biologie. «Wenn auch heute noch vieles unerforscht
ist», sagt treffend Prof. Kammerer, «so ist doch nichts uner-
forschlich.» '

Staatstum und Biirgertum.
Von Hermann Sternbach.

Die Meisten sprechen die Worte «Staat> und «Gemein-
schaft> in einem Zuge aus. Sie mdgen wohl glauben, daf
sich die heiden Begriffe wie auch die Wesenheiten, die sie
begreifen, vollstindig decken, dasselbe seien. Das sind sie
aber nicht. Wiewohl der Staat von der Gemeinschaft ausgeht
und ihr sein Werden, Sein und Dasein vendankt, weicht sein
Wandel in Art und Wollen so weit von dem seiner Gebdrerin
ab, daB man in diesem Falle mit Recht das Kind als Mutter-
morder bezeichnen kann. Der historische Staat ist kein na-
tiirlicher Zweig an dem Baume der Menschheit. Er wurde
dem Stamm' kiinstlich aufgepfropft, um ihn zu verzehren.
Der historische Staat ist keinem ethischen Urtrieb entwach-
sen, ist folglich auch nicht als Hohepunkt einer aus inneren
Kriften aufsteigenden Entwicklungsreihe anzusehen. Er ist
nichts weniger als héchste Offenbarung der Vernunft. Er
ist ein Uehel, moglicherweise gar nicht der Uebel bestes. Er
ist der Ausdruck menschlicher Unzulénglichkeit. - Denn wenn
alle Menschen vollkommen wiren, wiirde es keine Staaten
geben, wiirde man keiner bediirfen. Es gibe dann keine Va-
terlinder; wir wirenr allesamt «vaterlandslose Gesellen», aber
die ganze Welt wire uns Heimat und alle Menschen wéren
uns Briider.

Den Staat hat das Tier im Menschen geschaffen.

Die Organisationen vorhistorischer Epochen waren auf
dem kilassen- und standesfremden Prinzip der Briiderschaft,
Gemeinschaft und Genossenschaft aufgebaut. Sie kannten
weder politische noch soziale Unterschiede. Ihr Hiuptling
war ihr Fiihrer, nicht ihr Herrscher. Der Gedanke, aus der
Fiihrerschaft einen eintriiglichen arbeitslosen GenufB3 in der
Folge fiir sich zu schlieBen, lag ihm fern, gleich wie der
Versuch, aus dem Grund der Fiihrerschaft die Gefiihrten zu
seinen personlichen Diensten zu bewegen oder gar zu zwin-
gen. Er fiihrt sie, ohne sich iiber sie zu erhehen, erheben zu
wollen; er fiihlt sich ihnen gleich und weiB8 sich ihnen brii-
derlich verbunden. Seine Fiihrerschaft ist ihm nichts ande-
res als Seinesgleichen geleistete briiderliche Hilfe, keine von
einem htheren Wesen ihm, nur ihm zugedachte Gnade,
die ihn zu besonderen Anspriichen irgendwie herechtigte.

Der erste Staat ist ein Gewaltakt, ein Uebergriff der
Macht vor dem Recht. Der stirkere Verband iiberféllt den
schwicheren, pliindert und beraubt dessen Angehorige, macht
sie sich untertinig und errichtet auf erobertem Gut und Bo-
den einen Staat als Quelle des NutznieBens fiir die siegrei-
chen Eroberer, die der Besiegten Arbeit, Mithe und Erwerb
als ihr Eigentum erachten und damit nach ihrem DBelieben
und ausschlieBlich zu ihren Gunsten schalten und walten.
Der Sieger herrscht, der Besiegte ist Sklave. Der Herrscher
wiichst an der Sklaverei der Untertanen. Der friither Hei-
mische wird im neuen Staat, also auf seinem eigenen Boden,
vorerst zum Fremden herabgedriickt, zum Minderwertigen,
schlechter Gearteten. Es bedarf einer langen Zeit, bis in
dem so entstandenen Staat die Scheidewiinde zwischen Sie-
ger und Besiegten fallen, «der Fremde» zum «Menschen»,
zum Gleichwertigen wird und die Unterschiede sich derart
verwischen, daB sie zu einem einheitlichen Wesen ver-
schmelzen. Hiebei merkt der Einzelne nicht, wie gar so viel
er von seinem eigenen Wesen abgeben muB, damit jenes
groBere Wesen wachse und gedeihe. Je mehr des Eigenen



	Weltanschauungsfragen

