
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 9

Artikel: Freidenkertum und Sterbebett-Attentate

Autor: F.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 GEISTESF REIHE IT Nr. 9

Nord-Amerika! Von 45 Staaten werden 40 demnächst in
ihren Parlamenten darüber zu entscheiden haben, ob der
heranwachsenden Generation offiziell und amtlich die Augen
verbunden werden sollen vor derjenigen Tatsache, die
wissenschaftlich und philosophisch unbestritten dasteht, vor der
Tatsache der Entwicklung. «Anti-Evolutionisrnus» ist das
entsetzliche Feldgeschrei engstirniger, fanatischer Sektierer,
mit dem sie wie eine Meute von Hunden eine der vornehmsten,

befreiendsten und tiefsten Einsichten zu Tode hetzen
wollen! Und doch-, so paradox es klingen mag, sind- diese
amerikanischen Bulldoggen rassiger und imponieren wenigstens

dadurch, daß sie sich im Kampf der Anschauungen zu
einer von beiden, zu der im1 engsten Sinne christlich-biblischen

Anschauung bekennen und alles andere niedertreten
wollen. Sie sind noch nicht so gleichgültig, so innerlich
geschwächt und müde wie unsere Protestanten im alten Europa,
von denen jeder Gebildete von der Richtigkeit de^
Entwicklungsgedankens und des kopernikanisohen Weltbildes
überzeugt ist, daneben aber auch noch das biblische Weltbild
bestehen läßt oder dies wenigstens vorheuchelt, also zwei Dinge,
von denen unbedingt das eine das andere ausschließt,
zugleich für wahr hält, unempfindlich und abgestumpft
gegen Widerspruch und1 Verantwortungsfreudigkeit.

Im einzelnen das Bild der weltanschaulichen Reaktion
von Land zu Land festzuhalten und darzustellen, würde zu
weit führen. Halten wir nur diese eine Tatsache fest, sehen
wir ihr ruhig und sicher ins Auge: die jetzige rückläufige
Bewegung wird sich kaum damit begnügen, die Feuerlein,
die da und dort in der Nachkriegszeit aufgeflackert sind,
auszutreten. Ihre Ziele sind weiter gesteckt: das ganze seit
ungefähr 1850 verlorene Terrain soll zurückerobert, die
naturalistisch-monistische Denkweise erstickt, der Staat wieder
zur Dienerin der Kirche herabgewürdigt werden. Das ist
die Signatur der Stunde, in der wir leben; dunkel, dunkel im
Moor! Wirklich kein Lichtlein, keine Hoffnung, kein
Morgenrot einer besseren Zukunft? Gibt es für uns nur dumpfe
Resignation und Mutlosigkeit?

Niemals! Zu stark lebt in uns die freudige Gewißheit,
daß eine den Tatsachen immanente Logik mit zwingender
Notwendigkeit den von uns vertretenen Gedanken zum
Durohbruch verhelfen wird. Gewiß, augenblicklich stehen
wir als kleine und relativ schwache Organisation da, aber
hinter uns steht ein riesengroßer Gedanke, hinter uns steht
das Leben und das Universum selbst. Unsere Gegner sind
glänzend gewappnet und geschirmt in riesigen Organisationen,

aber sie stehen vor einem G edanken, der einst groß war,
nun aber kränkelt und den Händen und Geistern immer mehr
entschwindet; all' diese glänzenden Positionen und
Organisationen sind unterhöhlt, sind Kolosse mit tönernen Füßen
und können sich nur so lange halten, als es den Priestern
aller Art gelingt, ihre Schutzbefohlenen gegenüber allen
gefährlichen Einflüssen zu isolieren, sie gewissermaßen in
Baumwolle einzuwickeln (darum heute die heftigen Kämpfe
um Trennung der Schule und Jugend!), nur so lange, als es
gelingt, die in fast allen Menschen, nicht nur in den -Christen
vorhandene Sehnsucht nach Befreiung aus dem Diesseits
und Rettung in ein besseres Jenseits stark und lebendig zu
erhalten. Ein ruhiger Ueberblick zeigt es uns, daß dem
christlichen Gedanken heute jedwede Sieghaftigkeit,
Selbstverständlichkeit und Ueberzeugung verloren gegangen ist;
es ist eine äußerliche Offensive, die er heute durchführt,
innerlich ist alles auf Verteidigung, auf Abwehr eingestellt.
Liegt denn nicht schon in der ängstlichen Tendenz, die Kinder

nach Konfessionen zu trennen, bereits das volle
Eingeständnis, daß die christlichen Lehren gegenüber den natur-
wisenschaftlichen nicht mehr aufkommen können? Ein
Christentum, das noch innerlich von der Wahrheit seiner
Sache überzeugt wäre, würde im Gegenteil danach trachten,
seine Lehre überall hinzutragen und sie kräftig jeder andern
entgegenzuhalten; und nun dieser .Jtraurige Rückzug aivf
sich selbst! Diese Tatsache der inneren Unsicherheit, des
Versteckenspielens vor sich selber ist 'es denn auch, die
unsere gebildeten christlichen Mitmenschen jede Diskussion
mit weltanschaulichen Gegnern vermeiden läßt, sie ist auch
schuld daran, daß jeder Angreifer und Kämpfer als
unanständiger, lästiger Mensch empfunden wird, als Störer des
«religiösen Friedens». Wer heute gegen die Scheinchristen

und ihre Lehre ankämpft, findet selten beherzte und
überzeugte Gegner, sondern bereits kranke, todwunde Gläubige,
die sich des Zweifels kaum erwehren können, denen daher
alle diese Diskussionen peinlich und schmerzlich sind, denen
jedes treffende Wort ein Aufreißen alter Wundnarben
bedeutet, und die darum ängstlich bestrebt sind, die Diskussion
sofort von den prinzipiellen Fragen auf das politische und
juristische Gebiet hinüberzulenken.

Diese Einsicht in die innere Gelähmtheit und Gebrochenheit

wenigstens unserer protestantischen Gegner, in diesen
trüben Bodensatz hinter all' der pompösen Aufmache ist ein
Grund, warum wir trotz der großen konfessionellen Offensive

unserer Zeit den Mut und die Zuversicht nicht verlieren.
Gegenüber uns, den europäischen Ungläubigen, verzichtet
die Kirche bereits auf die Missionierung und zieht sich auf
sich selbst zurück; diese eine große Tatsache steht fest und
muß deutlich herausgestellt werden. ;

Nun aber das Zweite: Hat man angesichts der kühlen
Ablehnung in Europa die eigentliche Mission in schmerzlicher

Resignation eingestellt, so blühte' diese doch dafür um
so üppiger da, wo die christliche Lehre als Exportartikel den
minder hoch stehenden Eingeborenen anderer Erdteile
angeboten wurde. Wie steht es damit aber heute? Mehren
sich nicht allerorten die Anzeichen, daß auch die farbigen
Völker sich an den Kopf fassen, sich auf sich selbst besinnen,

dem Evangelium und seinen Aposteln mit steigendem
Mißtrauen begegnen? Die Mission geht nicht nur im Osten,
sondern auch in Afrika schweren Zeiten entgegen. Noch
klingt mir in den Ohren, was ich in den afrikanischen .Wü¬

stengegenden als größte Beleidigung gehört habe: «Christenhund»!

Schließlich: Wir sind uns doch eben klar über den
psychologischen und geschichtlichen Charakter der augenblicklich

dominierenden konfessionellen Reaktion; gerade unsere
Gegner waren es, die uns nach dem Krieg die Ohren sattsam

vollgeschwatzt haben von der «religiösen Welle», die
sich über die Menschheit wälzen werde. Nun gut, nehmen
wir die ganze Erscheinung als «Welle», lassen wir sie über
uns hinrauschen und schäumen; hüten wir uns davor, durch
unbedachte Angriffe und ungeschickte Zugriffe den momentanen

Paroxysmus dieser Welle noch zu steigern, begnügen
wir uns damit, jetzt offenbar unvermeidliche Uebergriffe der
Kirchen energisch abzuwehren. Die Welle selbst wird,
davon sind wir fest überzeugt, sich wieder legen und beruhigen;

unterdessen schulen wir unsere Kräfte, um der großen
Aufgabe, die unser harrt, gehörig gewachsen zu sein.

Das Wellenphänomen der Geschichte ist doch kein blindes

Hin und Her, kein stumpfsinniges Auf und Ab, wie
Schopenhauer meint; jede Reaktion muß, wenn auch ungern,
mit den Positionen rechnen, die in der vorhergehenden Zeit
die freigeistigen Ideen in Staat, Gesellschaft und Wissenschaft

sich errungen haben. Die heutige Reaktion
unterscheidet sich denn doch wesentlich von früheren Reaktionen ;

für einen Torquemada ist der Zeitgeist nicht mehr zu haben.
Die Fangarme der kirchlichen Reaktion sind immer noch
beängstigend mächtig und beweglich; aber die Zähne sind ihr
im Großen und Ganzen, dank der Arbeit unserer wackeren
Vorkämpfer, ausgebrochen. Und vor allem: Das Verderben
sitzt dem Untier mitten in seinem eigenen Leib, es frißt sich
ihm langsam, aber sicher in die Eingeweide: der Zweifel.
Das Untier glaubt nicht mehr so recht an sich seihst, es
wird sich selbst immer mehr ein Rätsel. H.

Freidenkertum und Sterbebett -Attentate.
Das Wort «Freidenkertum» bezeichnet das Gegenteil

einer Denkweise, welche unfrei ist, oder, welche sich von
vorneherein bestimmten, durch kirchliche oder weltliche
Autoritäten oder auch durch Herkommen und Gewohnheit festgelegten

Denknormen oder Glaubenssätzen unterwirft. Eigentlich
sollte daher jeder Mensch Freidenker sein. Da es aber

nur eine verhältnismäßig geringe Anzahl von Menschen gibt,
welche sich die Mühe des eigenen Forschens und
Nachdenkens auferlegen und da die grosse Menge es leichter und
bequemer findet, in ihren Ansichten und Meinungen den
breiten, bereits begangenen oder von kirchlicher oder weit-



Nr. 9 GEISTESFREIHEIT 67

licher Autorität vorgeschriebenen Wegen zu folgen, so ist
die Zahl der wirklichen und unabhängigen Denker eine
verhältnismäßig sehr geringe. Wenige Menschen denken,
aber- jeder Mensch will eine eigene Meinung haben. Das
letztere, d. h. der Besitz einer Meinung, ist aber sehr leicht
zu erlangen, wenn man einfach dasjenige als wahr nimmt,
was von der grossen Mehrheit der Menschen in Vergangenheit

und Gegenwart als wahr angenommen wurde oder
angenommen wird. Das ist einfach und bequem und dazu
bedarf es weder des Nachdenkens, noch des Lernens. Auch
entspricht dies der politischen und gesellschaftlichen Klugheit,

da die herrschenden Meinungen in der Regel mit den
persönlichen Interessen einflußreicher oder maßgebender
Kreise verbunden sind und da die grosse Menge nichts mehr
haßt, als die Opposition und die Absonderung. Viele
Tausende von freidenkenden Menschen, welche sich in ihrem
Innern längst von allen Dogmen, emanzipiert haben, werden
durch diese letztere Rücksicht bewogen, ihr Freidenkertum
nicht laut werden zu lassen und so etwas anderes zu
scheinen, als sie in Wirklichkeit sind. Andere wieder
hängen dem Kirchenglauben mehr äusserlich, als innerlich,
mehr aus Gewohnheit und Erziehung, als aus Ueberzeugung
an. Solche Menschen betrügen sich selbst und Feuerbach
hat recht, wenn er sagt: «Die Heuchelei der Selbstbetörung
ist das Grundlaster der Gegenwart». Es gibt aber eine ganz
bestimmte Art von Heuchelei, welche direkt als gemein und
niederträchtig zu bezeichnen ist und die darin besteht, bloss
um äusserer Vorteile willen die innere und bessere
Ueberzeugung zu verleugnen, um andern gegenüber den Schein
von Frömmigkeit und Moral zu erwecken.

Hieher gehören vor allem die sog. Bekehrungen auf
dem Sterbebett, die ich «Sterbebett-Attentate» nennen
möchte, und die sich die Priester mit nur wenigen
Ausnahmen in allen christlichen Konfessionen mit Vorliebe
leisten. Daß wir Freidenker auch in der Todesstunde
jeglichen Zwang ablehnen, versteht sich' von selbst. Aber ich
will an dieser Stelle den Beweis dafür leisten, daß vom
Standpunkte strenger Religion aus diese Handlungen ganz
verwerfliche sind. Ich fühle mich dabei mit Widmann ganz
einig.

Der wirklich gläubige Mensch ist überzeugt, daß die
Gegenwart Gottes nicht erst im Jseneits beginnt, sondern
daß kein Haar vom Kopfe fällt, ohne daß Gott es nicht
sieht. Der Priester aber sagt zu dem Sterbenden: «Du wirst
in kurzer Zeit vor dem Angesicht Gottes stehen». Diese
Gottesvorstellung ist eine ganz primitive. Gott -wird zu
einem Monai'chen gemacht, an dessen Hofe der Mensch mit
vorher in Ordnung gebrachter «Seelentoilette» zu erscheinen
habe. Da aber der Mensch keinen Augenblick, wie die
Priester sagen, von Gott ausser Acht gelassen wird, so kennt
dieser Avohl auch die schmutzige Wäsche und Avird sich
nicht täuschen lassen dadurch, daß nun schnell ein sauberes,
Aveisses Kleid angezogen Avird, um sich so in Galauniform
zu präsentieren.

Glaubt ferner Avirklich ein Priester, daß die Religion
von einem durch Krankheit in der Not der Todesstunde ge-
scliAvächten Menschen besser zu erfassen sei, als A'on einem
Gesunden? Was bei voller jugendlicher Kraft und Gesundheit

nicht begriffen Avurde, das soll vom geschAvächten
Körper und vom geschAvächten Verstand besser verstanden
werden? Warum den, der zu der grossen Prüfung abgeht,
noch mit unzulänglichem Primarunterricht belästigen?

Der Grund dazu ist ein himmeltrauriger. Weil die
Priester ihre Machtstellung in der Welt behaupten Avollen,
und Aveil dies bei gesunden und starken Menschen viel
schwerer durchzuführen ist, so benützt sie dazu in schlauer
Ueberlegung die Natur und ihr Gesetz des Sterbens. Da
besteht die Hoffung, daß auf dem Sterbebett auch ein junger
und kräftiger Mann so scliAvach und mürbe Avird, daß es der
Kirche möglich Avird, an dem Wehrlosen ihre Macht
auszuüben. Und Avas für ein Triumph, wenn sie dem Sterbenden
ein Wörtchen zu entreißen vermag, das Avie Zustimmung
aussieht. Wo es sich um berühmte Männer handelt, zeigt
sich die römisch-katholische Kirche ganz besonders schamlos.
Entweder ist es ihr gelungen, einem Sterbenden etwas Avie

ein Bekenntnis zu entreißen, dann jubelt sie: «Auch er

hat sich zuletzt unterworfen1 (Pascal)», oder es ist misslungen,
dann hat ihn eben; der Teufel geholt.

Ich glaube, daß «Sterbebett-Attentate» für solche
Handlungen der richtige Ausdruck sind. Da stehen wir
Freidenker doch in einem anderen Lichte da, die wir jeden nach
seiner Fasson sterben lassen.

Können Avir- hoffen, daß es einmal anders Avird? Wenn
Avir die Geschichte der Menschheit ins Auge fassen, Avenn
wir sehen, Avie sich darin ununterbrochen die verschiedenen
Meinungen ablösen, Avie schon vor vielen tausend Jahren
gelehrte und denkende Männer im Wesentlichen alles
dasjenige gedacht und gelehrt haben, Avas das Freidenkertum
der Gegemvort lehrt und denkt, ohne daß die grosse Menge
davon Notiz nimmt, so Avird man dn die Versuchung kommen,
mit «Nein» zu antworten. Wenn man aber dem gegenüber
bedenkt, daß der menschliche Geist niemals stillsteht,
sondern an Hand der Wissenschaft und der freien Forschung
immer vorwärts strebt, daß auf diesem Wege schon so
viele und schwere, verderbliche Irrtümer früherer Zeiten
überwunden und beseitigt wurden, so Avird man doch
Hoffnung auf eine bessere, aufgeklärtere Zeit haben dürfen.
Mit der Wissenschaft und der zunehmenden allgemeinen
Bildung Averden dem freien Gedanken die Wege doch suk-
zessiAe geebnet. Wenn vor allem einmal die politische Sphäre
gereinigt und damit ehrlich gcAvorden ist, so Avird dem
geistigen Fortschritt auch das Tor geöffnet sein. Bis dahin
aber muss das Freidenkertum tun, Avas es in seinen kleinen
Kreisen tun kann, damit die Geister wach bleiben: es muß
die Menschen um sich herum auf eine bessere Zukunft
vorbereiten. So geAviss der leuchtende Tag auf die finstere
Nacht folgt, so gewiss wird die Zeit kommen, avo die
strahlende Sonne der Wahrheit die Nebel der Unwissenheit
und des Aberglaubens zerteilen und A-ernichten wird1.

Dr. F. L.

Haben die Tiere eine Seele?
Von Prof. Dr. Zfaeßre-Frankfurt a. M.

Das Bemühen der älteren Tierpsychologen Avar darauf
gerichtet, das Vorhandensein einer Tierseele festzustellen.
Sie betrachteten die Tiere unter einem ausgesprochen
vermenschlichenden Gesichtspunkte. Ihre Methode war die
Deutung tierischer Handlungen durch Zurückführung auf
vermutete seelische Kräfte oder Fähigkeiten, ähnlich denen,
die man beim Menschen als die psychischen Ursachen seiner
Handlungen annahm. Man schloß aus äußerlich ähnlichen
Betätigungen auf innere ähnliche Ursachen. Selbst bei den
Vertretern der Tierpsychologie aus dem Beginn der zAvei-

ten Hälfte des vorigen Jahrhunderts (Brehm, Büchner, Ca-

rus usw.) ist diese vennenschlicherude Neigung noch häufig
zu finden. Mehr oder Aveniger sind diese Forscher davon
überzeugt, daß die meisten Tiere beinahe menschliche
Intelligenz, Gelehrigkeit, Urteilskraft, ja die verschiedensten
menschlichen Tugenden und Laster aufweisen. Wirklich
eimvandfreie, exakt Avissensohaftüch begründete Erkenntnisse

sind aber bei dieser Methode nicht gefunden Avorden.

Wir haben heute die Fehler erkannt, Avelche die alten
Tierpsychologen nicht zu Avissenscbaftlich haltbaren
Erklärungen kommen Hessen. Die Problemstellung Avar falsch.
Sie beruhte auf der falschen Voraussetzung, daß die
Ursache der menschlichen' Handlungen eine Seele, eine irgendwie

beschaffen gedachte (mystische) Kraft sei. Die moderne
Menschenpsychologie hat sich aber schon seit Jahrzehnten
von der metaphysischen Annahme einer substantiellen Seele

als Ursache der menschlichen Handlungen frei gemacht und
die Tierpsychologie mußte ihr folgen. Ja, sie mußte schließlich

überhaupt darauf verzichten, das Begriffssystem der
Menscfienpsycho'logie, das doch letzten Endes Tatsachen der
SeZösfbeobachtung zum Ausdruck bringt, zur Bezeichnung
von an den Tieren beobachteten Handlungen zu benutzen;
denn Tiere sind für uns nicht Objekte der Selbstbeobachtung,

sondern der ^uße/ibeobachtung, mithin Gegenstand
einer rein naturwissenschaftlichen Betrachtung. Auch die

Feststellung, ob die Tiere BeAvußtsein haben, kann deshalb
nicht Aufgabe der Tierpsychologie sein; denn BeAvußtsein

ist nur im Selbsterlebnis gegeben.
Die heutige Tierpsychologie verzichtete deshalb auf die


	Freidenkertum und Sterbebett-Attentate

