
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 7

Artikel: Zur Naturgeschichte der Logik : (Schluss)

Autor: Baege

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


50 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

Weise der Fall ist, so kann man auch sagen: Feuer und Kälte
oder Eis und Wärme sind entgegengesetzte Begriffe und
daher unvereinbar. Aus demselben Grunde sind die Begriffe:
Dreiheit und Geradheit unvereinbar, weil die Zahl: drei sich
nicht von dem Begriff: ungerade trennen läßt. Ganz analog
verhält es sich mit der Seele. Sie ist das, was den Körper
bewegt und belebt. Leben und Bewegung sind daher ebenso
unzertrennlich mit ihr verbunden, wie die Idee der Wärme
mit dem Feuer, die Idee der Kälte mit dem Eis usw. Dem
Leben aber ist nur der Tod entgegengesetzt, diese beiden
Ideen sind daher unvereinbar. In Analogie zu den Beispielen
von Feuer etc. setzt Plato ganz willkürlich an die Stelle von
«Leben» den Begriff «Seele» und zieht daraus den Schluß:
«Seele und Tod sind einander entgegengesetzt. Entgegengesetzte

Begriffe können sich aber nie vereinigen, daher nimmt
die Seele den Begriff Tod niemals in sich auf, ist infolgedessen:

unsterblich.»
Man darf ganz ruhig zugeben, daß dieser Beweis ein

glänzendes Stück Dialektik darstellt. Doch nur für das Auge!
Beim näheren Eingehen auf die einzelnen Glieder werden
wir aber sehr bald sehen, daß es nichts weiter ist als ein
glänzendes Feuerwerk, eine 'blendende Hypothese. Die
Ideentheorie leidet, wie oben schon ausgeführt, an großen inneren
Mängeln. Das Fundament dieses Beweises beruht auf dem
Satz: Seele und Leben wären Begriffe, welche gleichwertig
seien. Die Seele sei die Quelle alles Lebens, letzteres mit er-
sterer unzertrennlich verbunden, daher, wie erstere, unsterblich.

Dieser Schlußsatz enthält mehr als der Obersatz gibt,
daher fehlt ihm die Logik. Aus der Prämisse, die Seele sei
überall belebender Faktor, folgert doch nur, daß der Begriff
«Leben» ein ihr zukommendes Merkmal ist, niemals aber,
daß die Seele das Leben selbst sei. Von Plato werden hier
Subjekt und Prädikat in ganz unstatthafter Weise und ganz
unlogisch einander gleichgesetzt. Der Begriff «Wärme» z. B.
ist ein logisch notwendiges Prädikat des Feuers, aber er ist
weder das Feuer selbst, noch kann er fortbestehen, wenn
das Feuer erloschen ist. Gerade so verhält es sich mit den
Begriffen «Seele» und «Leben». Wenn das Prädikat «Leben»
auch notwendig dem Subjekt Seele gehört, so folgt daraus
nur, daß die Seele, wenn sie existiert, notwendig das Merkmal

des Lebens und der Bewegung an sich trägt, niemals
aber, daß sie deswegen ewiges Dasein hat. Geht die Seele
zugrunde, so geht auch das Prädikat «Leben», resp. «Bewegung»

zugrunde. Hört aber das Leben auf zu existieren, so
kann der entgegengestezte Begriff, der Tod, ohne jegliches
Hindernis eintreten.

Plato ist auch bei diesem vierten Beweis in den gleichen
Fehler verfallen, den wir schon als Hauptschwäche der Ideenlehre

kennen gelernt haben. Wie er hei dieser aus der
Vollkommenheit der Idee Gottes, welcher das Merkmal der
Existenz nicht abgehen könne, weil sie sonst nicht mehr
vollkommen wäre, auf ihr wirkliches reales Sein geschlossen hat,
so schließt er auch hier aus der notwendigen Beschaffen^
heit der Seele in der Theorie, im) Begriff auf ihre Existenz
außerhalb des Denkens. Der ganz gleiche Fehler haftet auch
dem sog. onthologischen Gottesbea>eis der römisch-katholischen

Kirchen an, den sie der platonischen Ideenlehre
entnommen und für ihre Zwecke zurechtgestutzt hat. Wir werden

auf denselben noch zu sprechen kommen.

Also auch der vierte Beweis Piatos, obwohl von glänzender

Dialektik, führt ebenfalls nicht zum Ziel. Der Philosoph
selber scheint dies gefühlt zu haben, denn er sagt im Phä-
don ausdrücklich, daß seine Beweise nicht über alle Zweifel
erhaben seien, ja, daß man noch vieles dagegen vorbz^ingen
könne. Vielleicht mag er auch schon überzeugt gewesezz sein,
daß sich die Unsterblichkeit der Seele so wenig durch logische
Operationen ableiten lasse, wie die höchste Idee, die Gottheit
selbst, und daß man daher beide als unmittelbar gewiß
annehmen müsse. Plato hatte offenbar auch weniger ein streng
wissenschaftliches Interesse dabei im Auge, als vielmehr
einen ausgeprägten ethischen Zweck. Wie ein roter Faden
zieht durch sein ganzes System eine hohe und ernste sittliche
Absicht. Daraus ergibt sich für die Menschheit die Pflicht,
sich von allen irdischen Leidenschaften los zu machen und
den Blick stetsfort auf das allein Wahre, auf die Idee, nicht
auf das sinnliche Kleid zu richten. Streben nach Erkenntnis
des Ethischen und Hohen ist nach Plato die unmittelbarste

Bestimmung des Menschengeschlechtes, da nur Erkenntnis
wahre Tugend erzeugen kann. Das wahre und Gute liegen
innigst verbunden in der höchsten Idee, in Gott, sagt er.
Daher war für Plato auch die Unsterblichkeitsidee von so
großer Bedeutung. Mit ihr steht und fällt nach seiner
Auffassung jede Moral, denn, wenn die Seele mit dem Körper
vergeht, so ist es verständlich, wenn sie unbekümmert um
Moral und Ethik ihre temporäre Existenz so gut wie nur
irgendwie möglich zum Genüsse verwendet. Plato versucht
daher, diese praktische Ueberlegung auch philosophisch zu
stützen. Wenn er auch schließlich die Unmöglichkeit selber
einsah, die Unsterblichkeit der Seele einwandfrei (beweisen
zu können, so schien ihm doch die Aufgabe, durch den
Versuch dem Menschengeschlecht die Moral und Ethik zu erhalten,

erstrebenswert und groß.
Nun komme ich noch auf den sog. onthologischen

Gottesbeweis der römisch-katholischen Kirche zu sprechen, den
diese Kirche direkt Plato abgenommen hat. Ein Hauptkunstgriff

— die Stütze dieses Beweises — ist der Einfall, das
Dasein Gottes aus dem bloßen Begriff, d. h. aus der Idee heraus

als Existenznotwendigkeit anzusehen. Daß das hier zu
Beweisende dabei schon als Bewiesen vorausgesetzt wird,
erinnert an die Geschichte vom Baron Münchhausen, sich an
seinem eigenen Zopfe aus dem Sumpf herauszuziehen. Es
gehört schon eher in das Gebiet des Witzes und des Humors,
zu behaupten, nicht zu beweisen, daß, weil wir überhaupt die
Idee eines unendlichen Wesens — ganz nach Plato —
besitzen, dasselbe auch existieren müsse, denn wie könnten wir
sonst zu einer solchen Idee gelangen. Nach einem solchen
Schluß müßten logischerweise ebenfalls alle Hexen, Geister,
Gespenster, Teufel, Dämonen und alle Götter sämtlicher Völker

und aller Zeiten existieren. Denn, kann man sich fragen,
wieso konnte der Mensoh, welcher die Eigenschaften aller
dieser selbst nicht besitzt, anders zu ihrer Vorstellung
gelangen als dadurch, daß alle diese Wesen die Idee von ihnen
in die Menschen hinein legten. Eine solche Ueberlegung ist
aber aufgelegter Unsinn und widerspricht dem gesunden
Menschenverstand vollständig. Eine Sache, welche in der
Phantasie existiert, muß nicht deshalb notwendig auch in
Wirklichkeit vorhanden sein. «Dieser onthologische Gottesbeweis

der christlich-römischen Kirche, dem Heiden Plato
und seiner Ideenlehre abgeguckt, ist ein richtiger logischer
Salto mortale, bei dem der gesunde Menschenverstand das
Genick bricht,» sagt der holländische Freidenker Nieuwen-
huis. :

:

'
i

Zur Naturgefdiidite der Logik.
Von Prof. Dr. Baege.

(Schluss.)

II.
Wir machen also Erfahrungen. Unsere Sinne versehen

uns mit Eindrücken als die Ergebnisse von ihren Beziehungen

zur Außenwelt. Aus unseren Erlebnissen bauen sich
unsere Erkenntnisse auf. Nun soll es aber nach manchen
Philosophen auch Erkenntnisse geben, die nicht in der
Erfahrung begründet sind, sondern vor aller Erfahrung (a

priori) schon vorhanden sind. Was man aber als solche aprio-
ristischen Anschauungen bezeichnet, sind vererbte schon von
den denkenden Vorfahren notwendig gebrauchte uns daher
jetzt ohne weiteres überkommene, aber dennoch ursprünglich

aus der Erfahrung gewonnene Anschauungen. Da die
ursprünglichen durch den Einfluß der Umwelt entstandenen
und demnach dieser entsprechenden Denkformen uns
verebbt sind, was uns gewöhnlich nicht bewußt ist, so schloß
man, da man die Denkformen durch Prüfung im alltäglichen
Gebrauch richtig und nützlich findet, daß das Denken in den
logischen Formen ursprünglich (angeboren) sei. Deshalb
glaubte man auch daran, daß es möglich sei, den Inhalt des
ganzen Weltbildes schöpferisch aus sich durch reines Denken

erzeugen zu können. Die abstrakten Begriffe sind aber
Beziehungsformen des Denkens, die erst der Erfahrung
entnommen sind und auch erst im Laufe der geistigen Entwicklung

der Menschheit erkannt wurden. Die einzelnen Vorstellungen,

die letzten Endes uns aus den Sinneseindrücken
erwachsen, sind ja die Elemente des Denkens. Die komplizierteren

Denkformen haben sich erst allmählich aus den primi-



Nr. 7 GEISTESFREIHEIT 61

tiven Denkregungen entwickelt. Hat nämlich eine Vorfah-
rehreihe lebensfördernde Erfahrungen und Kenntnisse
erworben1, so Wird sie diese auch auf die Nachkdmhiöil Weitergeben,

die sie dänn ungeprüft, ja häufig unbewußt anwenden,

nach den Überkommehen Erkenntnissen einfach
handeln, ohne sie auf ihre Herkunft und Entstehung zu
untersuchen. Alle lebenserhaltenden Denkformen sind auf diese
Weise entstanden oder, genauer ausgedrückt, erhalteit worden.

Lebensgefährdende Denkformen wurden ausgemerzt,
indem sie infolge der erwiesenen Unbrauchbarkeit oder gar
Schädlichkeit nicht weiter geübt und infolgedessen auch
nicht weiter vererbt wurden.

Wie es nun auf dem Gebiet der körperlichen Organe
öfter geschehen ist, daß ein bestimmtes Organ, das unter
gewissen Verhältnissen wesentlich lebensfördernd wirkte, dürch
die veränderten Lebensbedingungen entweder zu einem
indifferenten Organ wurde, oder sich neuen Funktionen
anpassen hiußte, oder gar schließlich als lebenshemmend sich
herausstellte, so auch auf dem Gebiete der geistigen Entwicklung.

Auch bestimmte Denkformen bildeten sich unter dem
Einfluß veränderter Lebensbedingungen, entweder zu ündif-
ferenten Gebilden um, zu Rudimenten (Ueberbleibseln), die,
wie die gewissen Sitten und Gebräuchen zugrundeliegende
Denkweise, nur noch entwicklungsgeschichtliche Bedeutung
haben, oder sie wandelten sich zu anderen Denkformen um.
(Die Mystik und Mythologie z. B. vielfach zur Metaphysik),
oder sie wurden wenn sie sich direkt lebensgefährdend
erwiesen, nicht mehr gebraucht, und sö auch nicht ntehf weiter
gegeben.

Das gilt alles natürlich und vor allem für solche
Denkformen, die auf das Leben einen Einfluß hatten, bestimmte
und vor allem lebensnotwendige Handlungen veranlaßten.
Denkformen, die diesen Einfluß auf unser praktisches Handeln

nicht hatten, konnten ja am Leiden, an der Erfahrung
nicht nachgeprüft werden, konnten also als Erbe von
Generation zu Generation mitgeschleppt werden, trotzdem sie keine

besondere Lebensbrauchbarkeit besaßen, sie waren eben
indifferent. Unter veränderten Lebensbedingungen konnten
sie natürlich zu lebensfördernden od. leibenshemmenden
Denkweisen werden. Dabei ist noch darauf hinzuweisen, daß
geistige Aeußerungen die gleichen lebensfördernden Ziele haben
und doch verschieden sein können, ohne daß deshalb die mit
ihnen unter Umständen in Verbindung stehenden Handlungen

lebensstörend1 wirken. Derartige Abweichungen und
Verschiedenheiten sind natürlich auf solchen Gebieten der
Lebensverrichtung nicht möglich, wo Zalil und Maß herrschen,
denn es ist nicht gleichgültig für das Leben, ob ein
Lebewesen z. B. die Breite einer zu überspringenden tiefen
Felsenkluft richtig schätzt, oder ob es in falscher Einschätzung,
die Füße auch nur um ein geringes zu früh aufsetzt, und
so selbstverständlich in die Tiefe stürzt. In derartigen Fällen
handelt es sich darum, die Außenverhältnisse richtig zu
erfassen, wenn das Leben keinen Schaden erleiden soll. «Es
müssen daher Verstandesäußerungen bei allen Wesen dort
übereinstimmen, wo eine falsche Beurteilung lebensgefährdend

wirkt, Das trifft nun besonders in bezug auf die Nicht-
befolgung mathematisclrer Gesetze zu, sofern sie mit
Handlungen in Beziehung stehen. Die Mathematik, das Muster
logischer Denkweise, ist eine Erfahrungswissenschaft. Sie
benutzt — von Tatsachen und einfachsten Handlungen
ausgehend — lange Gedankenketten (Schlüsse), deren einzelne
Glieder einfache Erfahrungsgedanken sind, und sie kann
immer an der Natur experimentell prüfen, ob sie richtig
gedacht hat.» (Potonie.)

Die Gewinnung mathematischer Erfahrungen vollzieht
sich also in derselben Weise wie diejenigen aller anderen na-
turwissenschaftilchen Erkenntisse und Einsichten. Auch in
der Mathematik sind es, wie in jeder andern Naturwissenschaft

Beobachtungstatsachen, deren Beziehungen festgestellt
werden. Die mathematischen Denkformen sind uns also nicht
angeboren, sondern durch Beschäftigung mit der Natur
erworben. Erfahrungen der Raiiniverhältnisse liegen speziell
der Geometrie zu Grunde. Jeder unserer Erfahrungen, die
einem falschen Raumbilde entstammt und deshalb ihr Ziel
verfehlt, z. B. die falschen Greifbewegungen des kleinen Kindes

wird von der Aussenwelt Gewissermaßen mit einem
erziehenden Klaps beantwortet. Und diese korrigierende Wir¬

kung reicht von den einfachsten Reflexbewegungen bis zu
unseren aus kompliziertestem Denken entsprungenen
Handlungen. Die Wirklichkeit merzt die nicht in sie passenden,
mit anderen durch sie hervorgerufenen Vorstellungen
kollidierenden Hirnzellen-Verknüpfungen aus. All unser Denken
wird so gerichtet und geordnet von außen.

Gewiß sind die mathematischen Punkte und Linien keine
Erfahrungstatsachen, sie sind aber Abstraktionen, die aus
bestimmten Tatsachen gewonnen wurden, sie sind Fiktionen,
wie alle Abstrakta, Unwirklichkelten, wie alle Allgemeinbegriffe.

Die mathematischen Axiome (Grundsätze) sind also
keine absoluten Wahrheiten, gebildet auf Grund uns
innewohnender aprioristisöher Denkformen, sondern durch
Erfahrung oder Uebereinkunffc bestimmte und gegebene
Definitionen. Für sie können wir deshalb auch keine Beweise
geben, Sie stellen einfach die Formulierung von Grunderfahrungen

daT,

Daß uns die mathematischen Begriffe und Denkformen
so unbedingt zwingend erscheinen, hat also seinen Grund
darin, daß ihre N ichtbefolgung uns unter Umständen in solche

Situationen bringt, die das Leben unmöglich machen
oder wenigstens ersclrweren. Eine Nichtbeachtung der
Tatsachen, z. ß. daß die gerade Linie der kürzeste Weg zwischen
zwei Punkten ist, Wörde ein entsprechendes praktisches Handeln

unmöglich machen. Schon die Tiere (beim Sprung) und
die Kinder handeln nach dieser Grunderfahrung. Sie beruht
eben auf direkter Sinneserfahrung.

Es ist die Rücksicht auf die Erhaltung des Lebens das
einzig Ausschlaggebende für den Bestand körperlicher und
geistiger Funktionen. Deshalb werden auch die Denkweisen
der Menschen im allgemeinen dort notwendig übereinstimmen,

wo aus ihnen Handlungen hervorgehen, die das Leben
hindern oder gefährden. Sie werden bei den verschiedenen
Individuen keine Uebereinstimmung zeigen, wo der Kampf
ums Dasein keine Gelegenheit hatte, auf sie klärend zu
wirken, weil diese Denkweise nicht zu lebensgefährdenden
Handlungen führte. «Der Irrtum in praktisch gleichgültigen Dingen

ist unschädlich», sagt Eugen Dühring. Da nun die
philosophischen Anschauungen meist keinen praktischen Einfluß
aufs Leben haben, sie für die Erhaltung eines Menschen nicht
in Betracht kommen, so ist es zunächst auch für das
praktische, alltägliche Leben ganz gleichgültig ob ein Philosoph
Materialist oder Idealist i?t. Sobald aber der Materialist und
Idealist mit der «rauhen» Wiriklichikeit zu tun haben, sieht
man beide übereinstimmend sich gleichmäßig verhalten, und
das übereinstimmende Verhalten entspringt da aus
übereinstimmendem Denken. Das ist sogleich das schlagendste Zeugnis

für die Wertlosigkeit der meisten philosophischen
Doktrinen. Sie sind eben nicht aus der Wirklichkeit erwachsen,
sondern sind weitabgewandte und lebensfremde Konstruktionen,

und deshalb fehlt ihnen auch der biologische Wert und
damit selbstverständlich auch jede wirkliche Bedeutung für
das Leben.

Wir Aviesen schon anfangs darauf hin, daß einmal
gewonnene Denkweisen mit außerordentlicher Zähigkeit festgehalten

werden. Die Macht der GeAvohnheit spielt hier eine
gewaltige und in geAvissem Sinne auch berechtigte Rolle. Denn
hat sich eine Denkrichtung im Leben beAvährt, oder hat sie
noch keinen Anstoß gefunden, so liegt ja auch keine äußere
Ursache vor, sie aufzugeben. Bei solchen altbewährten
Denkformen fehlt uns oft auch das BeAvußtsein, daß sie einmal
als nützlich angesehene Funktiönen erworben sind. Wir Avis-

sen deshalb oft auch garnicht, warum wir ihnen folgen. Dies
zu tun erscheint uns ohne weiteres selbstverständlich, und
so bekommen diese Denkformen dann leicht den Charakter
des Angeborenen und des Aprioristischen.

Die Gewohnheit in einer bestimmten Richtung zu denken,
auch wenn diese eine falsche oder auch nur indifferente ist,
ist nur sehr scliAvei*, oft garnicht zu überwinden. Deshalb
müssen es auch gewöhlich besonders bedeutsame Erlebnisse,
ganz auffällige Tatsachen sein, die die Menschen zur
Annahme neuer Denkformen zwingen. Darum erweist sich auch
der Hinweis auf Logik im Kampfe gegen Vorurteile,
Voreingenommenheiten und Verranntheiten des Denkens so vielfach

als völlig resultat- und machtlos, Aveil für die Erhaltung
des Lebens gewohnheitsmäßiges Denken — rein biologisch
betrachtet — wichtiger ist, als ein logisches. Unsere gesamte



52 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

Lebensführung ist ja nichts weniger als auf wissenschaftlichen

Einsichten aufgebaut, sondern auf Trieben,
Gefühlsmomenten, ererbten und anerzogenen Reaktion®- und1
Denkweisen. Deshalb haben auch die wissenschaftlichen "Wahrheiten

auch nochi nicht die biologische, verpflichtende Bedeutung,

die ihnen notgedrungen zukäme. Wer in dieser
Hinsicht das Denken der Menschheit verbessern und
vervollkommnen will, darf deshalb auch weniger damit rechnen,
ältere Menschen, die sich schon in gewohnheitsgemäße
Denkbahnen festgefahren haben und die deshalb nur selten die
Kraft finden, diese noch zu verlassen, durch noch so klare
und einwandfreie logische Deduktionen (Beweisführungen)
auf andere Bahnen zu hringen. Er wird' sein Ziel viel eher
und leichter erreichen, wenn er der jungen' Generation durch
entsprechende Maßnahmen in Erziehung und Unterricht
verbesserte und den neuen Verhältnissen besser entsprechende
Denkgewohnheiten zu geben versucht. Jedem wahren
Fortschrittsfreunde müßte deshalb eine entsprechende Umgestaltung

unseres Erziehungs- und Unterrichtswesens von Grund
auf als wichtigste Aufgabe am Herzen liegen.

Am meisten gehen natürlich die Denkrichtungen auf
jenen Gebieten auseinander, stehen sich die verschiedenen
subjektiven Meinungen in mannigfaltigster Form am schroffsten
dort gegenüber, wo noch keine oder nur erst mangelhafte
Erfahrungen gesammelt werden konnten. Die Menschen streiten

sich im allgemeinen immer über das, was sie noch' gar
nicht oder noch nicht genau wissen. Was als Erfahrung
objektiv feststeht, darüber streitet man nicht mehr, z. B. daß
.2X2 4 ist, oder daß sich die Erde um die Sonne dreht usw.

Es ist nun die Hauptaufgabe der Wissenschaft, auf
Grund der Sammlung, und Bearbeitung objektiver Erfahrungen,

das menschliche Denken immer mehr zu vereinheitlichen
und damit schließlich auch unserem Wollen und Handeln
jene Einheitlichkeit zu verleihen, die wir heute noch allerorts
so schmerzlich vermissen. Heute sind es meist die
wissenschaftlich noch völlig ungeklärten Alltagsanschauungen, die
bei der übergroßen Anzahl, unserer Mitmenschen das Denken

und Handeln bestimmen.

Ohne Religion keine Sittlichkeit.
So ertönt es immer wieder aus dem Lager der Frommen

und Frömmler. Gemeint ist natürlich die christliche Religion.
Es wird oft gefragt, was versteht man unter Religion

und was ist Moral (Sittlichkeit)? Unter Religion verstehen wir
den Glauben an übernatürliche, unsterbliche Mächte, Götter
oder Geister, die verehrt, angebetet, <zu Hülfe gerufen werden.

Der Freidenker, es hat zu allen Zeiten solche gegeben,

Feuilleton.
Mexiko und die Kirche.

Am 3. Juni feierte die katholische Welt Fronleichnam.
Prozessionen schleppten sich durch die Strassen dar Stadt. Soldaten
liefen hinter den geistlichen Würdenträgern her, mit Gewehr und
Säbel im Dienste der heiligen Mutter Kirche. Die staatlichen
Betriebe ruhten. Kirche und Heer hatten das Wort. Dem naiven
Menschen klingen die Worte Kirche und Militär wie Flötenton
und Paukenschlag in die Ohren. Aber der wissende Mensch hat
schon lange aufgehört, an den Frieden der Kirche und an den
von ihr gepflegten Geist des Militarismus zu glauben. Die beiden
Institutionen sind Geschwister, Verbündete in einem grossen,
entsetzlichen Kampf — gegen die' Kultur. Kirche und Militarismus
sind in ihrer heutitren Gestalt Lügen und Gefahren. Der Krieg
ist keine Notwendigkeit, die militärische Erziehung ist eine
Irreführung, die den Glauben in schwachen Köpfen aufkommen lässt,
dass Krieg eben doch sein müsse. Die Männer einer Nation werden

in eine Uniform gesteckt, ihr Geist wird izurechtgeschlagen,
man 'drillt ihnen Worte und Beerriffe ein, die mit der Wirklichkeit
nur zu oft in schroffem Gegensatz stehen. Man lässt sie glauben,
dass sie dem Volke dienen, die Nation vor dem Untergang
bewahren; in Tat und Wahrheit aber entfremdet man sie der Freude,

der Gemeinschaft zu dienen und man entzieht die fähigsten
Kräfte dem Aufbau und Fortschritt der Nation.

Dem Militarismus steht die Kirche zur Seite. Für Südamerika
ist die katholische Kirche die Kirche. Nicht nur das, für Südamerika

ist die katholische Kirche eine Gefahr. Sie will die Menschen
uniformieren, ihren Geist töten, die Initiative lähmen, die Dummheit

züchten. Glauben ist unbedingt etwas Herrliches, solange es
sich um den Glauben an sich und an die Menschheit handelt,
etwas Entsetzliches, wenn es sich um fremden Glauben, um ein
Dogma handelt. Das Dogma ist der Feind des besseren Wissens
und des Selbstvertrauens. Glauben macht selig. Die Bannerträger

glaubt nicht an solche Mächte. Er hat also, wie die Frommen
richtig sagen, keine Religion. Die Behauptung, das Freidenkertum

sei auch eine Religion, ist unsinnig. Das kann nur
jemand sagen, der in Begriffsverwirrungen macht.

Die Moral (lateinisch mores, französisch mceurs, deutsch
Sitten) zerfällt in zwei Unterabteilungen, nämlich in die
geschlechtliche und in die Umgangs-Moral. Die letztere betrifft
unser Verhalten gegenüber unsere Mitmenschen, eigenen
oder fremden Stammes.

Religion muß sein; was wären wir ohne Religion? So
faselt der gewöhnliche Bierbürger; auch der, welcher in dieser

Hinsicht für sich selbst indifferent ist. Er glaubt, für ihn
und Seinesgleichen sei Religion allerdings nicht gerade nötig;
er sei sowieso ein rechtschaffener Mann, der weder stiehlt,
noch mordet, Aber für das Volk! Da muß Religion sein;
sonst ginge alles drunter und drüber. Er hält natürlich die
christliche Religion als die allein vollwertige; wenn er
überhaupt daran denkt, daß eine Menge von großen und kleineren

Völkerschaften vorhanden sind, die ganz gut ohne christliche

Religion auskommen.
Als die Zivilehe eingeführt werden sollte, da erhob

unsere ganze Klerisei ein großes Geschrei, daß man hätte glauben

können, die Welt werde untergehen, wenn da jeder Zivil-
standslbeamte kopulieren könne, was sonst nur der Herrgott
selbst durch seine angebliche Bevollmächtigten zu tun im
Stande 'war. Nun, die Zivilehe ist eingeführt worden und die
Welt ist trotzdem nicht untergegangen. Gerade so verhält es
sich mit der christlichen Religion. Die Welt wird nicht
untergehen, wenn sie einmal verschwunden sein wird, so wenig
als sie untergegangen ist, bevor diese Religion da war.

Sehen wir uns ein bißchen auf unserer kleinen Erde um.
Es gibt da etwa tausend verschiedene Religionen und Sekten,
nebst einer Anzahl von Völkerstämmen, die nur an Geister
glauben, oder von einem Jenseits überhaupt keine Vorstellung

haben. Die bedeutendsten Religionen sind die christliche,

die jüdische, die mohammedanische, die buddhistische,
die parsische, die bramanistische und die lamaistische.

Beeinflußt von ihrem Gottes-, Götter- oder Geisterglauben
haben die Völker der Erde von einander sehr

abweichende Umgangs- und Geschlechtsmoralbegriffe. Die Christen

halten natürlich die ihrigen für die einzig richtigen. Sie
werden von den Pfaffen belehrt ihre Moral sei göttlich, jede
christliche Seele bringe sie, so zu sagen als — Kropfanhäng-
sel — aus dem Himmel mit, wenn sie zum Eingehauchtwerden
in einen Menschen abkommandiert ist. Eine solch blödsinnige

Behauptung muß natürlich «göttlich» sein; es würde sie
sonst kein Mensch glauben. Einen Beweis dafür gibt es
natürlich nicht, während ihre Haltlosigkeit leicht erhärtet werden

kann. Ein kleines Christenkind, nach China gebracht und

'der Konfession schlachten das Wort auf ihre' Art aus und
machen den Unselbständigen weis, dass e>n Paradies derer warte,
die es aufgegeben haben, ein eigenes Leben zu leben, eine eigene
innere Hoffnung zu haben, einen eigenen Verstand einem grauen
Dogma entgegenzuhalten. Die Schwachen sind deshalb der Kirche.

Sie ruft den Kindern, weil ihr unselbständiger Geist sich
noch lenken lässt durch Worte, durch Versprechungen, Heimlichtuereien,

Glanz, weil Kinder mit irgendeiner Antwort auf irgendeine

Frage zufrieden sind. Weil der Mann im Kinde getötet werden

kann. Daher ist die geistliche Schule eine Gefahr für das
Kind und ein Unglück für die Nation. «Glaubende» Kinder können

als Männer dem Kreuze in den Krieg folgen. Aber wissende
Menschen kehren dem Kreuze den Rücken und umarmen die
Freiheit und den Frieden, die die katholische Kirche niemals
gegeben und immer versprochen hat. Die Kirche spricht Menschen
von Schuld frei — und ist selbst nur Schuld. Sie spricht immer
vom Himmel und droht mit dem Teufel — der sie selbst ist, Sie
spricht von der Gleichheit der Menschen vor dem Allmächtigen
und teilt eben diese Menschen in Klassen ein. Sie nimmt das Lob
für sich in Anspruch, die Kultur gefördert zu haben und noch
immer zu fördern — und ist der erbitterste Feind der Erkenntnis,
des Fortschritts, der Kultur.

Südamerika droht dieser Kirche zum Opfer zu fallen. Argentinien

und Brasilien und die übrigen Freitstaaten lassen die Geistlichen

ungehindert einwandern. In Asunciön fanden letzhin grosse
Festlichkeiten zu Ehren eines geistlichen Vortragsreisenden statt.
Vorgestern wurde hier ein hoher Kirchendiener ausserordentlich
prunkvoll zu Grabe getragen. Wohl steht die argentinische
Regierung mit dem Papst auf dem Kriegsffus.se, aber der andere
Fuss steckt doch tief drin im katholischen Glaubenswirrwarr.
Wir spielen uns als grosse Herren auf, die keines Nuntius
bedürfen. Das stimmt, auch, denn wir haben Tausende von Vertretern

Roms im Lande, die toller hausen als es einem einzelnen
I Nuntius möglich wäre. Wir tun, als ob war gegen Rom protestier-


	Zur Naturgeschichte der Logik : (Schluss)

