
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 5 (1926)

Heft: 7

Artikel: Plato's Unsterblichkeitsidee : (Schluss)

Autor: Limacher, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5. Jahrgang — Auflage: 1020 Nr. 7 ZÜRICH, 31. Juli 1926

GEISTESFREIrlEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 9. Jahrgang

Erscheint monatlich

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.,

Postfach Basel 5.
Postcheckkonto V 6915

Beim Studium jeder Religion, ob alter oder neuer, kommt in
erster Linie zum Vorschein, .daß sie auf Angst beruht, durch sie

geboren und genährt wird, und daß sie die Quelle hegt, der ihre
Nährung abgeleitet ist. Upton Sinclair

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile (elnsp. 25 Cts.)
(3X15%, 6X25%, 12X40%)

Plato's Unsterblichkeitsidee.
Von Dr. F. Limacher.

(Schluss.)
Er gellt nun zum zweiten Beweis über, welcher den

Zweck hat, zu zeigen, daß die Seele nicht nur vorwärts,
sondern auch, wenn man so sagen darf, rückwärts unsterblich
sei, d. h., daß sie Präexistenz habe.

Plato geht dabei von dem Obersatz aus, daß das Lernen
eine Wiedererinnerung sei an die Ideen, welche als das
allein Wahire die Erkenntnis ermögliche. Betrachten wir einen
Gegenstand., so erkennen wir ihn in seinem Wesen nur
dadurch, daß wir uns an seine Idee, d. h. an sein wahres Wesen

erinnern. Die Wahrnehmung geschieht durch die Sinne,
die wir bei der Geburt erhalten haben. Die Idee muss aber
schon vorher vorhanden gewesen sein, bevor wir die Organe
für die Wahrnehmung erhalten haben, also vor der Verbindung

von Körper und Seele, daher muß die Seele schon vorher

existiert haben.
Aber gerade das, daß sich die Lehre der Präexistenz der

Seele auf die ihr innewohnenden Ideen stützt, beweist ihre
Schwäche. Weil die Ideen nicht außerhalb des Denkens
existieren, wie hätten sie dann vor dem Denken überhaupt
existieren können? Das Denken wird durch Empfindungen
ausgelöst und Empfindungen entstehen nur durch die
Wahrnehmung der bei der Geburt erhaltenen Sinnesorgane, was
durch die tägliche Erfahrung zur Genüge bewiesen ist.

Der Obersatz, wonach also alles Lernen auf Wiedererinnerung

tberuhen soll, ist daher falsch und damit auch die
ganze Beweisführung unrichtig. Aber auch angenommen, die
Präexistenz der Seele wäre bewiesen, so ist aber damit die
Unsterblichkeit derselben noch keineswegs bewiesen, denn,
wenn sie auch vor dem Körper Dasein gehabt hätte, so kann
sie trotzdem entstanden sein und trotzdem auch wieder
vergehen. —

Wir kommen zum dritten Beweis Piatos für die Unsterblichkeit

der Seele, welcher davon ausgeht, daß die Erkenntnis
eines Gegenstandes nur dann möglich sei wenn man von

dem Begriff desselben ausgehe und ihn nach seinem ganzen
Umfang und Inhalt erläutere. Der Obersatz lautet: «Die
Seele ist ihrem Wesen nach einfach, eingestaltig», wobei sich
diese Behauptung auf folgendes stützt: Das Einfache ist das,
was sich nie verändert, was sich stets gleich bleibt, während
das Zusammengesetzte in beständigem Fluß und Wechsel
begriffen immer wieder ein Anderes wird. Die sinnliche
Wahrnehmung zeigt uns diese beiden Faktoren, das Letztere

ist das Konkrete, während das Erstere die Idee ist. Die
Idee ist aber nur durch das Denken zu erfassen, die Kraft
aber, welche das Denken, hervorbringt, ist die Seele. Dieselbe
findet nur in der Betrachtung der Dinge an sich Ruhe und
Befriedigung, d. h. am Unveränderlichen und Einfachen. Daher

ist sie auch selber einfach (was ein ausgesprochener
Trugschluß ist). Da sie dabei den Körper beherrscht, so ist
sie den Unsterblichen, den Göttern ähnlich, während der
vielgestaltige Körper sich der Auflösung, der Sterblichkeit
zuwendet. Plato sucht hier die Einfachheit der Seele speziell
aus ihrer Eigenschaft als denkendes Wesen zu erklären. Das
Objekt des Denkens ist die Idee, das stets sich Gleichbleibende,

das Einfaclie. Aus der Wirkung der Seele wird auf die

Ursache, d. h. auf ihre Eingestaltigkeit und damit auf ihre
Unveränderlichkeit und daher Unsterblichkeit geschlossen.

Dieser Schluß ist über alle Maßen trügerisch. Können
denn nicht aus einer einfachen Ursache mehrere Wirkungen
entstehen, wie umgekehrt eine einfache Wirkung auch mehrere

Ursachen voraussetzen läßt? Doch wohl ganz sicher!
Aber auch der Beweis für die Einfachheit des Denkens ist
ganz falsch. Daraus, dass sich das Denken mit den Ideen,
also mit Einheiten, welche in eine höchste Idee zusammenfließen,

beschäftigt, folgert nur, daß die Verstandestätigkeit
eine einheitliche, nicht aber, daß sie eine einfache ist. Die
Begriffe: «Einheitlich und Einfach» sind aber nicht
gleichbedeutend. Auch die Ableitung der Einfachheit der Seele
aus ihrer Herrschaft über den Körper ist nicht einwandfrei,
indem nicht einzusehen ist, daß «herrschen unsterblich»
sein soll. Auffallend ist, daß Plato bei diesem Beweis die
Immaterialität der Seele ganz außer Acht läßt. Ich für mich
hätte den Schluß wie'folgt gemacht: «Die Materie kann nicht
denken, weil sie keinen Teil hat an den Ideen, welche ganz
allein das Objekt des Denkens sind. Die Seele aber denkt,
kann also nicht-Materie sein, ist daher nicht aus Teilen
zusammengesetzt, also einfach, folglich unauflösbar, daher
unsterblich.» Dieser Schluß ist aber auch in sich unrichtig,
wäre aber etwas verständlicher gewesen.

Den Obersatz dieses dritten Beweises, nämlich die Ein=
fachheit der Seele, hat Plato nicht bewiesen, sondern nur
behauptet, damit fällt natürlich auch der Schlußsatz auf die
Unsterblichkeit der Seele dahin.

Wir kommen zum vierten und wohl stärksten Beweis,
den Plato für die Unsterblichkeit der Seele konstruiert hat.
Der Philosoph argumentiert dabei folgendermaßen: «Es gibt
Ideen, z. B. vom Schönen, Guten usw., wobei nur das
Teilhaben an diesen Ideen, nicht aber die Materie, das Körperliche,

einen Gegenstand z. B. schön oder gut macht. So ist
eine Person nicht größer oder kleiner als eine andere, nicht
vermöge des Kopfes, sondern vermöge der Idee. Wird ein
Gegenstand geteilt, so ist nicht das Teilen Ursache des Zwei-
Werdens, sondern dies wird bewirkt durch das Hinzutreten
der Idee der Zweiheit. Alle Ideen aber haben reale Wahrheit,

wobei immer die höhere Idee als Voraussetzung der
niederen betrachtet wird und so aufwärts bis zu einer höchsten

Idee, der absoluten Wahrheit, welche selber keiner
Voraussetzung mehr bedarf, aber abwärts allen Ideen die
Wirklichkeit gibt, welche sie auch selber besitzt. Zwei entgegengesetzte

Ideen können daher niemals gleichzeitig an ein und
demselben Gegenstand auftreten, sondern nur immer der
Reihe nach. Entgegengesetztes folgert aus Entgegengesetztem,

niemals aber kann eine Idee sich selbst entgegengesetzt
werden. Nun gibt es aber Dinge, deren Dasein notwendig an
die Verbindung mit einem bestimmten Begriff geknüpft ist
und die daher unter keinen Umständen das Gegenteil dieses
Begriffes in sich aufnehmen können. Das Feuer z. B. enthält

notwendig die Idee der Wärme, das Eis die der Kälte
und weder nimmt das erstere den Begriff Kälte in sich auf,
noch das letztere den Begriff Wärme. Wärme und Kälte sind
entgegengesetzte Ideen, welche sich niemals in einem und
demselben Objekt vereinigen können. Weil aber das Feuer
sich niemals • von der Wärme trennen läßt, ohne selbst
zugrunde zu gehen, und beim Eise dasselbe in umgekehrter



50 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

Weise der Fall ist, so kann man auch sagen: Feuer und Kälte
oder Eis und Wärme sind entgegengesetzte Begriffe und
daher unvereinbar. Aus demselben Grunde sind die Begriffe:
Dreiheit und Geradheit unvereinbar, weil die Zahl: drei sich
nicht von dem Begriff: ungerade trennen läßt. Ganz analog
verhält es sich mit der Seele. Sie ist das, was den Körper
bewegt und belebt. Leben und Bewegung sind daher ebenso
unzertrennlich mit ihr verbunden, wie die Idee der Wärme
mit dem Feuer, die Idee der Kälte mit dem Eis usw. Dem
Leben aber ist nur der Tod entgegengesetzt, diese beiden
Ideen sind daher unvereinbar. In Analogie zu den Beispielen
von Feuer etc. setzt Plato ganz willkürlich an die Stelle von
«Leben» den Begriff «Seele» und zieht daraus den Schluß:
«Seele und Tod sind einander entgegengesetzt. Entgegengesetzte

Begriffe können sich aber nie vereinigen, daher nimmt
die Seele den Begriff Tod niemals in sich auf, ist infolgedessen:

unsterblich.»
Man darf ganz ruhig zugeben, daß dieser Beweis ein

glänzendes Stück Dialektik darstellt. Doch nur für das Auge!
Beim näheren Eingehen auf die einzelnen Glieder werden
wir aber sehr bald sehen, daß es nichts weiter ist als ein
glänzendes Feuerwerk, eine 'blendende Hypothese. Die
Ideentheorie leidet, wie oben schon ausgeführt, an großen inneren
Mängeln. Das Fundament dieses Beweises beruht auf dem
Satz: Seele und Leben wären Begriffe, welche gleichwertig
seien. Die Seele sei die Quelle alles Lebens, letzteres mit er-
sterer unzertrennlich verbunden, daher, wie erstere, unsterblich.

Dieser Schlußsatz enthält mehr als der Obersatz gibt,
daher fehlt ihm die Logik. Aus der Prämisse, die Seele sei
überall belebender Faktor, folgert doch nur, daß der Begriff
«Leben» ein ihr zukommendes Merkmal ist, niemals aber,
daß die Seele das Leben selbst sei. Von Plato werden hier
Subjekt und Prädikat in ganz unstatthafter Weise und ganz
unlogisch einander gleichgesetzt. Der Begriff «Wärme» z. B.
ist ein logisch notwendiges Prädikat des Feuers, aber er ist
weder das Feuer selbst, noch kann er fortbestehen, wenn
das Feuer erloschen ist. Gerade so verhält es sich mit den
Begriffen «Seele» und «Leben». Wenn das Prädikat «Leben»
auch notwendig dem Subjekt Seele gehört, so folgt daraus
nur, daß die Seele, wenn sie existiert, notwendig das Merkmal

des Lebens und der Bewegung an sich trägt, niemals
aber, daß sie deswegen ewiges Dasein hat. Geht die Seele
zugrunde, so geht auch das Prädikat «Leben», resp. «Bewegung»

zugrunde. Hört aber das Leben auf zu existieren, so
kann der entgegengestezte Begriff, der Tod, ohne jegliches
Hindernis eintreten.

Plato ist auch bei diesem vierten Beweis in den gleichen
Fehler verfallen, den wir schon als Hauptschwäche der Ideenlehre

kennen gelernt haben. Wie er hei dieser aus der
Vollkommenheit der Idee Gottes, welcher das Merkmal der
Existenz nicht abgehen könne, weil sie sonst nicht mehr
vollkommen wäre, auf ihr wirkliches reales Sein geschlossen hat,
so schließt er auch hier aus der notwendigen Beschaffen^
heit der Seele in der Theorie, im) Begriff auf ihre Existenz
außerhalb des Denkens. Der ganz gleiche Fehler haftet auch
dem sog. onthologischen Gottesbea>eis der römisch-katholischen

Kirchen an, den sie der platonischen Ideenlehre
entnommen und für ihre Zwecke zurechtgestutzt hat. Wir werden

auf denselben noch zu sprechen kommen.

Also auch der vierte Beweis Piatos, obwohl von glänzender

Dialektik, führt ebenfalls nicht zum Ziel. Der Philosoph
selber scheint dies gefühlt zu haben, denn er sagt im Phä-
don ausdrücklich, daß seine Beweise nicht über alle Zweifel
erhaben seien, ja, daß man noch vieles dagegen vorbz^ingen
könne. Vielleicht mag er auch schon überzeugt gewesezz sein,
daß sich die Unsterblichkeit der Seele so wenig durch logische
Operationen ableiten lasse, wie die höchste Idee, die Gottheit
selbst, und daß man daher beide als unmittelbar gewiß
annehmen müsse. Plato hatte offenbar auch weniger ein streng
wissenschaftliches Interesse dabei im Auge, als vielmehr
einen ausgeprägten ethischen Zweck. Wie ein roter Faden
zieht durch sein ganzes System eine hohe und ernste sittliche
Absicht. Daraus ergibt sich für die Menschheit die Pflicht,
sich von allen irdischen Leidenschaften los zu machen und
den Blick stetsfort auf das allein Wahre, auf die Idee, nicht
auf das sinnliche Kleid zu richten. Streben nach Erkenntnis
des Ethischen und Hohen ist nach Plato die unmittelbarste

Bestimmung des Menschengeschlechtes, da nur Erkenntnis
wahre Tugend erzeugen kann. Das wahre und Gute liegen
innigst verbunden in der höchsten Idee, in Gott, sagt er.
Daher war für Plato auch die Unsterblichkeitsidee von so
großer Bedeutung. Mit ihr steht und fällt nach seiner
Auffassung jede Moral, denn, wenn die Seele mit dem Körper
vergeht, so ist es verständlich, wenn sie unbekümmert um
Moral und Ethik ihre temporäre Existenz so gut wie nur
irgendwie möglich zum Genüsse verwendet. Plato versucht
daher, diese praktische Ueberlegung auch philosophisch zu
stützen. Wenn er auch schließlich die Unmöglichkeit selber
einsah, die Unsterblichkeit der Seele einwandfrei (beweisen
zu können, so schien ihm doch die Aufgabe, durch den
Versuch dem Menschengeschlecht die Moral und Ethik zu erhalten,

erstrebenswert und groß.
Nun komme ich noch auf den sog. onthologischen

Gottesbeweis der römisch-katholischen Kirche zu sprechen, den
diese Kirche direkt Plato abgenommen hat. Ein Hauptkunstgriff

— die Stütze dieses Beweises — ist der Einfall, das
Dasein Gottes aus dem bloßen Begriff, d. h. aus der Idee heraus

als Existenznotwendigkeit anzusehen. Daß das hier zu
Beweisende dabei schon als Bewiesen vorausgesetzt wird,
erinnert an die Geschichte vom Baron Münchhausen, sich an
seinem eigenen Zopfe aus dem Sumpf herauszuziehen. Es
gehört schon eher in das Gebiet des Witzes und des Humors,
zu behaupten, nicht zu beweisen, daß, weil wir überhaupt die
Idee eines unendlichen Wesens — ganz nach Plato —
besitzen, dasselbe auch existieren müsse, denn wie könnten wir
sonst zu einer solchen Idee gelangen. Nach einem solchen
Schluß müßten logischerweise ebenfalls alle Hexen, Geister,
Gespenster, Teufel, Dämonen und alle Götter sämtlicher Völker

und aller Zeiten existieren. Denn, kann man sich fragen,
wieso konnte der Mensoh, welcher die Eigenschaften aller
dieser selbst nicht besitzt, anders zu ihrer Vorstellung
gelangen als dadurch, daß alle diese Wesen die Idee von ihnen
in die Menschen hinein legten. Eine solche Ueberlegung ist
aber aufgelegter Unsinn und widerspricht dem gesunden
Menschenverstand vollständig. Eine Sache, welche in der
Phantasie existiert, muß nicht deshalb notwendig auch in
Wirklichkeit vorhanden sein. «Dieser onthologische Gottesbeweis

der christlich-römischen Kirche, dem Heiden Plato
und seiner Ideenlehre abgeguckt, ist ein richtiger logischer
Salto mortale, bei dem der gesunde Menschenverstand das
Genick bricht,» sagt der holländische Freidenker Nieuwen-
huis. :

:

'
i

Zur Naturgefdiidite der Logik.
Von Prof. Dr. Baege.

(Schluss.)

II.
Wir machen also Erfahrungen. Unsere Sinne versehen

uns mit Eindrücken als die Ergebnisse von ihren Beziehungen

zur Außenwelt. Aus unseren Erlebnissen bauen sich
unsere Erkenntnisse auf. Nun soll es aber nach manchen
Philosophen auch Erkenntnisse geben, die nicht in der
Erfahrung begründet sind, sondern vor aller Erfahrung (a

priori) schon vorhanden sind. Was man aber als solche aprio-
ristischen Anschauungen bezeichnet, sind vererbte schon von
den denkenden Vorfahren notwendig gebrauchte uns daher
jetzt ohne weiteres überkommene, aber dennoch ursprünglich

aus der Erfahrung gewonnene Anschauungen. Da die
ursprünglichen durch den Einfluß der Umwelt entstandenen
und demnach dieser entsprechenden Denkformen uns
verebbt sind, was uns gewöhnlich nicht bewußt ist, so schloß
man, da man die Denkformen durch Prüfung im alltäglichen
Gebrauch richtig und nützlich findet, daß das Denken in den
logischen Formen ursprünglich (angeboren) sei. Deshalb
glaubte man auch daran, daß es möglich sei, den Inhalt des
ganzen Weltbildes schöpferisch aus sich durch reines Denken

erzeugen zu können. Die abstrakten Begriffe sind aber
Beziehungsformen des Denkens, die erst der Erfahrung
entnommen sind und auch erst im Laufe der geistigen Entwicklung

der Menschheit erkannt wurden. Die einzelnen Vorstellungen,

die letzten Endes uns aus den Sinneseindrücken
erwachsen, sind ja die Elemente des Denkens. Die komplizierteren

Denkformen haben sich erst allmählich aus den primi-


	Plato's Unsterblichkeitsidee : (Schluss)

