
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 5

Artikel: Die Erfahrung und die Grenzen der Erkenntnis

Autor: Eldersch, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 5 GEISTESFREIHEIT 35

sucht abstellenden Hinimelsversprechen, ihrer maßlosen
Betonung; des Ichs, ihrer Außerachtlassung der menschlichen
Gemeinschaft ist eine unsoziale Lehre, und als solche konnte
sie die Menschen nicht sittlich beeinflussen.

Das ist eine Erkenntnis, die uns Freidenker veranlaßt,
der christlich-mytischen die freigeistig-wissenschaftliche
Weltanschauung, der weltfremden übersinnlichen
Lohnstrafemoral eine weltliche, im Leben, in der Menschengemeinschaft

verankerte Sittenlehre entgegenzusetzen. Wir
glauben an das Gute im Menschen und hoffen, daß der
Mensch, der für die Erde und nicht für den Himmel erzogen
wird, das Gute zu betätigen lerne, und daß auf diesem Wege
nach und nach eine Vielheit von Menschen und endlich eine
Menschheit erstehe, die, weil sie die Erde als ihre Heimat
erkennt, ihre besten Kräfte des Geistes und des Gemütes
einsetzt, um dieser ihrer Heimat Friede, Freude und Schönheit

zu schenken und zu erhalten. Eine Menschheit erstreben
wir, die keine Ursache hat, über den Tod hinaus nach einem
«besseren» Leben zu äugen, sondern dem Tod1 ruhig ins Auge
blickt im Bewußtsein, in dem einen und einzigen Leben zur
Entfaltung aller schaffenden und bauenden Kräfte gekommen

zu sein, also daß für den Menschen jenes Geschlechtes
das Wort gilt, das das erste Kapitel der biblischen
Schöpfungsphantasie abschließt: Und er (der Mensch) «sah an
Alles, was er gemacht hatte; und siehe da, es war sehr gut».

E. Br.

Zum Familiendienst.
Wer kennt nicht den Dichter August Strindberg durch

seine modernen Dramen, die mit erschütternder Tragik
Probleme des modernen Gesellschaftslebens auf der Bühne
darstellen. Weit weniger bekannt ist Strindberg als Prosaiker,
trotzdem seine modernen und historischen Novellen, seine
Lebensgeschichten und wissenschaftlichen Abhandlungen bis
heute die stattliche Zahl von rund zwanzig Bänden erreicht
haben. Aus dieser großen Zahl kam letzthin zufällig der
Band «Unter französischen Bauern» in die Hände des
Unterzeichneten. Mit scharfer Beobachtung und feiner kritischer
Beleuchtung schildert der Verfasser in demselben die Sitten
und Gebräuche des Bauernstandes und vor allem die
charakterfeste, ethische Einstellung einzelner Persönlichkeiten aus
demselben. Dabei, mit Rücksicht auf den freigeistigen
Familiendienst, möchte ich den Gesinnungsfreunden eine
Episode aus diesem Buch vorlegen, welche eine Beerdigung zum
Gegenstand hat. Ein französischer Bauer lag auf dem Totenbett,

und nun erzählt Strindberg folgendes:
«Der Tote hatte während seiner letzten Krankheit, wie

ich später erfuhr, den Besuch des Priesters erhalten; der
hatte ihm offenbar gesagt, alle Freidenker seien Idioten und
Ignoranten. Der Kranke war nämlich Freidenker und der
Priester ein Bauernbursche, der das Seminar durchgemacht
hatte.

Der Sterbende rief nachher seine Kinder zusammen und
nahm ihnen das feiei'liche Versprechen ab, sein Begräbnis
bürgerlich zu halten. Und so geschah es! Auf dem Friedhof
entblößten alle Männer ihre Köpfe, nur der fromme
Totengräber zeigte dem Toten seine Verachtung dadurch, daß er
seine Mütze nicht abzog.

Nun trat der Bauer Crepin an das Grab, verlas zuerst
die Personalien des Verstorbenen und hielt nachher folgende
Ansprache: «Möge es mir vergönnt sein, vor diesem offenen
Grabe ein schlecht klingendes Wort zu wiederholen, das ein
Priesterrock zu unserem Freund Billault, für den wir trauern,
geäußert hat. Wenn ich es wiederhole, so geschieht es, weil
es unseren verstorbenen Freund schmerzlich beleidigt hat.
Dieser unhöfliche Mann im Priesterrock hat die Freidenker
Tdioten und Ignoranten genannt. Wir wollen daher diesem
Vertreter des Christentums die Antwort nicht schuldig bleiben

und ihm sagen: Siehe etwas zurück in die Vergangenheit
und du wirst Gambetta sehen, den König der Redner,

du wirst Viktor Hugo sehen, der König der französischen
Dichter. Waren das Idioten und Ignoranten, diese und mit
ihnen so viele andere großen Männer, die als Freidenker
starben Möge diese bescheidene Totenfeier allen Reaktionären,

die unsern Trauerzug und! unsere Gedanken zu
beschimpfen wagen, eine heilsame Lehre sein in dem Sinne,
daß sie den letzten Willen eines Sterbenden ehren und
verstehen lernen, daß Toleranz eine große bürgerliche Tugend

ist, daß Parteihaß und konfessionelle Beschimpfungen am
Rande des Grabes, vor den Tränen der Witwe und der Kinder
aufhören müssen. Wenn der Priester Achtung seines Glaubens

verlangt, dann achte er auch fremden Glauben. Als
Freidenker und Republikaner von ganzem Herzen hattest du,
lieber verstorbener Freund, deine Unabhängigkeit bis in den
Tod hinein bewahrt.

Lebewohl, lieber Freund und ruhe sanft.»
So lautete die Grabrede dieses einfachen, schlichten

Bauern. Strindberg fährt fort: «Der Haß gegen die Priesterschaft

hat seine guten Gründe. Die meiste'.! Priester sind
Heuchler. Unser Pfarrer lebt wie ein junger Pariser, der
Sakristan ist ein Trinker und der Chorknabe ist ein kleiner
lasterhafter Narziss. Aber die weltliche Macht lockt und
daher tut die Priesterschaft alles, um die Politik in ihre
Hände zu bekommen. Sie besuchen die Flauen, wenn die
Männer abwesend: sind und ruinieren das Familienleben.
Bei den Wahlen intrigieren sie gegen die Republik. Die
Beispiele über das sexuelle Leben dieser Leute sind unzählige.

Hier nur eines! Ein Priester kam eines Sonntags nicht
zur Messe, weil er sich in einem Pariser-Bordell verspätet
hatte. Die Bauern schlössen die Kirche zu, so daß er, als
er schließlich kam, nicht hinein konnte. Zur Strafe wurde
er von seinen Vorgesetzten in eine andere Gemeinde
versetzt.»

So erzählt Strindberg und es ist ganz, in Ordnung, daß
wir Freidenker mit unserer modernen, wissenschaftlichen
Weltauffassung für die Verbreitung solcher Zitate sorgen,
damit man im Volke erkennt, wo die Ignoranten und Idioten
zu suchen sind. Dabei ist diese schlichte bäuerliche Totenfeier

doch wohl von viel erhabener Größe und Majestät, als
das unverständliche lateinische Geplapper und Herunterleiern

von zerimoniösen Gebeten, Messen, die dazu noch mit
Geld bezahlt werden müssen. L.

Die Erfahrung und die Grenzen der Erkenntnis
von Ludwig E 1 d e r s c Ii Wien.

Ohne die Fähigkeit der Erfahrung wäre das Individuum
hilflos den Zufällen des Weltgelriebes überlassen, ohne dieses

fundamentale geistige Geschehen gäbe es keinerlei
Wissenschaft, ja nicht einmal das primitivste technische Können.
Ein Chaos würde unser Gehirn erfüllen, die Naturereignisse
würden uns zerschmettern. Man übertreibt nichts, wenn man
behauptet, daß die Erfahrung allein die Kultur geschaffen,
auch unser körperliches Leben überhaupt möglich gemacht
hat.

Was ist nun die Erfahrung? Dem Intellekt steht eine
bunte Fülle von1 Objekten (Dingen) gegenüber. Er prüft mit
Hilfe der Sinnesorgane ihre qualitativen und quantitativen
Eigenschaften, stellt an ihnen Unterschiede (und Ärmlichkeiten)

fest und bildet sich dann von den betrachteten Dingen

ein Bild-, eine bestimmte begriffliche Form, die er dann
nach Wunsch reproduzieren, wiederherstellen kann
(«Erinnerungsvermögen» des Geistes). Der erfahrene Geist sucht,
unterstützt durch die Sinne, die Differenzen an den Objekten
auf, er vergleicht sie untereinander und bestimmt auf diese
Weise ihre besonderen Eigenschaften. Hat er späterhin ein
ähnliches Ding zu untersuchen, so kann er bereits auf ein
fertiges begriffliches Material zurückblicken und ist dadurch
befähigt, rascher und sicherer ein Urteil zu fällen. Die
Ereignisse in der Umwelt überraschen das Individuum dann
nicht mehr; es weiß, daß sich ein gegebener Vorfall nach
einer gewissen, früher schon ähnlich erfahrenen! Richtung
abspielen wird. Die Erfahrung befähigt den Intellekt zu
einem Vorausschauen, zu einer gewissen prophetischen
Zukunftsbestimmung. Deshalb haben an Jahren ältere Individuen

eine weit größere Einsicht in das Kommende, weil sie
auf Grund ihrer langjährigen Erfahrung eine größere Sicherheit

für die Erkenntnis der Zukunft erworben haben. Wie
wichtig diese Reproduktionsfähigkeit von Erfahrungstatsachen

im Gehirne für die körperliche und somit geistige
Entwicklung des Menschen ist, beweist, daß alle kulturellen,
lebenswichtigen Fortschritte nur möglich wurden durch die
aufbauende Kraft der Erfahrung. Die Geschichte der Kultur

ist eine Geschichte des Erfahrungslebens.
In den freien Gehegen der Philosophie trifft man oft

mit dem Zweifel zusammen, der sich dräuend aufrichtet vor
dem mühsam errichteten Gebäude der Erfahrungswissen-



36 GEISTESFREIHEIT Nr. 5

sehaften, der mit grausamem Zynismus alle Realität, auch
die durch die Erfahrung geborene Wirklichkeit leugnet. Er
stützt 'sich auf die Tatsache, daß es unzahlig viele Sinnestäuschungen

(Halluzinationen) gibt und sagt verallgemeinernd,
daß alle Erfahrung eigentlich derartige Täuschung,
hervorgerufen durch die Unzuverlässlicbkeit der Sinnesorgane, sein
könne. Diesen Einwand: des Skeptizismus, des konsequenten
Verneinens, Inzweifeliziehens alles dessen, was allgemein
«wirklich» genannt wird, darf man nicht mit kühler
Ablehnung begegnen. Er ist in philosophischer Hinsicht ein
unbedingt beachtenswerter Faktor und bedarf eingehender
Erörterung. Vielfach ist es gerade dieser Zweifel an der
Wirklichkeit des Seins, der den Fbrscberdrang anspornt, zur
exakten Geistesarbeit führt.

Der Zweifel sagt: Sind alle die Dinge, die ich erfahre,
wirklich da, oder erscheint mir alles nur so? Die Frage
•scheint auf den ersten Blick müßig. Geht man ihr auf den
Grund, so kommt man zu dem Ergebnis, daß sie nicht ganz
unberechtigt ist. Auch, im Bereiche dies Geistigen herrscht
eine allgemeine Relativität, ein gewisses Beziehenmüssen,
das die Geltung eines Urteils von einem bestimmten
Ausgangspunkt abhängig macht.

Die abstrakten, von den materiellen Erscheinungen
losgelösten Begriffe können durchaus unwirklich, erdacht sein.
Wenn etwas real, tatsächlich belebt, so ist es die Materie, der
Stoff, aus dem sich alles Erfahrbare zusammensetzt. Denn
er ist es, der uns von außen her, außerhalb unseres Ich zu
einer geistigen Wechselbeziehung zwingt, die materiellen
Dinge sind es, die auf unseren Intellekt einwirken, und zwar
mit einer Intensität, die in ihnen eine gewisse Energie
vermuten lassen muß. Während die verschiedenen Gefühle und
abstrakten Gedanken aus dem Individuum entspringen, von
ihm erzeugt, also subjektiver Natur sind, liegen die materiellen,

die Erfahrungsphänomene jenseits unseres Seins, und
da sie auf uns eine Wirkung ausüben können, müssen sie
tatsächlich, real bestehen. Sie haben objektiven Bestand. Die
verschiedenen Sinnestäuschungen, die den Skeptizismus zur
Aiblehnung jeder Realität veranlassen, entstehen nur unter
der Einwirkung des Ich, des Individuellen.

Die Erfahrung (Empirie) ist das Fundament des Geisteslebens,

da ihr ein objektives Tatsachenmaterial zur Verfügung

steht, während die Spekulation ewig in einem grenzenlosen

Subjektivismus verharren wird. Sie ist so bedeutsam,
daß man den Satz des Cartesius: «Ich denke, also bin ich»
umwandeln könnte in den Fundamentalsatz: «Ich erfahre,
erfahre, also bin ich.» Die Erfahrung beweist die Wirklichkeit

des erfahrenden Geistes und nur das, was durch
Erfahrung erfaßt werden kann, hat Realität. Was über sie geht,
ist Spekulation, ist Glaube, aus dem Geiste allein heraus
Geschaffenes. Deshalb wird' die Religion niemals mit ihrer
vagen Gedankenkonstruktion Anspruch auf Tatsächlichkeit
machen können.

Wo- ist die Grenze der Erfahrung, wo ist der letzte
Grenzstein des sinnlich Erfaßbaren? Alles Materielle,
Körperliche ist noch der Erfahrung zugänglich,. Es gibt aber
spekulative Fragen über Materielles, die schon mittels der
Erfahrung allein nicht zu lösen sind. Zum Beispiel die
Wesenheitsprobleme: das «Wesen» der Bewegung, des Lebens:, der
Seele etc. An diesen Fragen muß die Erfahrung gegenwärtig
noch Halt machen, sie sind zu spekulativ und erfordern ein
schon restloses Wissen von den Dingen, das erst im Verlaufe
der Entwicklung der Wissenschaften erworben werden kann.
Deshalb ist es des Denkers aber absolut unwürdig, den
Kampf imi die letzte Erkenntnis aufzugeben. Die
Erfahrungswissenschaften schreiten so rapid vorwärts, daß man
keinerlei Zweifel hegen muß, daß auch die letzte Hülle dunkler

Unwissenheit von den Dingen fallen ward.
Die verschiedenen philosophischen Systeme, die auf dem

Glauben an die absolute Realität des Geistes und nur auf
seine Vormachtstellung aufgebaut sind, haben bisher keinerlei

konkrete Lösungen gebracht. Aus ihrer Werkstätte
stammt meist nur eine riesenhaft anschwellende Nomenklatur

gelehrter Phrasen, die zwar schön klingen, aber keinesfalls

das Fundament für eine umfassende Weltanschauung
bilden können. Sie werden leider oft auch von allerlei
obskuren Sekten mißbraucht (ich erinnere nur an den Spiritismus,

Anthroposophismus usw.), die sich mit der Nurgeistig-
keit auf den Seilen der wissenschaftlichen Jahrbuden produ¬

zieren, die mit gemeinem Reklamelärm damit übelduftende
Garküchen für Anspruchslose eröffnen und gute Geschäfte
machen.

Eugenik.
Von Otto D e i x n e r.

Gerade jetzt ist wieder das Interesse für diese Wissenschaft

rege geworden durch die Annahme eines Vorschlages
vom Senat von New Yersey. Es handelt sich um die
Sterilisierung rückfälliger Verbrecher und Entarteter. Ein Akt
sozialer, doch weit mehr eugenischer Vorsicht. Es ist der
Kampf um die Zukunft der Menscheit, der Kampf um ihre
Höherentwicklung in biologischer Hinsicht, Schon früher
hat diese Bewegung eingesetzt und bereits 1905 hat Michigan
und späterhin eine Reihe anderer amerikanischer Staaten
gesetzliche Bestimmungen in dieser Frage erlassen. Eugenik
oder Wohlzeugung ist jene Wissenschaft, die sich mit der
Sorge um die Nachkommenschaft befaßt. Deren erste
Anfänge äußerten sich bereits bei den Spartanern. In den
Schlafgemächern stellten sie schöne Statuen auf, um so durch
das «Versehen» ihrer Frauen kräftigen und schönen
Nachwuchs zu erhalten. Hier bleibt allerdings die Frage offen,
ob durch den Anblick dieser Kunstwerke eine Beeinflussung
des bereits befruchteten Keimes möglich sei.

Der die moderne Lehre von der Eugenik begründete,
war Francis Galton. Sein Bestreben ging dahin, auf
wissenschaftlichem Wege die helle Zukunft einer gesunden Menschheit

zu sichern. Einer Menschheit, die bisher dem Niedergang

ausgesetzt war durch Faktoren enorm schädigender
Bedeutung, wie es eben Alkoholismus, Krankheiten und
ähnliches mehr sind, Deshalb die unbedingte Notwendigkeit,
selbsttätig einzugreifen, nicht dem Zufall freies Spiel lassen.
Die Notwendigkeit heißt: Eugenik. Der erste, schwache Versuch

eines planmäßigen Vorgehens wird durch die amerikanischen

Bestimmungen bewiesen. Aber soll dies der einzige
Weg sein, auf dem es möglich wird, der Entartung eines
Volkes, der Dekadenz der Gesamtheit, vorzubeugen Denn
die Sterilisation der ethisch und physisch Minderwertigen ist
doch nur eine menschliche Zuchtwahl im negativen Sinne.
Weit aussichtsreicher ist die Methodik der produktiven
Eugenik, die die Bildung einer besseren, höherentwickelten
Nachkommenschaft zur Folge hat. Hand in Hand mit der
Auslese der Gesunden,, im Interesse des Nachwuchses Fort-
pflanzungsfähigen ist vielleicht ein anderer Weg noch
einzuschlagen, der auf dem viel umstrittenen Problem der
Vererbung erworbener Eigenschaften beruht. Ob es überhaupt
eine solche gibt?*) Die Majorittät der modernen Verehrungs-
forsoher verneint dies glattweg. Das Keimplasma ist
unbeeinflußbar, sagen sie. Die Außenwelt, die auf den Körper
einwirkt, kann nicht auf dem Weg über das Plasma der
Körperzellen eine neue Eigenschaft festlegen, die sich
vererbt. Nun haben aber zahlreiche Experimente bereits früher
und auch in letzter Zeit diesen Behauptungen widersnre-,
chende Ergebnisse gebracht. Also Erfolge, die für eine
Vererbung der erworbenen Eigenschaften sprechen. Und die
zu guter Letzt nur wieder Erfolge sind im Dienste der
Eugenik. Denn wie s'ch die artschädigenden Faktoren
vererben, die von den Eltern erworben wurden, können ebenso
auch artverbessernde von der Nachkommenschaft erhalten
werden, können schließlich vorherrschend werden. Befreit
von den minderwertigen Attributen ward die Menschheit ihre
wahre Höherzüchtung- und Höherentw/ioklunsr erleben, wenn
zu den positiven, will sagen, rassenerhaltenden Eigenschaften

auch solche hinzukommen, die die Eltern während ihres
Lebens erwarben und die die Rassenverbesserung nur
begünstigen.

Doch neben der biolos-isch durchgeführten Reform der
menschlichen Weiterentwicklung tut noch eines not, und das
ist die Aufklärung der breiten Oeffentlichkeit. Was hilft
alles Bemühen, wenn wieder eine jener furchtbaren Auslesen
einsetzt, die nicht — was wir immer unter Auslese sonst
verstehen — die schwachen, hinfälligen Elemente ausmerzt.
sondern die in ihrer Furchterlichkeit gerade die Besten aus
dem Leben reißt, diejenigen, die das Fundament einer neuen,
kraftvolleren Generation hätten bilden sollen.

*) Wir verweisen auf das in letzter Nummer ds. 151. genannte
Werk «Neuvererbung» von Dr. Paul Kammerer, worin diese
Frage auf Grund eines reichen Tatsachenmaterials bejaht wird.


	Die Erfahrung und die Grenzen der Erkenntnis

