
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 5

Artikel: Vom Christentum

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Jahrgang — Auflage: 1450 Nr. 5 ZÜRICH, 31. Mai 1925

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 8. Jahrgang

Erscheint monatlich

Adresse des Geschäftsführers:
Gesdiäftsstelle der F. V. S-,

Postfach Basel 5.
Postcheckkonto V 6915

Wenn man durch Vernunft es fassen könnte, wie der Gott

gnädig und gerecht sein könne, der so viel Zorn und Bosheit

zeigt, wozu brauchte man dann den Glauben Luther.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.ä0

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis:

Die Millimeterzeile (einsp.) 25 Ch)
(3X15%, 6x257o. 12X40°o.

Jahresversammlung der F. V. S.
AARAU.

Gesinnungsfreunde!
Ein Tag der Freude, der Erhebung und Ermutigung ist

jeweils der Tag, an dem Gesinnungsfreunde aus allen Teilen
unseres Landes zusammenkommen, um zu vernehmen, was
sieh im Laufe des Jahres auf unserm Kampfgebiet begeben
hat, zu beraten, was weiter zu tun ist, um dem Ansturm der
Reaktion Stand zu halten und unserer freigeistigen Welt-
und Lebensanschauung neue Freunde und neuen Boden zu
gewinnen, und endlich, um einige Stunden frohen
Zusammenseins mit alten und mit neuen Gesinnungsfreunden zu
genießen.

Diese persönliche Fühlung mag sogar das Wertvollste
an der Tagung sein. Denn manchmal beschleicht einen,
wenn man so vereinzelt als Freidenker in einer einem geistig
fremden, gegensätzlichen Welt steht, das Gefühl der
Vereinsamung, man hat den Eindruck, man stehe allein mit seiner
Ueberzeugung, die Welt schreite über einen hinweg, es sei
unnütz und unklug, sich dem Strome eiitgegenzustemmen.

An der Versammlung' der schweizerischen freigeistigen
Vereinigung aber wird man gewahr, daß der Kleinmut nicht
am Platze ist. Es loht von freiem Denken in Nord und Süd,
in Ost Lind West! viele, die eines Sinnes sind mit uns, stehen
zusammen, halten in ihrem Lebenskreise die Fahne der
geistigen Freiheit hoch und kämpfen freimütig für das uns
Freidenkern gemeinsame Ideal.

So bitten wir euch und ermuntern euch — in der Gewißheit,

daß es für euch einen Tag geben wird, den ihr, wenn ihr
ihn im Kreise der Gesinnungsfreunde erlebt habt, nicht mehr
missen möchtet — an die Tagung nach Aarau zu kommen.
Willkommen sind uns die Delegierten der Ortsgruppen, die
auf Grund der erheblichen Erstarkung während des vergangenen

Jahres zahlreicher aufrücken werden als bisher.
Willkommen werden uns alle die Gesinnungsfreunde sein, die,
obwohl nicht vom Verbände abgeordnet, in Aarau zu uns stos-
sen, und willkommen die im Lande zerstreuten Einzelmitglieder!!

Die Behandlung der statutarischen Geschäfte wird euch
einen Einblick in den Stand, die Tätigkeit und das Wachstum

unserer Vereinigung geben, ein Vortrag wird euch
geistig? Anregung verschaffen, und ihr werdet im Kreise von
Männern und Frauen, die eines Sinnes mit euch .sind,
Selbstsicherheit und Mut und Zuversicht wieder gewinnen!

Wir hoffen umsomehr auf starken Zuzug, da wir zum
erstenmal in Aarau tagen und es gilt, den dortigen, noch
nicht zu einer Gruppe zusammengeschlossenen Gesinnungsfreunden

zu zeigen, daß sie an der Freigeistigen Vereinigung
der Schweiz einen starken Rückhalt haben.

Heute reichen wir euch im Geiste die Hand, in vierzehn
Tagen, hoffen wir, Auge in Auge! Der Hauptvorstand.

(Beachten Sie, bitte, die näheren Angaben auf der 6. Seite
dieser Nummer!)

Vom Christentum.
Die Ortsgruppe Zürich hat letzthin einen «Diskussionsabend

mit einem Protestanten» veranstaltet und dabei wieder
einmal Gelegenheit gehabt, einen Einblick in die Psyche
gottgläubiger Menschen zu gewinnen. Der Protestant, auf des¬

sen Wunsch hin der Di'skussionsabend im Programm eingesetzt

worden war, beschränkte sich darauf, auf Grund eines

vor längerer Zeit in der Geistesfreiheit erschienenen Artikels
von der Bibelkritik, sodann über die Offenbarung und den

Bibelglauben zu sprechen. Ihm ist «Gott» ein persönliches
Erlebnis, der Bibelglaube tiefstinneres Bedürfnis, er hat in
der Bibel gefunden, was ihm «in Herz und Leben zLim
Segen geworden» ist. Er hat von seiner Ueberzeugung mit
Wärme und Inbrunst gesprochen, und da wir Freidenker
jede Ueberzeugung achten, wenn sie ernst und ehrlich, ein
wirkliches Erlebnis des Geistes oder des Gemütes ist,
berührte uns sein Bekenntnis sympathisch, so gegensätzlich
dessen Inhalt unserer freigeistigen Welt- und Lebensanschauung

ist.
«Gegen den Mann will ich 'nicht schreiben»; wir

Freidenker gehen nicht darauf aus, Gläubige in ihrem Glauben
zu stören oder sie zu unseren Ansichten bekehren zu wollen.
Ich möchte nur einen Punkt herausgreifen, den sowohl der
«Protestant» als auch ein junger, temperam mtvoller Doktor
juris berührt hat. Sie beiden wollen. «Christentum» und
«Kirche» wohl auseinandergehalten wissen; der Kirche lassen
sie am Zeuge flicken, dem Christentum nicht. Diese Stellung
nehmen alle ein, die sich um jeden Preis den Glauben an
die Göttlichkeit der christlichen Religion erhalten wollen und
sich nicht verhehlen können, daß die Christenheit eine
bedenkliche Geschichte hinter sich hat. Nun muß die Kirche als
Sündenboclv herhalten, Lind dieser Ausweg zur Ehrenrettung
der christlichen Religion ist umso verständlicher, als die
Kirche im Laufe der J ahrhunderte das Möglichste getan hat,
um die von ihr vertretene Religion in Verruf zu bringen.

Die Frage, die uns hier beschäftigen soll, ist die, ob der
gewaltige Widerspruch zwischen der christlichen Ethik und
dem Leben der Christenheit wirklich allein der Kirche aufs
Konto zu setzen oder ob das Ausbleiben des moralischen
Erfolges nicht doch mehr oder weniger auf die christliche Lehre
selber zurückzuführen sei.

Der schon genannte christliche Doktor juris behauptete
zwar (es war wirklich nichts als eine Behauptung*, nicht der
geringste Versuch einer Beweisführung), das Christentum
habe mehr Gutes als Böses mit sich gebracht. Ein Gang
durch die Kulturgeschichte der christlichen Völker erweckt
starke Zweifel an der Richtigkeit dieser Behauptung. Aber
auch wenn das Gute überwöge, auch, wenn man Allerschlimmstes

als nicht geschehen annehmen könnte, so wäre es für
eine religiöse Lehre, die sich von einem mit allen guten
Eigenschaften in Vollkommenheit ausgestatteten Gotte
herschreibt, beschämend, mit ihren guten Wirkungen die
schlechten bloß noch gerade zu überwiegen, aber weit davon
entfernt zu sein, daß die guten Wirkungen als charakteristisches

Merkmal der göttlichen Heilslehre angesehen werden
könnten.

Besonders Protestanten dürften darin, die Kirche als
Sünderin und die christliche Lehre als gut und vollkommen
darzustellen, vorsichtig sein, ist doch ihre Kirche viel weniger
dogmatisch als die katholische und hat .der Protestant
Gelegenheit, die Heilslehre aus erster Quelle, der Bibel, zu
beziehen. Und daß davon reichlich Gebrauch gemacht wird,
dafür spricht doch wohl der Umstand, daß im Lauf des 19.
Jahrhunderts die Zahl der auf der Erde verbreiteten Bibeln
auf 200 Millionen gesehätzt werden kann. Trotzdem haben



34 GEISTESFREIHEIT Nr. 5

auch die Protestanten mit nicht geringerem Eifer als die
Katholiken ihre Feinde getötet anstatt gelieht, nach dem
Grundsatz «Auge um Auge, Zahn um Zahn» und nicht nach
dem andern «So dir jemand einen Streich gibt auf den rechten

Backen, dem biete den andern auch dar» gehandelt, und
ihr Dichten und Trachten ging ebensosehr nach irdischem
Besitze und ebensowenig nach dem «Reiche Gottes».

Also auch da, wo die christliche Lehre nicht in kirchlicher

Aufmachung geboten, sondern von den Menschen aus
der Quelle, dem Buch' der Offenbarung, geschöpft wird, hat
sie nicht vermocht, die Menschen vor den gröbsten Verstößen

gegen ihre elementarsten sittlichen Forderungen zu
bewahren.

Diese Tatsache drängt den Betrachter zu dem Schlüsse,
daß an der Lehre selber etwas nicht in Ordnung sein muß.

Die Bibel selber sagt: «An ihren Früchten sollt ihr sie
(die falschen Propheten) erkennen. Kann man auch Trauben
lesen von den Dornen, oder Feigen von den Disteln Also
ein jeglicher gute Baum bringt gute Früchte; aber ein fauler
Baum bringt arge Früchte». Wenn nun die christilche
Religion arge Früchte gezeitigt hat — und das hat sie im
Uebermaß — so muß es an ihr fehlen, möge es sein, was es
wolle. Auch wenn man die menschliche Unzulänglichkeit
als einen sehr bedeutsamen Faktor in Rechnung bringt, so
bleibt doch die Frage offen, warum denn die vielgerühmte
christliche Hellslehre so gar wenig über die Menschen
vermocht habe. Das angeführte Bibelwort fällt auf die Bibel
selbst zurück: an ihren Früchten sollt ihr sie erkennen.

Die christliche Ethik deckt sich in den Hauptzügen mit
den sittlichen Forderungen anderer Religions- und
Lebensanschauungssysteme. Das Besondere an ihr ist die mystische
Grundlage: die Idee von einem persönlichen Gotte und von
der persönlichen Unsterblichkeit.

Möchte man bei oberflächlicher Betrachtung geneigt sein,
dein Glauben an einen Allerweltsaufpasser, der zugleich Richter

ist, und dem Glauben an Himmel und Hölle einen großen
sittlichen Wert, oder, wenn nicht gerade einen sittlichen,
so doch den Wert des einschüchternden, das Böse
verhindernden Drohfingers beizumessen, so erfährt man bei
näherem Zusehen, daß es im allgemeinen damit nichts ist.
Man gelangt vielmehr zu der Ueberzeugung, daß gerade dieser

Gottes- und Jenseitsglauibe das sittliche Empfinden im
Laufe der Jahrhunderte abgestumpft und nicht wenig zur
Zerrüttung der christlichen Gesellschaft beigetragen hat.

Der Jenseitsglaube ist seinem ganzen Wesen nach
erdefeindlich und unsozial. Nach ihm ist das Erdenleben leidvoll,
der Seele eine stete Gefahr und nur als Probezeit zur
Zuteilung des jenseitigen ewigen Schicksals von Bedeutung.
Darnach richtet man sich klugerweise. Wenn es für das
ewige Heil förderlich ist, auf Erden zu leiden und gleichgültig

dem. Leiden seiner Mitmensohen zuzusehen, so leidet
man und unternimmt nichts, um die Mitmenschen aus ihrem
Elend zu erlösen; ist es förderlich, Menschen totzuschlagen,
so schlägt man sie tot und nennt den Platz, wo dies geschah,
das Feld der Ehre; wenn es förderlich ist, nichts zu wissen,
so verharrt man in geistiger Beschränktheit und bildet sich
ein, mit dem Totschlagen und mit der Verachtung des Wissens

den Himmel verdient zu haben; wenn es förderlich ist,
sich auf Dornen zu wälzen, so tut man es, wie der heilige
Franz von Assisi oder man schleppt fünf Zentner Eisen
mit sich herum, wie der heilige Eusebius. Und warum tut
man so Warum verhält man sich so, wie man meint, daß
es Gott wohlgefällig sei Ganz und gar aus Eigennutz, aus
Selbstliebe, ganz und gar im Hinblick auf den dafür zu
erwartenden Lohn im Jenseits, ganz und gar, um sein Leben
über den Tod hinaus auf alle Ewigkeit hin verlängern und
sich ewige Freuden und Herrlichkeiten zu sichern. Diese
grenzenlose Ichsucht bezieht der Christ aus der Bibel; aus
ihr lernt er, daß seine einzige Sorge zu sein braucht: «Was
muß ich tun, damit ich selig werde». Das «Wir» spielt keine
Rolle. Und wenn im christlichen Sittengebot auch das
Verhalten zu den Mitmenschen vorgeschrieben und dieses- in
bezug auf das ewige Wohl oder Wehe mitbestimmend ist,
so ist doch eben auch dieses Sioh-wohlverhalten-sollen dem
Mitmenschen gegenüber nur ein Mittel zu dem Zwecke, das
Wohl des Ichs zu fördern; das Wohl des Mitmenschen ist
dabei bloß ein Nebenprodukt. Der Jenseitsglaube ist in
hohem Grade unsozial.

Er ist aber auch erde- und Icbcnsfeimllich. Dies inso¬

fern, als er das Streben nach irdischem Glücke als sündhafte
Mißachtung des jenseitigen erscheinen läßt und damit dem
Menschen die Einsicht verschließt, daß es sinnvoll und gut
wäre, sein ganzes Schaffen und Trachten an die Gestaltung
des Lebens zu einem schönen, freudvollen, in Friede und
ersprießlicher Arbeit dahinfließenden Dasein zu setzen. Der
Jenseitsglaube trübt den Blick für die Wirklichkeit, die
Lebenswerte; er verfälscht den natürlichen Lebenswillen,
Aufheben kann er ihn nicht; der Mensch hängt, wie jedes
Lehewesen, mit allen Fasern am Leben, und es ist natürlich, daß
er — wie jede Pflanze und jedes Tier — sich nicht mit dem
bloßen Dasein, sei es so schlecht als nur möglich beschaffen,
begnügt, sondern möglichst gute Lebensbedingungen zu
erwerben trachtet.

So gerät der Mensch in eine seltsame Zwitterstellung,
die er sich nur durch gewaltsame Zurechtdeutung erträglich
machen kann. Sehr zustatten kommt ihm dabei die Gottesidee,

vor allem dadurch, daß es einen unsichtbaren, unnahbaren,

mit aller Maohtfülle ausgestatteten Gott betrifft, dessen

Ratschlüsse unerforschlich sind. Vernünftigerweise müßten

die Gläubiger vor diesem Gotte als vor einem Rätsel
stehen. Aber das tun sie nicht, im Gegenteil: Trotz dieser Un-
erforschlichkeit glauben sie sonderbarer- und widersinnigerweise

(oder bilden sich ein, oder täuschen sich vor, oder
behaupten gegen besseres Wissen), den Willen und die
Absichten Gottes in jedem einzelnen Falle zu kennen; sie
benützen gerade diese Unerforschlichkeit, um ihr ganzes Tun
und Lassen, ihr gutes und böses Erleben willkürlich so zu-
rechtzudeuten, wie es ihnen in ihren irdischen und himmlischen

Kram paßt. Was alles wurde nicht schon «zur höheren
Ehre Gottes» getan, das, menschlich betrachtet, ein Verbrechen

wäre! Oder man sehe ins Alltagsleben hinein: Geht es
dem Gläubigen gut, so ruht der Segen Gottes auf ihm; muß
er leiden und darben, so wird er umso eher der himmlischen
Herrlichkeit teilhaft. Geht er in 'die Kirche, so tut er
selbstverständlich ein gottwohlgefälliges Werk; ist er von dieser
Gewohnheit abgekommen, so hält er sich für einen umso
christlicheren Christen. Stößt einem Menschen, der nicht
seinem Glaubensbekenntnis angehört, ein Unglück zu, so
ist's eine direkte Strafe Gottes; trifft es den Gläubigen selber,
so ist's eine Prüfung, die ihn Höchstes hoffen läßt, «denn
welchen der Herr liebt, den züchtigt er». Gehört er zu dem
im Kriege siegenden Volke, so war «Gott mit uns»; gehört
er zum andern, so haben die Ungläubigen, die Gottesverächter

im Volke, den Zorn Gottes verschuldet. Usw.
Es ist selbstverständlich, daß der Mensch auf diesem

Wege nicht zur Wahrheit und Wahrhaftigkeit gelangt, daß
er schließlich weder den Gott, der immer so ausgelegt werden
kann, wie es einem gefällt, und das allzuferne Jenseits wirklich

ernst nimmt, noch sich in seinem Verhalten zu den
Mitmenschen, in Handel und Wandel besonders feine Verpflichtungen

auferlegt. Denn hat er gelernt, Gott zu seinen Gunsten

zu deuten, warum sollte er es nicht auch mit sich selber
tun, warum nicht wie Gottes Fügungen auch seinem eigenen
Handeln gute Beweggründe andichten und das ehrliche
Gewissen übertönen, das etwa sagen würde: Es ist nicht so, du
betrügst dich, deine Motive sind unrein, du lügst, du
übervorteilst, du bist ein Falschmünzer in Worten und Taten.
Die religiöse Selbstbetörung färbt auf das Leben ab.

Daß es auch unter den Christen viele rechtschaffene und
edle Menschen gibt, soll mit diesen Ausführungen durchaus
nicht angezweifelt werden; bei der Charakterbildung wirken
ja außer dem religiösen Einfluß auch andere Faktoren mit.
Nur darauf wollte hingewiesen werden, daß die Geschichte
der Christenheit im allgemeinen kein besonders erhebendes
Bild moralischer Größe darstellt, daß das vom Christentum
in die Welt gebrachte Gute das von ihm erzeugte Böse nicht
überwiegt, im Gegenteil.

An diesem Ergebnis trägt die Kirche unbedingt einen
nicht zu unterschätzenden Teil der Schuld; denn es hat
Jahrhunderte gegeben, wo ihre hohen und niederen Diener nichts
weniger als Vorbilder und Seelenhirten Avaren. Aber es ist
falsch, sie allein für das moralische Fiasko verantwortlich
zu machen. Dieses hängt eng zusammen mit der christlichen
Lehre selber. Diese hat nicht vermocht, die Menschen so
zu beeinflussen, daß sie besser wurden, und ihr Versagen
liegt, wie ausgeführt, in dem Umstand, daß sie die Menchen
der Erie entfremdet ihren Bück für die Wirklichkeit
getrabt hat. Eie christliche Lehre mit ihrem auf die Selbst-



Nr. 5 GEISTESFREIHEIT 35

sucht abstellenden Hinimelsversprechen, ihrer maßlosen
Betonung; des Ichs, ihrer Außerachtlassung der menschlichen
Gemeinschaft ist eine unsoziale Lehre, und als solche konnte
sie die Menschen nicht sittlich beeinflussen.

Das ist eine Erkenntnis, die uns Freidenker veranlaßt,
der christlich-mytischen die freigeistig-wissenschaftliche
Weltanschauung, der weltfremden übersinnlichen
Lohnstrafemoral eine weltliche, im Leben, in der Menschengemeinschaft

verankerte Sittenlehre entgegenzusetzen. Wir
glauben an das Gute im Menschen und hoffen, daß der
Mensch, der für die Erde und nicht für den Himmel erzogen
wird, das Gute zu betätigen lerne, und daß auf diesem Wege
nach und nach eine Vielheit von Menschen und endlich eine
Menschheit erstehe, die, weil sie die Erde als ihre Heimat
erkennt, ihre besten Kräfte des Geistes und des Gemütes
einsetzt, um dieser ihrer Heimat Friede, Freude und Schönheit

zu schenken und zu erhalten. Eine Menschheit erstreben
wir, die keine Ursache hat, über den Tod hinaus nach einem
«besseren» Leben zu äugen, sondern dem Tod1 ruhig ins Auge
blickt im Bewußtsein, in dem einen und einzigen Leben zur
Entfaltung aller schaffenden und bauenden Kräfte gekommen

zu sein, also daß für den Menschen jenes Geschlechtes
das Wort gilt, das das erste Kapitel der biblischen
Schöpfungsphantasie abschließt: Und er (der Mensch) «sah an
Alles, was er gemacht hatte; und siehe da, es war sehr gut».

E. Br.

Zum Familiendienst.
Wer kennt nicht den Dichter August Strindberg durch

seine modernen Dramen, die mit erschütternder Tragik
Probleme des modernen Gesellschaftslebens auf der Bühne
darstellen. Weit weniger bekannt ist Strindberg als Prosaiker,
trotzdem seine modernen und historischen Novellen, seine
Lebensgeschichten und wissenschaftlichen Abhandlungen bis
heute die stattliche Zahl von rund zwanzig Bänden erreicht
haben. Aus dieser großen Zahl kam letzthin zufällig der
Band «Unter französischen Bauern» in die Hände des
Unterzeichneten. Mit scharfer Beobachtung und feiner kritischer
Beleuchtung schildert der Verfasser in demselben die Sitten
und Gebräuche des Bauernstandes und vor allem die
charakterfeste, ethische Einstellung einzelner Persönlichkeiten aus
demselben. Dabei, mit Rücksicht auf den freigeistigen
Familiendienst, möchte ich den Gesinnungsfreunden eine
Episode aus diesem Buch vorlegen, welche eine Beerdigung zum
Gegenstand hat. Ein französischer Bauer lag auf dem Totenbett,

und nun erzählt Strindberg folgendes:
«Der Tote hatte während seiner letzten Krankheit, wie

ich später erfuhr, den Besuch des Priesters erhalten; der
hatte ihm offenbar gesagt, alle Freidenker seien Idioten und
Ignoranten. Der Kranke war nämlich Freidenker und der
Priester ein Bauernbursche, der das Seminar durchgemacht
hatte.

Der Sterbende rief nachher seine Kinder zusammen und
nahm ihnen das feiei'liche Versprechen ab, sein Begräbnis
bürgerlich zu halten. Und so geschah es! Auf dem Friedhof
entblößten alle Männer ihre Köpfe, nur der fromme
Totengräber zeigte dem Toten seine Verachtung dadurch, daß er
seine Mütze nicht abzog.

Nun trat der Bauer Crepin an das Grab, verlas zuerst
die Personalien des Verstorbenen und hielt nachher folgende
Ansprache: «Möge es mir vergönnt sein, vor diesem offenen
Grabe ein schlecht klingendes Wort zu wiederholen, das ein
Priesterrock zu unserem Freund Billault, für den wir trauern,
geäußert hat. Wenn ich es wiederhole, so geschieht es, weil
es unseren verstorbenen Freund schmerzlich beleidigt hat.
Dieser unhöfliche Mann im Priesterrock hat die Freidenker
Tdioten und Ignoranten genannt. Wir wollen daher diesem
Vertreter des Christentums die Antwort nicht schuldig bleiben

und ihm sagen: Siehe etwas zurück in die Vergangenheit
und du wirst Gambetta sehen, den König der Redner,

du wirst Viktor Hugo sehen, der König der französischen
Dichter. Waren das Idioten und Ignoranten, diese und mit
ihnen so viele andere großen Männer, die als Freidenker
starben Möge diese bescheidene Totenfeier allen Reaktionären,

die unsern Trauerzug und! unsere Gedanken zu
beschimpfen wagen, eine heilsame Lehre sein in dem Sinne,
daß sie den letzten Willen eines Sterbenden ehren und
verstehen lernen, daß Toleranz eine große bürgerliche Tugend

ist, daß Parteihaß und konfessionelle Beschimpfungen am
Rande des Grabes, vor den Tränen der Witwe und der Kinder
aufhören müssen. Wenn der Priester Achtung seines Glaubens

verlangt, dann achte er auch fremden Glauben. Als
Freidenker und Republikaner von ganzem Herzen hattest du,
lieber verstorbener Freund, deine Unabhängigkeit bis in den
Tod hinein bewahrt.

Lebewohl, lieber Freund und ruhe sanft.»
So lautete die Grabrede dieses einfachen, schlichten

Bauern. Strindberg fährt fort: «Der Haß gegen die Priesterschaft

hat seine guten Gründe. Die meiste'.! Priester sind
Heuchler. Unser Pfarrer lebt wie ein junger Pariser, der
Sakristan ist ein Trinker und der Chorknabe ist ein kleiner
lasterhafter Narziss. Aber die weltliche Macht lockt und
daher tut die Priesterschaft alles, um die Politik in ihre
Hände zu bekommen. Sie besuchen die Flauen, wenn die
Männer abwesend: sind und ruinieren das Familienleben.
Bei den Wahlen intrigieren sie gegen die Republik. Die
Beispiele über das sexuelle Leben dieser Leute sind unzählige.

Hier nur eines! Ein Priester kam eines Sonntags nicht
zur Messe, weil er sich in einem Pariser-Bordell verspätet
hatte. Die Bauern schlössen die Kirche zu, so daß er, als
er schließlich kam, nicht hinein konnte. Zur Strafe wurde
er von seinen Vorgesetzten in eine andere Gemeinde
versetzt.»

So erzählt Strindberg und es ist ganz, in Ordnung, daß
wir Freidenker mit unserer modernen, wissenschaftlichen
Weltauffassung für die Verbreitung solcher Zitate sorgen,
damit man im Volke erkennt, wo die Ignoranten und Idioten
zu suchen sind. Dabei ist diese schlichte bäuerliche Totenfeier

doch wohl von viel erhabener Größe und Majestät, als
das unverständliche lateinische Geplapper und Herunterleiern

von zerimoniösen Gebeten, Messen, die dazu noch mit
Geld bezahlt werden müssen. L.

Die Erfahrung und die Grenzen der Erkenntnis
von Ludwig E 1 d e r s c Ii Wien.

Ohne die Fähigkeit der Erfahrung wäre das Individuum
hilflos den Zufällen des Weltgelriebes überlassen, ohne dieses

fundamentale geistige Geschehen gäbe es keinerlei
Wissenschaft, ja nicht einmal das primitivste technische Können.
Ein Chaos würde unser Gehirn erfüllen, die Naturereignisse
würden uns zerschmettern. Man übertreibt nichts, wenn man
behauptet, daß die Erfahrung allein die Kultur geschaffen,
auch unser körperliches Leben überhaupt möglich gemacht
hat.

Was ist nun die Erfahrung? Dem Intellekt steht eine
bunte Fülle von1 Objekten (Dingen) gegenüber. Er prüft mit
Hilfe der Sinnesorgane ihre qualitativen und quantitativen
Eigenschaften, stellt an ihnen Unterschiede (und Ärmlichkeiten)

fest und bildet sich dann von den betrachteten Dingen

ein Bild-, eine bestimmte begriffliche Form, die er dann
nach Wunsch reproduzieren, wiederherstellen kann
(«Erinnerungsvermögen» des Geistes). Der erfahrene Geist sucht,
unterstützt durch die Sinne, die Differenzen an den Objekten
auf, er vergleicht sie untereinander und bestimmt auf diese
Weise ihre besonderen Eigenschaften. Hat er späterhin ein
ähnliches Ding zu untersuchen, so kann er bereits auf ein
fertiges begriffliches Material zurückblicken und ist dadurch
befähigt, rascher und sicherer ein Urteil zu fällen. Die
Ereignisse in der Umwelt überraschen das Individuum dann
nicht mehr; es weiß, daß sich ein gegebener Vorfall nach
einer gewissen, früher schon ähnlich erfahrenen! Richtung
abspielen wird. Die Erfahrung befähigt den Intellekt zu
einem Vorausschauen, zu einer gewissen prophetischen
Zukunftsbestimmung. Deshalb haben an Jahren ältere Individuen

eine weit größere Einsicht in das Kommende, weil sie
auf Grund ihrer langjährigen Erfahrung eine größere Sicherheit

für die Erkenntnis der Zukunft erworben haben. Wie
wichtig diese Reproduktionsfähigkeit von Erfahrungstatsachen

im Gehirne für die körperliche und somit geistige
Entwicklung des Menschen ist, beweist, daß alle kulturellen,
lebenswichtigen Fortschritte nur möglich wurden durch die
aufbauende Kraft der Erfahrung. Die Geschichte der Kultur

ist eine Geschichte des Erfahrungslebens.
In den freien Gehegen der Philosophie trifft man oft

mit dem Zweifel zusammen, der sich dräuend aufrichtet vor
dem mühsam errichteten Gebäude der Erfahrungswissen-


	Vom Christentum

