Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 5

Artikel: Vom Christentum

Autor: E.Br.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4. Jahrgang — Auflage: 1450

Nr. 5

ZURICH, 31. Mai 1925

GEISTESFREIHEIT

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des ,,Schweizer Freidenkers™ 8. Jahrgang

Eenileh wionet e [ pdbommementipras:
. Wenn man durch Vernunft es fassen konnte, wie der Gott F.V.S. Fr.4..), halbjhriich Fr. 2.0
Adresse cles ﬁex:'aﬂ;f"‘:'r;r“ gnadig und gerecht sein kénne, der so viel Zorn und Bosheit (f“l';l:::‘!#l;g:'l;:;-i:-_')
Geschaftsstelle der F. V. S. :
espgitfadl Basel 5. zeigt, wozu brauchte man dann den Glauben? Luther. Die Millimeterzeile (einsp.) 25 Cts)

Postdiedikonto V 6915

(3><15%0, 6<25°0, 12> 40°0.

Jahresversammlung der F. V. S.
AARAU.
(lesinnungsfreunde!

Ein Tag der Freude, der Erhebung und Ermutigung ist
jeweils der Tag, an dem Gesinnungsfreunde aus allen Teilen
unseres Landes zusammenkemmen, um zu vernehmen, was
sich im Laufe des Jahres auf unserm Kampfgebiet begeben
hat, zu beraten, was weiter zu tun ist, um dem Ansturm der
Reaktion Stand zu halten und unserer freigeistigen Welt-

und Lebensanschauung neue Freunde und neuen Boden zu

gewinnen, und endlich, um einige Stunden frohen Zusam-
menseins mit alten und mit neuen Gesinnungsfreunden zu
geniefBen.

Diese personliche Fiihlung mag sogar das Wertvollste
an der Tagung sein. Denn manchmal beschleicht einen,
wenn man so vereinzelt als Freidenker in einer einem geistig
fremden, gegensiitzlichen Welt steht, das Gefiihl der Verein-
samung, man hat den Eindruck, man stehe allein mit seiner
Ueherzeugung, die Welt schreite iiber einen hinweg, es sei
unniitz und unklug, sich dem Strome entgegenzustemmen.

An der Versammlung der schweizerischen freigeistigen
Vereinigung aber wird man gewahr, daf der Kleinmut nicht
am Platze ist. Es loht von freiem Denken in Nord und Std,
in Ost und West! viele, die eines Sinnes sind mit uns, stehen
zusammen, halten in ihrem Lebenskreise die Fahne der gei-
stigen Freiheit hoch und kidmpfen freimiitig fiir das uns
Freidenkern gemeinsame Ideal.

So Ditten wir euch und ermuntern euch — in der GewiB3-
heit, daB} es fiir euch einen Tag geben wird, den ihr, wenn ihr
ihn im Kreise der Gesinnungsfreunde erlebt habt, nicht mehr
missen mochtet — an die Tagung nach Aarau zu kommen.
Willkommen sind uns die Delegierten der Ortsgruppen, die
auf Grund der erheblichen Erstarkung wihrend des vergan-
genen Jahres zahlreicher aufriicken werden als bisher. Will-
kommen werden uns alle die Gesinnungsfreunde sein, die, ob-
wohl nicht vom Verbande abgeordnet, in Aarau zu uns stos-
sen, und willkommen: die im Lande zerstreuten Einzelmit-
glieder!!

Die Behandlung der statutarischen Geschifte wird euch
einen Einblick in den Stand, die Titigkeit und das Wachs-
tum unserer Vereinigung geben, ein Vortrag wird euch gei-
stige Anregung verschaffen, und ihr werdet im Kreise von
Miinnern und Frauen, die eines Sinnes mit euch sind, Selbst-
sicherheit und Mut und Zuversicht wieder gewinnen!

Wir hoffen umsomehr auf starken Zuzug, da wir zum
erstenmal in Aarau tagen und es gilt, den dortigen, noch
nicht zu einer Gruppe zusammengeschlossenen Gesinnungs-
freunden zu zeigen, dafBl sie an der Freigeistigen Vereinigung
der Schweiz einen starken Riickhalt haben.

Heute reichen wir euch im Geiste die Hand, in vierzehn
Tagen, hoffen wir, Auge in Auge! Der Hauptvorstand.

(Beachten Sie, bitte, die niheren Angaben auf der 6. Seite
dieser Nummer!)

Vom Christentum.

Die Ortsgruppe Ziirich hat letzthin einen «Diskussions-
abend mit einem Protestanten» veranstaltet und dabei wieder
einmal Gelegenheit gehabt, einen Einblick in die Psyche gott-
sliuhiger Menschen zu gewinnen. Der Protestant, auf des-

sen Wunsch hin der Diskussionsabend im Programm einge-
setzt worden war, beschrinkte sich darauf, auf Grund eines
vor lingerer Zeit in der Geistesfreiheit erschienenen Artikels
von der Bibelkritik, sodann iiber die Offenbarung und den
Bibelglauben zu sprechen. Ihm ist «Gott> ein personliches
Erlebnis, der Bibelglaube tiefstinneres Bediirfnis, er hat in
der Bibel gefunden, was ihm «in Herz und Leben zum Se-
gen geworden» ist. Er hat von seiner Ueberzeugung mit
Wirme und Inbrunst gesprochen, und da wir Freidenker
jede Ueberzeugung achten, wenn sie ernst und ehrlich, ein
wirkliches Erlebnis des Geistes oder des Gemiites ist, be-

- rithrte uns sein Bekenntnis sympathisch, so gegensitzlich

dessen Inhalt unserer freigeistigen Welt- und Lebensan-
schauung ist.

«Gegen den Mann will ich nicht schreiben»; wir Frei-
denker gehen nicht darauf aus, Gliubige in ihrem Glauben
zu storen oder sie zu unseren Ansichten bekehren zu wollen.
Ich mochte nur einen Punkt herausgreifen, den sowohl der
«Protestant»> als auch ein junger, temperam-ntvoller Doktor
juris beriihrt hat., Sie beiden wollen. «Christentum» und
«Kirche» wohl auseinandergehalten wissen; der Kirche lassen
sie am Zeuge flicken, dem Christentum nicht. Diese Stellung
nehmen alle ein, die sich um jeden Preis den Glauben an
die Gottlichkeit der christlichen Religion erhalten wollen und
sich nicht verhehlen konnen, daB die Christenheit eine be-
denkliche Geschichte hinter sich hat. Nun muf3 die Kirche als
Stindenbock herhalten, und dieser Ausweg zur Ehrenrettung
der christlichen Religion ist umso verstindlicher, als die
Kiréhe im Laufe der Jahrhunderte das Moglichste getan hat,
um die von ihr vertretene Religion in Verruf zu bringen.

Die Frage, die uns hier beschéftigen soll, ist die, ob der
gewaltige Widerspruch zwischen der christlichen Ethik und
dem Leben der Christenheit wirklich allein der Kirche aufs
Konto zu setzen oder ob das Ausbleiben des moralischen Er-
folges nicht doch mehr oder weniger auf die christliche Lehre
selber zuriickzufiihren sei.

Der schon genannte christliche Doktor juris behauptete
zwar (es war wirklich nichts als eine Behauptung, nicht der
geringste Versuch einer Beweisfithrung), das Christentum
habe mehr Gutes als Boses mit sich gebracht. Ein Gang
durch die Kulturgeschichte der christlichen Volker erweckt
starke Zweifel an der Richtigkeit dieser Behauptung. Aber
auch wenn das Gute tiberwoge, auch wenn man Allerschlimm-
stes als nicht geschehen annehmen konnte, so wire es fiir
eine religiose Lehre, die 'sich von einem mit allen guten Ei-
genschaften in Vollkommenheit ausgestatteten Gotte her-
schreibt, beschidmend, mit ihren guten Wirkungen die
schlechten bloB noch gerade zu tiberwiegen, aber weit davon
entfernt zu sein, daB die guten Wirkungen als charakteristi-
sches Merkmal der gottlichen Heilslehre angesehen werden
konnten.

Besonders Protestanten diirften darin, die Kirche als
Stinderin und die christliche Lehre als gut und vollkommen
darzustellen, vorsichtig sein, ist doch ihre Kirche viel weniger
dogmatisch als die katholische und hat der Protestant Ge-
legenheit, die Heilslehre aus erster Quelle, der Bibel, zu be-
ziehen. Und daB3 davon reichlich Gebrauch gemacht wird,
daftir spricht doch wohl der Umstand, daB8 im Lauf des 19.
Jahrhunderts die Zahl der auf der Erde verbreiteten Bibeln
auf 200 Millionen geschiitzt werden kann. Trotzdem haben



84 , ' GRISTESFREIHEIT Nr. 5

auch die Protestanten mit nicht geringerem Eifer als die
Katholiken ihre IFeinde getidtet anstatt geliebt, nach dem
Grundsatz <Auge um Auge, Zahn um Zahn» und nicht nach
dem andern «So dir jemand einen Streich gibt auf den rech-
ten Backen, dem biete den andern auch dar» gehandelt, und
ihr Dichten und Trachten ging ebensosehr nach irdischem
Besitze und ebensowenig nach dem «Reiche Gottes».

Also auch da, wo die christliche Lehre nicht in kirch-
licher Aufmachung geboten, sondern von den Menschen aus
der Quelle, dem Buch der Offenbarung, geschopft wird, hat
sie nicht vermocht, die Menschen vor den griébsten Versto-
Ben gegen ihre elementarsten sittlichen Forderungen zu be-
wahren.

Diese Tatsache driingt den Betrachter zu dem Schlusse,
daB an der Lehre selber efivas nicht in Ordnung sein muf.

Die Bibel selber sagt: «An ihren Friichten wollt ihr sie
(die falschen Propheten) erkennen. Kann man auch Trauben
lesen von den Dornen, oder Feigen van den Disteln ? Also
ein jeglicher gute Baum bringt gute Friichte; aher ein fauler
Baum bringt arge Friichte>. Wenn nun die christilche Re-
ligion arge Friichte gezeitigt hat -~ und das hat sie im
Uebermall — so mufB es an ihr fehlen, mdige es sein, was es
wolle. Auch wenn man die menschiiche Unzuldnglichkeit
als einen sehr bedeutsamen Faktor in Rechnung bringt, so
bleibt doch dic Frage offen, warum denn die vielgeriihmte
christliche Heilslehre so gar wenig {iber die Menschen ver-
mocht habe. Das angefiihrte Bibelwort fillt auf die Bibel
selbst zurtick: an ihren Friichten sollt ihr sie erkennen.

Die christliche Ethik deckt sich in den Hauptziigen mit
den sittlichen Forderungen anderer Religions- und Lebens-
anschauungssysteme. Das Besondere an ihr ist die mystische
Grundlage: die Idee von einem personlichen Gotte und von
der personlichen Unsterblichkeit.

Mochte man bei oberflichlicher Betrachtung geneigt sein,
dem Glauben an einen Allerweltsaufpasser, der zugleich Rich-
ter ist, und dem Glauben an Himmel und Holle einen grofen
sittlichen Wert, oder, wenn nicht gerade einen sittlichen,
so doch den Wert des einschiichternden, das Bose ver-
hindernden Drohfingers beizumessen, so erfihrt man bei
niherem Zusehen, daB es im allgemeinen damit nichts ist.
Man gelangt vielmehr zu der Ueberzeugung, daB gerade die-
ser Gottes- und Jenseitsglaube das sittliche Empfinden im
Laufe der Jahrhunderte abgestumpft und nicht wenig zur
Zerriittung der christlichen Gesellschaft beigetragen hat.

Der Jenseitsglaube ist seinem ganzen Wesen nach erde-
feindlich und unsozial. Nach ihm ist das Erdenleben leidvoll,
der Seele eine stete Gefahr und nur als Probezeit zur Zu-
teilung des jenseitigen ewigen Schicksals von Bedeutung.
Darnach richtet man sich klugerweise. Wenn es fiir das
ewige Heil forderlich ist, auf Erden zu leiden und gleich-
giiltig dem Leiden seiner Mitmenschen zuzusehen, so leidet
man und unternimmt nichts, um die Mitmenschen aus ihrem
Elend zu erlosen; ist es forderlich, Menschen totzuschlagen,
so schldgt man sie tot und nennt den Platz, wo dies geschah,
das Feld der IEhre; wenn es forderlich ist, nichts zu wissen,
so verharrt man in geistiger Beschrianktheit und bildet sich
ein, mit dem Totschlagen und mit der Verachtung des Wis-
sens den Himmel verdient zu haben; wenn es forderlich ist,
sich auf Dornen zu wélzen, so tut man es, wie der heilige
Franz von Assisi oder man schleppt fiinf Zentner Eisen
mit sich herum, wie der heilige Eusebius. Und warum tut
man so ? Warum verhélt man sich so, wie man meint, daB3
es Gott wohlgetillig sei ? Ganz und gar aus Eigennuiz, aus
Selbstliebe, ganz und gar im Hinblick auf den dafiir zu er-
wartenden Lohn im Jenseits, ganz und gar, um sein Leben
tiber den Tod hinaus auf alle Ewigkeit hin verlingern und
sich ewige IFreuden und Herrlichkeiten zu sichern. Diese
grenzenlose Ichsucht bezieht der Christ aus der Bibel; aus
ihr lernt er, dafl seine einzige Sorge zu sein braucht: «Was
muB ich tun, damit ich selig werde». Das «Wir» spielt keine
Rolle. Und wenn im christlichen Sittengebot auch das Ver-
halten zu den Mitmenschen vorgeschriebhen und dieses-in
bezug auf das ewige Wohl oder Wehe mitbestimmend ist,
so ist doch eben auch dieses Sich-wohlverhalten-sollen dem
Mitmenschen gegeniiber nur ein Mittel zu dem Zwecke, das
Wohl des Ichs zu fordern; das Wohl des Mitmenschen ist
dabei bleB ein Nebenprodukt. Der Jenseitsglaube ist in ho-
hem Grade unsorial.

oo ist aber auch erde- und lebensfeindlich, Dies inso-

fern, als er das Streben nach irdischem Gliicke als stindhafte
MiBachtung des jenseitigen erscheinen liBt und damit dem
Menschen die Einsicht verschlieit, daB es sinnvoll und gut
wire, sein ganzes Schaffen und Trachten an die Gestaltung
des Lebens zu einem schonen, freudvollen, in Friede und
ersprieBlicher Arbeit dahinflieBenden Dasein zu setzen. Der
Jenseitsglaube triibt den Blick fiir die Wirklichkeit, die Le-
benswerte; er verfillscht den natiirlichen Lebenswillen, Auf-
heben kann er ihn nicht; der Mensch hiingt, wie jedes Lebe-
wesen, mit allen FFasern am Leben, und es ist natiirlich, daB
er — wie jede Pflanze und jedes Tier — sich nicht mit dem
bloBen Dasein, sei e¢s so schlecht als nur moglich beschatfen,
begniigt, sondern moglichst gute Lebensbedingungen zu er-
werben trachtet.

So geridt der Mensch in eine seltsame Zwitterstellung,
die er sich nur durch gewaltsame Zurechtdeutung ertriiglich
machen kann. Sehr zustatten kommt ihm dabei die Gottes-
idee, vor allem dadurch, daB es einen unsichtbaren, unnah-
baren, mit aller Machtfiille ausgestatteten Gott betrifft, des-
sen Ratschliisse unerforschlich sind. Verniinftigerweise miif3-
ten die Glaubiger vor diesem Gotte als vor einem Riitsel ste-
hen. Aber das tun sie nicht, im Gegenteil: Trotz dieser Un-
erforschlichkeit glauben sie sonderbarer- und widersinniger-
weise (oder bilden sich ein, oder tduschen sich vor, oder be-
haupten gegen bhesseres Wissen), den Willen und die Ab-
sichten Gottes in jedem einzelnen Falle zu kennen; sie be-
niitzen gerade diese Unerforschlichkeit, um ihr ganzes Tun
und Lassen, ihr gutes und boses Erlehen willkiirlich so zu-
rechtzudeuten, wie es ihnen in ihren irdischen und himmli-
schen Kram paBt. Was alles wurde nicht schon «zur hoheren
Ehre Gottes» getan, das, menschlich betrachtet, ein Verbre-
chen wire! Oder man sehe ins Alltagsleben hinein: Geht es
dem Gldubigen gut, so ruht der Segen Gottes auf ihm; muf
er leiden und darben, so wird er umso eher der himmlischen
Herrlichkeit teilhaft. Geht er in die Kirche, so tut er selbst-
verstindlich ein gottwohlgefilliges Werk; ist er von dieser
Gewohnheit abgekommen, so hilt er sich fiir einen umso
christlicheren Christen. StoBt einem Menschen, der nicht
seinem Glaubensbekenntnis angehort, ein Unglick zu, so
ist’s eine direkte Strafe Gottes; trifft es den Gléaubigen selber,
so ist’s eine Priifung, die ihn Hochstes hoffen lidBt, «denn
welchen der Herr liebt, den ziichtigt er». Gehort er zu dem
im Kriege siegenden Volke, so war «Gott mit uns»; gehort
er zum andern, so haben die Ungldubigen, die (ottesver-
Achter im Volke, den Zorn Gottes verschuldet. Usw.

Es ist Selbstverstiindlich, daB der Mensch auf diesem
Wege nicht zur Wahrheit und Wahrhaftigkeit gelangt, daB
er schlieBlich weder den Gott, der immer so ausgelegt werden
kann, wie es einem gefiillt, und das allzuferne Jenseits wirk-

" lich ernst nimmt, noch sich in seinem Verhalten zu den Mit-

menschen, in Handel und Wandel hesonders feine Verpflich-
tungen auferlegt. Denn hat er gelernt, Gott zu seinen Gun-
sten zu deuten, warum sollte er es nicht auch mit sich selber
tun, warum nicht wie Gottes Iiigungen auch seinem eigenen
Handeln gute Beweggriinde andichten und das ehrliche Ge-
wissen iihertdnen, das etwa sagen wiirde: Es ist nicht so, du -
betriigst dich, deine Motive sind unrein, du liigst, du iiber-
vorteilst, du bist ein Falschmiinzer in Worten und Taten.
Die religitse Selbsthetorung férbt auf das Leben ab.

DaB es auch unter den Christen viele rechtschaffene und
edle Menschen gibt, soll mit diesen Ausfithrungen durchaus
nicht angezweifelt werden; bei der Charakterbildung wirken
ja auBer dem religisen EinfluB auch andere Faktoren mit.
Nur darauf wollte hingewiesen werden, dafl die Geschichte
der Christenheit im allgemeinen kein hesonders erhebendes
Bild moralischer Grofe darstellt, daB das vom Christentum
in die Welt gebrachte Gute das von ihm erzeugte Bose nicht
tiberwiegt, im Gegenteil.

An diesem Ergebnis trigt die Kirche unbedingt einen
nicht zu unterschiitzenden Teil der Schuld; denn es hat Jahr-
hunderte gegeben, wo ihre hohen und niederen Diener nichts
weniger als Vorbilder und Seelenhirten waren. Aber es ist
falsch, sie allein fiir das moralische Fiasko verantwortlich
zu machen. Dieses hiingt eng zusammen mit der christlichen
Lehre selber. Diese hat nicht vermocht, die Menschen so
zu heeinflussen, dafl sie hesser wurden, und ihr Versagen
liegt, wie ausgefiihrt, in dem Umstand, daf sie die Menchen
der Erde entfromdet ihren Blick fir Jie Wirklichkeit ge-
triht hat, Die christliche Lehre mit ilirem auf die Selbst-



Nr. 5 GEISTESFREIHEIT 35

sucht abstellenden Himmelsversprechen, ihrer maBlosen Be-
tonung des Ichs, ihrer AuBerachtlassung der menschlichen
Gemeinschaft ist eine unsoziale Lehre, und als solche konnte
sie die Menschen nicht sittlich heeinflussen.

Das ist eine Erkenntnis, die uns Freidenker veranlafBt,
der christlich-mytischen die freigeistig-wissenschaftliche
Weltanschauung, der weltfremden iibersinnlichen Lohn-
strafemoral eine weltliche, im Leben, in der Menschenge-
meinschaft verankerte Sittenlehre entgegenzusetzen. Wir
glauben an das Gute im Menschen und hoffen, daff der
Mensch, der fiir die Erde und nicht fiir den Himmel erzogen
wird, das Gute zu betétigen lerne, und dafi aut diesem Wege
nach und nach eine Vielheit von Menschen und endlich eine
Menschheit erstehe, die, weil sie die Erde als ihre Heimat
erkennt, ihre besten Kriifte des Geistes und des Gemiites
einsetzt, um dieser ihrer Heimat Friede, Freude und Schon-
heit zu schenken und zu erhalten. Eine Menschheit erstreben
wir, die keine Ursache hat, iiber den Tod hinaus nach einem
«besseren» Leben zu dugen, sondern dem Tod ruhig ins Auge
blickt im BewuBtsein, in dem einen und einzigen Leben zur
Entfaltung aller schaffenden und bauenden Kriifte gekom-
men zu sein, also daB fiir den Menschen jenes Geschlechtes
das Wort gilt, das das erste Kapitel der biblischen Schop-
fungsphantasie abschlieBt: Und er (der Mensch) «sah an Al-
les, was er gemacht hatte; und siehe da, es war sehr gut».

E. Br.

Zum Familiendienst.

Wer kennt nicht den Dichter August Strindberg durch
seine modernen Dramen, die mit erschiitternder Tragik Pro-
bleme des modernen Gesellschaftslebens auf der Bithne dar-
stellen. Weit weniger bekannt ist Strindberg als Prosaiker,
trotzdem seine modernen und historischen Novellen, seine
Lebensgeschichten und wissenschaftlichen Abhandlungen bis
heute die stattliche Zahl von rund zwanzig Biinden erreicht
haben. Aus dieser groBen Zahl kam letzthin zufillig der
Band «Unter franzosischen Bauern» in die Hiinde des Unter-
zeichneten. Mit scharfer Beobachtung und feiner kritischer
Beleuchtung schildert der Verfasser in demselben die Sitten
und Gebriuche des Bauernstandes und vor allem die charak-
terfeste, ethische Einstellung einzelner Personlichkeiten aus
demselben. Dabei, mit Riicksicht auf den freigeistigen Fa-
miliendienst, mochte ich den Gesinnungsfreunden eine Epi-
sode aus diesem Buch vorlegen, welche eine Beerdigung zum
Gegenstand hat. Ein franzosischer Bauer lag auf dem Toten-
bett, und nun erzéhlt Strindherg folgendes:

«Der Tote hatte wihrend seiner letzten Krankheit, wie
ich spiiter erfuhr, den Besuch des Priesters erhalten; der
hatte ihm offenbar gesagt, alle Freidenker seien Idioten und
Ignoranten. Der Kranke war nidmlich Freidenker und der
Priester ein Bauernbursche, der das Seminar durchgemacht
hatte.

Der Sterbende rief nachher seine Kinder zusammen und
nahm ihnen das feierliche Versprechen ah, wsein Begriibnis
biirgerlich zu halten. Und so geschah es! Auf dem Friedhof
entbloBten alle Minner ihre Kopfe, nur der fromme Toten-
gréber zeigte dem Toten seine Verachtung dadurch, daB er
seine Miitze nicht abzog.

Nun trat der Bauer Crépin an das Grab, verlas zuerst
die Personalien des Verstorbenen und hielt nachher folgende
Ansprache: «Mdge es mir vergdnnt sein, vor diesem offenen
Grabe ein schlecht klingendes Wort zu wiederholen, das ein
Priesterrock zu unserem Freund Billault, fiir den wir trauern,
gediuBert hat. Wenn ich es wiederhole, so geschieht es, weil
es unseren verstorbenen Freund schmerzlich beleidigt hat.
Dieser unhofliche Mann im Priesterrock hat die Freidenker
Tdioten und Ignoranten genannt. Wir wollen daher diesem
Vertreter des Christentums die Antwort nicht schuldig blei-
ben und ihm sagen: Siehe ctwas zuriick in die Vergangen-
heit und du wirst Gambetta schen, den Konig der Redner,
du wirst Viktor Hugo sehen, der Konig der franzdsischen
Dichter. Waren das Idioten und Tgnoranten, diese und mit
ihnen so viele andere groBen Mimmer, die als Freidenker
starben ? Moge diese bhescheidene Totenfeier allen Reaktio-
néren, die unsern Trauerzug und unsere Gedanken zu be-
schimpfen wagen, eine heilsame Tehre sein in dem Sinne,
daB sie den letzten Willen eines Sterbenden ehren und ver-
stehen lernen, daB Toleranz eine groBe biirgerliche Tugend

ist, daB ParteihaB und konfessionelle Beschimpfungen am
Rande des Grabes, vor den Trinen der Witwe und der Kinder
aufhoren miissen. Wenn der Priester Achtung seines Glau-
bens verlangt, dann achte er auch fremden Glauben. Als
Freidenker und Republikaner von ganzem Herzen hattest du,
lieber verstorbener Freund, deine Unabhiingigkeit his in den
Tod hinein bewahrt.

Lebewohl, lieber Freund und ruhe sanft.»

So lautete die Grabrede dieses einfachen, schlichten
Bauern. Strindberg fihrt fort: «Der HaBl gegen die Priester-
schaft hat seine guten Griinde. Die meisten Priester sind
Heuchler. Unser Pfarrer lebt wie ein junger Parviser, der
Sakristan ist ein Trinker und der Chorknabe ist ein kleiner
lasterhafter Narziss. Aber die weltliche Macht lockt und
daher tut die Priesterschaft alles, um die Politik in ihre
Hénde zu bekommen. Sie besuchen die Fraven, wenn die
Miéanner abwesend wsind und ruinieren das Familienleben.
Bei den Wahlen intrigieren sie gegen die Republik. Die
Beispiele tiber das sexuelle Leben dieser Leute sind unzih-
lige. Hier nur eines! Ein Priester kam eines Sonntags nicht
zur Messe, weil er sich in einem Pariser-Bordell verspétet
hatte. Die Bauern schlossen die Kirche zu, so daB er, als
er schlieBlich kam, nicht hinein konnte. Zur Strafe wurde
er von seinen Vorgesetzten in eine andere Gemeinde ver-
setzt.»

So erzihlt Strindberg und es ist ganz.in Ordnung, daB
wir Freidenker mit unserer modernen, wissenschaftlichen
Weltauffassung fiir die Verbreitung solcher Zitate sorgen,
damit man im Volke erkennt, wo die Ignoranten und Idioten
zu suchen sind. Dabei ist diese schlichte biuerliche Toten-
feier doch wohl von viel erhahener Grofie und Majestit, als
das unverstindliche lateinische Geplapper und Herunter-
leiern von zerimoniosen Gebeten, Messen, die dazu noch mit
Geld bezahlt werden miissen. L.

Die Erfahrung und die Grenzen der Erkenntnis
von Ludwig Eldersch, Wien.

Ohne die Fihigkeit der Erfahrung wire das Individuum
hilflos den Zufillen des Weltgetriehes {iberlassen, ochne die-
ses fundamentale geistige Geschehen géhe es keinerlei Wis-
senschaft, ja nicht einmal das primitivste technische Koénnen.
Ein Chaos wiirde unser Gehirn erfiillen, die Naturercignisse
wiirden uns zerschmettern. Man tibertreibt nichts, wenn man

“hehauptet, daf die Erfahrung allein die Kultur geschaffen,

auch unser korperliches Leben iiherhaupt moglich gemacht
hat.

Was ist nun die Erfahrung? Dem Intellekt steht eine
bunte Fiille von Objekten (Dingen) gegeniiher. Er priift mit
Hilfe der Sinnesorgane ihre qualitativen und quantitativen
Eigenschaften, stellt an ithnen Unterschiede (und Aehnlich-
keiten) fest und bildet sich dann von den hetrachteten Din-
gen ein Bild, eine bestimmte hegriffliche Form, die er dann
nach Wunsch reproduzieren, wiederherstellen kann («Erin-
nerungsvermdigen» des Geistes). Der erfahrene Geist sucht,
unterstiitzt durch die Sinne, die Differenzen an den Ohjekten
auf, er vergleicht sie untereinander und bhestimmt auf diese
Weise ihre hesonderen Eigenschaften. Hat er spéterhin ein
dhnliches Ding zu untersuchen, so kanun er hereits auf ein
fertiges begriffliches Material zuriickblicken und ist dadurch
befdhigt, rascher und sicherer ein Urteil zu fillen. Die Er-
eignisse in der Umwelt tiberraschen das Individuum dann
nicht mehr; es weiB, daB sich ein gegehener Vorfall nach
einer gewissen, frither schon dhnlich erfahrenen Richtung
abspielen wird. Die Erfahrung befihigt den Intellekt zu
einem Vorausschauen, zu einer gewissen prophetischen Zu-
kunftsbestimmung. Deshalb hahen an Jahren éltere Indivi-
duen eine weit groBere Einsicht in das Kommende, weil sie
auf Grund ihrer langjihrigen Erfahrung eine gréBere Sicher-
heit fiir die Erkenntnis der Zukunft erworben hahen. Wie
wichtig diese Reproduktionsfihigkeit von FErfahrungstat-
sachen im Gehirne fiir die korperliche und somit geistige
Entwicklung des Menschen ist, beweist, daf3 alle kulturellen,
lehenswichtigen Fortschritte nur moglich wurden durch die
aufbauende Kraft der Erfahrung. Die Geschichte der Kul-
tur ist eine Geschichte des Erfahrungslebens.

In den freien Gehegen der Philosophie trifft man oft
mit dem Zweifel zusammen, der sich driduend aufrichtet vor
dem mithsam errichteten Gebdude der Erfahrungswissen-



	Vom Christentum

