
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 4

Rubrik: Feuilleton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 4 GEISTESFREIHEIT 27

Italien glaubt, aus irgendeinem andern Grunde die Schiffahrt
auf dem Tiber für den allgemeinen Verkehr sperren zu dürfen,

muß den päpstlichen Schiffen eine freie Schiffahrtslinie

zugesichert werden, wobei auch für diesen Fall Piloten
zu stellen sind.

Die päpstlichen Schiffe werden zu Kriegs- und Friedenszeiten

von den Vertrags-Staaten als neutral und einer
Einmischung fremder Staaten als entbunden betrachtet. Jedoch
dürfen sie nicht als Zufluchtsort dienen oder zum Transport
von Personen oder Sachen verwendet werden, die nicht in
einer direkten Verbindung mit der katholischen Kirche oder
dem päpstlichen Stuhle stehen.

Art. 6. Das Königreich Italien bezahlt dem heiligen Stuhl
im Laufe der ersten sechs Monate nach der Ratifizierung dieses

Vertrages die Summe von 500 Millionen Lires zur Dek-
kung der Ausgaben des päpstlichen Hofes und der Verwaltung

des Kirchenstaates.
Art. 7. Die Vertrags-Mächte werden sofort nach der

Ratifizierung dieses Vertrages alle Staaten einladen, die
weltliche Macht des Papstes für das in Art. 1 bezeichnete
Gebiet und die Neutralität der päpstlichen Schiffe
anzuerkennen.

Dieser Vertrag kommentiert sich selber. Die belgische
und französische Presse haben längst darüber geschrieben,
in der schweizerischen Presse hat mau noch kein Wort
davon gelesen. Daher ist es an der Zeit, besonderns heute im
Zeitalter der wieder erwachten Nuntiatur, durch diese
Geschichte auch unserer schweizerischen Bevölkerung bekannt
zu geben, Avas die Reaktion für Absichten hat. Dr. F. L.

Papst Bonifacius VIII.
Hr. Redaktor Rusch sucht in den «Schweiz. Republ.

Blättern» diesen Papst in einem längern Artikel zu einem
unschuldigen Kindlein zu stempeln und bezichtigt die, Avelche
gemäß historischen Quellen das Gegenteil behaupten, der
G eschichtsfälsohung. Dieser Auffassung muß Avidersprochen
werden. Nur Avird die Replik kürzer ausfallen, als die
Verteidigung dieses Papstes. Herr Rusch und mit ihm noch
andere katholische Gelehrte hätten viel besser getan, statt diesen

Unwahrscheinlichsten unter den Päpsten zu verteidigen,
die Berechtigung der meisten Beschuldigungen zuzugeben
und zu sagen: ein Geistlicher mag als Politiker und Jurist
noch so hervorragend sein, er gehört nicht auf den päpstlichen

Stuhl, wenn er nicht gläubig ist. Und Bonifacius VIII.
war nicht gläubig. Sein Standpunkt war kurz und bündig
ausgedrückt folgender: er glaubte Aveder an Gott noch an
Christus, aber von allen christlichen Völkern verlangte er

Feuilleton.
Georg Herwegh.

Zur SO. Wiederkehr seines Todestages, 7. April 1875.

Es ist ein schöner Brauch, ja eine Pflicht der freigeistigen
Organisationen, immer wieder sich ihrer grossen Vorkämpfer und
Bahnbrecher zu erinnern und ihrer in Dankbarkeit zu gedenken. Ein
solcher Anlass bietet sich heute anlässlich der 50. Verjährung des
Todestages von Georg Herwegh, des Freiheitskämpfers der 40er
jähre des letzten Jahrhunderts, der Lerche der Revolution.

Die Ortsgruppe Bern hat nach einem tiefgründigen und
geistreichen Vortrage unseres Gesinnungsfreundes Dr. Limacher über
«Volksethische Probleme», der in eine Warnung vor dem reaktionären

Wirken der katholischen Kirche, in einen Streitruf gegen ihre
volksverdummenden Tendenzen, ihre die Völker geistig u. wirtschaftlich

schädigenden Absichten und Handlungen ausklang, eine kurze
Würdigung Herweghs angehört. Nach Verlesung einer kurzen
biographischen Skizze über Georg Herweghs Lebensgang folgte
der Vortrag verschiedener seiner Gedichte. Als unmittelbare
Anlehnung an den Vortrag des Herrn Dr. Limacher mochte das
Gedicht «Gegen Rom» gelten, das mit den Worten beginnt:

Noch einen Fluch schlepp' ich herbei:
Fluch über dich, o Petri Sohn!
Fluch über deine Klerisei!
Fluch über deinen Sündenthron!

und schliefst:
Du wirst erliegen Lügenhirt,

Empören werden sich die Denker,
Das Brausen des Jahrhunderts wird
Zertrümmern deine letzten Henker!

Es folgte ein prachtvolles Lied «Der letzte Krieg», in dem er
dem Ideal des ewigen Völkerfriedens das hohe Lied singt:

den Glauben daran, daß ihm als Statthalter Christi, d. i. als
dem Statthalter Gottes, die höchste Gewalt auf Erden
zustehe. Den Beweis für diesen letzteren Satz kann Herr Rusch
in der berühmten Bulle «Unam sanetam» nachlesen und den
Beweis für den ersteren darin, daß sich heute noch katholische

Gelehrte nicht darüber streiten, ob dieser Papst
überhaupt etwas geglaubt habe, sondern nur darüber, wie groß
sein Unglaube gewesen sei. Herr Rusch wird gebeten, die
historische Zeitschrift von Wenk, Band 94, nachzuschlagen,
avo er alles Einschlägige finden kann. Dr. F. L.

Garibaldi und der Klerus.
Beim Tode des Generals Garibaldi, dem Sohne des alten

populären Demokraten und Republikaners in Italien, soll in
Erinnerung an den Gründer des einen und einzigen Italiens
aus seinen Memoiren ein Zitat publiziert werden, aus dem
seine Stellung zur römisch-katholischen Klerisei eindeutig
hervorgeht. Sollte Mussolini, der heutige Lenker des italienischen

Staates, diese Stelle kennen, so entspricht seine
Handlungsweise gerade dem Gegenteil dessen, was der grosse
Italiener Garibaldi vertreten hat. Garibaldi schreibt:

«In allem, was ich niedergeschrieben, habe ich das Prie-
sterwesen stets besonders bekämpft, weil ich in ihm immer
die Stütze jeglichen Despotismus, jeglichen Lasters, jeglicher
Verkommenheit zu erblicken geglaubt habe. Der Priester ist
die Personifikation der Lüge, der Lügner aber ist ein Räuber,
ein Räuber ist ein Mörder und ich könnte beim Priestertum
noch andere Attribute der Niedertracht aufdecken. Viele
Leute — und ich selbst gehöre zu ihnen — bilden sich ein,
die Welt vermittelst Bildung von dem Aussatze des Priesterwesens

befreien zu können, aber sind nicht auch die
Privilegierten gebildet, Avelche die Welt regieren und sie in ihrer
Lasterhaftigkeit belassen? «Freiheit für alle», heißt es in der
Welt und bei den am besten regierten Völkern beobachtet
man auch diesen Grundsatz. Also: Freiheit für die Räuber,
die Mörder, die Stechmücken, die Vipern, die Priester! Und
diese letztere schwarze Brut, dieses die Menschheit
verpestende Unkraut, dieser Tragbalken der Throne, setzt sich,
noch stinkend von verbranntem Menschenfleisch, da, avo die
Gewaltherrschaft in Blüte ist, unter die Sklaven und zählt
sich ihrer verhungerten Schar zu. Aber in den freien Ländern

erstrebt sie Freiheit und will nichts anderes als diese.
An Trotteln und Betschwestern hat die Welt keinen Mangel
und an solchen, die aus der Stupidität und dem Aberglauben
der Massen ihren Vorteil ziehen, ist sie stets überreich.»

So sprach Garibaldi, dier konsequente italienische
Republikaner. Der deutsche, römisch-katholische Kardinal Hert-
ling sagte: «Wo wir die Macht haben, brauchen Avir keine To-

0 walle hin, du Opferbrand,
Hin über Land und Meer,
Und schling ein einig Feuerband
Um alle Völker her!

So wird er uns beschieden,
Der grosse schöne Sieg,
Der ewige Völkerfrieden —
Frisch auf zum heil'gen Krieg!

Mit dem herrlichen, zündenden «Bundeslied für den Alls,
deutschen Arbeiterverein», das Herwegh im April 1864 gedichtet, und aus
dem hier einige Strophen folgen mögen, wurde die Ansprache zur
Erinnerung an den grossen Vorkämpfer des Freidenkertums und der
Arbeiterbewegung- geschlossen:

Bet' und arbeit'! ruft die Welt.
Bete kurz! denn Zeit ist Geld.
An die Türe pocht die Not —
Bete kurz, denn Zeit ist Brot!

Und du ackerst und du säst,
Und du nietest und du nähst,
Und du hämmerst und du spinnst —
Sag, o Volk, was du gewinnst!

Wirkst am Webstuhl Tag und Nacht,
Schürfst im Erz- und Kohlenschacht,
Füllst des Ueberflusses Horn,
Füllst es hoch mit Wein und Korn.

Was du hebst ans Sonnenlicht,
Schätze sind es für den Wicht.
Was du webst, es ist der Fluch
Für dich selbst — ins bunte Tuch!

Was ihr baut, kein schützend Dach
Hat's für euch und kein Gemach.



28 GEISTESFREIHEI1 Nr. 4

leranz, wo wir aber die Macht nicht haben, verlangen wir sie».
Wie die römische Kirche die Jahrhunderte hindurch die
Macht zu gebrauchen verstand, dafür zeugen rund 9 Millionen

Leichen, die ihr Schuldenkonto belasten, sei es durch
Religionskriege, sei es durch die Ketzerverfolgungen. Und so

was nennt sich die alleinseligmachende unfehlbare christliche
Kirche! Garibaldi hat recht, an Trotteln und Dummköpfen
hat die Welt keinen Mangel, sonst müßte eine solche Institution

längst der Vergangenheit angehören. L.

Wissenschaftliche Weltanfchauung 7

(Aus einem Brief.)
Du fragst mich, warum wir in Art. 2 der Statuten unserer

Freigeistigen Vereinigung nicht kurz gesagt haben: «Die
F.V. S. tritt ein für die Verbreitung einer wissenschaftlichen
Weltanschauung». — Ich antworte: Weil es eine (rein)
wissenschaftliche Weltanschauung, meiner Ansicht nach, nicht
gibt. — Vielleicht ist sogar die um ein Wort weitere Fassung
«... für die Verbreitung einer wissenschaftlich begründeten
Weltanschauung .», die wir in die Statuten aufgenommen
haben, zu wenig Idar umschreibend, um Mißverständnissen
und Angriffen vorzubeugen.

Glaube nach dieser Erklärung etwa nicht, daß ich jetzt
die Wissenschaft abgeschworen habe oder ihr eine
Aschenbrödelstellung anweisen wolle! Nein, nach wie vor bin ich
der Ueberzeugung, daß ich mich auch in Weltanschauungsfragen

an die Wissenschaft wenden muß, um eine klare
Führerin zu haben. Denn sie allein hilft uns mit ihrer zähen
Erfahrung und strengen logischen Bearbeitung, in unserm
Bewußtsein ein richtiges Abbild von der Wirklichkeit zu
schaffen. (Wir werden ja —¦ um gegenseitig klar zu sein,
füge ich es eigens an — die Wissenschaft definieren als das
Bestreben, die Wirklichkeit, z. B. die uns umgebende Natur,
genau zu beschreiben und zu erklären.)

Zu weltanschaulichen Problemen rechne ich unter
andern etwa folgende: 1. In welchem Verhältnis stehen
Physisches und Psychisches (Leib und Seele)? 2. Gibt es einen
Gott? 3. Hat die Welt einen Zweck, und woher stammt sie? —
Es ist klar: wer auf diese Fragen eine nicht durch eigene
Wünsche verfälschte, der Wirklichkeit entsprechende
Antwort finden will, muß mit dem Streben der Wissenschaft an
sie herantreten. Dabei rechne ich Hypothesen, welche streng
auf den schon erworbenen Erkenntnissen aufgebaut werden
und sich von gewagter Spekulation fernhalten, zur Wissenschaft.

Aber die erworbenen Erkenntnisse möchte ich nicht als
Weltanschauung bezeichnen; nicht deswegen, weil sie nicht

Was ihr kleidet und beschuht,
Tritt auf euch voll Uebermut!

Mann der Arbeit, aufgewacht!
Und erkenne deine Macht!
Alle Räder stehen still,
Wenn dein starker Arm es will!

Deiner Dränger Schar erblasst,
Wenn du, müde deiner Last,
In die Ecke lehnst den Pflug.
Wenn du rufst: Es ist genug!

Brecht das Doppeljoch entzwei!
Brecht die Not der Sklaverei!
Brecht die Sklaverei der Not!
Brot ist Freiheit, Freiheit Brot!

Menschheitssehnen, Menschheitsgrübeln, von Walter Kluge. Verlag:

Ernst Oldenburg, Leipzig. 324 Seiten. Preis, geheftet 3,50
Goldmark, gebunden 5 Goldmark.

«Eine Stoffsammlung zur Behandlung der Reügionsgesehiehte in
der Schule» nennt der Verfasser dieses Werk und deutet damit
einen Zweck an, dem es in vorzüglicher Weise dienen kann.
Gewiss wird es, wie im Vorwort gesagt ist, «den Lehrern ein Handbuch

sein, damit sie, aus dem Vollen schöpfend», imstande sind, in
der weltlichen Schule in Verbindung mit andern Fächern, besonders
Geschichte und Geographie, den Schülern das Verständnis für
religionsgeschichtliche Tatsachen zu vermitteln. Aber es wäre verfehlt,
es bloss für ein Vorbereitungsbuch für den Unterricht oder gar
bloss für ein Schulbuch zu halten. Es ist sehr viel mehr als das,
nämlich ein Buch, das in die Hand des Volkes gehört, ein Buch, das
berufen ist, den Menschen die Augen zu öffnen für das Werden, den
Wandel und die Vielgestaltigkeit religiöser Vorstellungen, was dringend

notwendig ist, sieht doch der Mensch infolge der ihm gewor-

vollständig sein können, sondern weil noch etwas Wichtiges
fehlt, was wir, wie es mir scheint, mit dem Begriff
Weltanschauung verbinden: Unsere persönliche (wertende) Stellung
zu den gewonnenen Erkenntnissen. — Am Beispiel: Die
Erkenntnis, daß es keinen allgütigen und allgerechten Gott
gibt, und daß sich kein Zweck der Welt aufdecken läßt, wird
erst Weltanschauung, wenn sich unsere persönliche Stellungnahme

mit ihr verbindet: ob wir eine so beschaffene Welt
als Pessimisten ablehnen, oder ob wir sie, so wie sie ist, in
ihrer unendlichen Größe und ihrem Reichtum staunend
verehren.

Diese persönliche Stellungnahme, das Werten, welches
in den Tiefen des einzelnen Menschen begründet ist, bringt
in den Begriff Weltanschauung ein Element, welches nicht
in den Bereich der Bezeichnung Wissenschaft eingereiht
werden kann. Die Weltanschauung ist also nicht rein
wissenschaftlich. — Sie hat zwei Wurzeln: eine in der
Wissenschaft begründete und die erwähnte andere der persönlichen

Einstellung.
Ich möchte ausdrücklich betonen, daß ich keiner der

beiden Wurzeln, die sich zur Weltanschauung vereinen, den
Vorrang geben möchte; ich erachte beide als gleichwertig.
Damit ist auch gesagt, daß das persönliche Element die
wissenschaftliche Erkenntnis nicht verändern, nicht fälschen
darf.

Das, was uns. in der Vereinigung vor allem eint, ist das
Bestreben, in der Weltanschauung der Wurzel Wissenschaft,
die so sehr verneint und vernachlässigt wird, zum Sieg zu
verhelfen. Wir hätten darum vielleicht besser getan, in
unsere Statuten eine Fassung aufzunehmen, die meinem
Empfinden nach, nur diese eine Seite bezeichnet; indem wir wie
z. B. der Deutsche Monistenbund gesagt hätten: «Die F.V. S.

tritt ein für die Verbreitung eines wissenschaftlichen
Weltbildes». H. ü. K.

Zweckloses Streben?
(Ein Zwiegespräch.)

«Man muß sich eigentlich wundern, daß Ihr, die Ihr
nicht mehr glauben könnt, das Leben noch ertragt. Der
ganze Fortschritt, für den Ihr kämpft, hat ja doch
schließlich keinen Sinn, wenn Ihr es für möglich, — ja
für wahrscheinlich halte, daß alles in der Welt nur
entsteht, um wieder zugrunde zu gehen oder doch wieder
umgeformt zu werden.

Wenn Ihr so sehr Materialisten seid, daß Ihr auch
das Geistige und Sittliche für vergänglich haltet, — wozu

ist dann das Geistige und Sittliche überhaupt
dagewesen? Wozu bemüht Ihr Euch dann noch? Es ist ja
doch alles gleichgültig!

denen einseitig-konfessionellen Erziehung gewöhnlich nicht über die
hundert Antworten seines Katechismus hinaus.

Der Verfasser hat sich bei der kursorischen Darstellung der
verschiedenen Religionsformen grösstmöglicher Objektivität beflissen
und begeht nicht den Fehler der meisten Schulbuchschreiber, aus
den in der Geschichte hervorragenden Gestalten um jeden Preis
(gewöhnlich um den Preis der Wahrheit) moralische Helden zeichnen

zu wollen. Er bemüht sich, ihnen gerecht zu werden, wie er
auch darauf ausgeht, die in den Schulbüchern oft unvermittelt in die
Welt gestellten Tatsachen in ihren Werdebedingungen begreiflich
zu machen. Erstaunlich ist die gewaltige Stoffmenge, die in diesem
Buche zusammengetragen und, auf möglichst kurze Form gebracht,
in eine grosse Einheit verschmolzen worden ist. Der Inhalt ist in
drei grosse Gruppen geschieden, je nachdem er sich in der Schule
behandeln lässt in Verbindung mit dem erdkundlichen Unterricht
oder mit dem Unterricht in Volks-, Kultur- und Völkerkunde oder mit
dem Geschichtsunterricht. Um einen Begriff von der Reichhaltigkeit
des Stoffes zu geben, mögen hier aus dem Abschnitt «Religionsgeschichtliche

Stoffe in der Erdkunde einige Hauptpunkte genannt werden:

Islamitischer, sumerisch-assyrisch-babylonischer Kulturkreis,
Indiens Welt, Ostasien, Chritliche Missionstätigkeit, Christentum in
Afrika, altägyptische Kultur- und Religionsauffassung. Aus dem
Abschnitt «Religiöses in Volks-, Kultur- und Völkerkunde»: Germanische

Götter- und Heldensage, Seelen- und Geisterkult, Ahnenkultus,
Totemismus, Fetischismus. Und au« dem III. Hauptabschnitt

«Stoffübersicht in geschichtlichem Verlauf»: Religion der Griechen,
der Römer, Geschichte des jüdischen Volkes, das Problem Jesu,
Christentum in der germanischen Welt, Mittelalter, Kampf zwischen
Papsttum und Kaisertum, Mönchtum, Kreuzzüge, Gottesurteile,
Ketzerei, Inquisition usw. usw.

Das vorliegende Werk ist ein Nachschlagebuch, das in kurzen
' Zügen Aufschluss gibt über alles Wissenswerte auf dem Gebiet der
I Religionsgeschichte. Für Leser, die sich auf einzelnen Gebieten



Nr. 4 GEISTESFREIHEIT 29

Wenn es nur einen blinden Kreislauf gibt, — wenn
die ganze Welt .sinn- und zwecklos ist: dann ist unser
Sorgen und Mühen doch erst recht sinnlos. Wozu
fristen wir dann überhaupt noch unser überflüssiges
Leben?

Weshalb sollen wir ethische Werte schaffen, wenn
auch die einmal vergangen und vergessen sind? Wozu
führen wir eine tüchtigere, klügere und bessere Menschheit

herauf, wenn sie doch früher oder später von ihrer
Höhe herunterstürzen muß? Ohne irgend eine Spur zu
hinterlassen?

Oder haltet Ihr es für möglich, daß — ehe die
Menschen auf der Erde aussterben oder noch nachher —
andere Wesen von anderen Sternen kommen werden, um
unser Wissen und Können zu erben und weiterzuführen?»

— —1 — — —¦ — — — —
«Es mag sein, daß Manche an Derartiges glauben. Das

wäre aber auch nur ein Hinausschieben der Katastrophe!
Denn wir können uns schlechterdings keinen Planeten und
kein Sternsystem denken, dem nicht auch einmal die Stunde
der Zerstörung schlägt. Die Annahme, daß lebende und
denkende Wesen —¦ mit Mitteln der Technik oder sonstwie —
von Stern zu Stern fliehen, um ihr Geschlecht und1 das, was
es gelernt hat, vor dem Untergänge zu retten, — diese
Annahme ist eigentlich nur ein Ueberbleibsel des alten menschlichen

Dünkels.
Wir wollen und müssen uns eben damit abfinden, daß

die Menschheit, als Teil und Bewohnerin der ewig sich
wandelnden Welt, gleichfalls vergeht!» —¦ — — —

«Dieser Gedanke scheint mir so hart und grausam,
daß die wenigsten Menschen ihn ertragen könnten!
Wenn dieser Gedanke allgemein würde, würfen wohl
viele ihr Leben hin!» — — — — —¦ —
«Diese Befürchtung scheint mir völlig willkürlich und

unbegründet. Bis jetzt ist noch kein Fall bekannt geworden,

wo ein Mensch sich umgebracht hätte, weil er an das
dereinstige Ende des Menschengeschlechtes dachte.» — —

«Dennoch bleibe ich dabei, daß Eure Weltanschauung
unser Leben und unsere Arbeit des Sinnes beraubt.

Und ein zweck- und zielloses Streben ist ein Unding!» —
«Ich möchte eine Gegenfrage stellen: Warum bauen wir

noch Häuser? Wir wissen sehr gut, daß sie schließlich doch
einstürzen! — Wir trösten uns eben damit, daß sie wenigstens

so lange halten werden, wie wir und unsere Kinder
und Enkel leben. Spätere Nachkommen müssen sich dann
eben — neue Häuser bauen.» — — — — —

«Ich verstehe diesen Vergleich mit dem Häuserbau
nicht recht! Was wollen Sie damit sagen?» — —
«Ich will sagen, daß die Menschheit eben auch an die

gründlicher einarbeiten wollerj. bietet es wertvolle Literaturarigaben.
Ein sehr ausführliches Stoffverzeichnis und die Namenregister
erleichtern es dem Leser wesentlich, in dem Buche sich zurechtzufinden.

Wie gesagt, dieses Buch gehört in die Hand des Volkes, denn
in der Schule wurde bisher Religionsgeschichte (wie auch
Geschichte) nicht oder ungenügend und oft in tendenziöser Art
behandelt. Es gehört in erster Linie auch in die Hand jedes Freidenkers.

Denn der Freidenker darf sich nicht auf naturwissenschaftliche
Studien beschränken: er, der von kirchlicher Seite so oft Angegriffene,

muss sich ebensosehr Klarheit verschaffen über die Rolle, die
die Religion zu verschiedenen Zeiten und bei den verschiedenen
Völkern gespielt hat. Und erst, wenn er darin wenigstens eine
Uebersicht im grossen hat, hat er den Boden unter sich, auf dem er die
religiösen Verhältnisse der Gegenwart richtig beurteilen und seine
Stellung zu ihnen begründen und festigen kann.

Ich scbliesse diese bloss andeutenden Bemerkungen mit dem
Schlusswort des Buches in der Meinung, dass der Verfasser dem
Zwecke, den er mit diesem Schlusswort dem Buche gibt, durchaus
gerecht geworden sei: «Das Buch will helfen, dass die Schule ihre
Pforten weit mache und von höchster Warte aus die Erscheinungen
des Lebens betrachte.» Und besondern Nachdruck möchte ich auf
die folgenden Worte legen: «Es soll den Weg freimachen für den
Menschen zur Menschheit. So dient es Lehrer, Jugend und Volk.»

E. Brauchlin.

Eingegangene Bücher:
«Historischer Monismus» von Prof. Th. Hartwig. Nr. 37/37a der

kleinen Flugschriften der Monistischen Bibliothek. 48 Seiten.
«Ursula Hodler», Roman von los. Herrn. Meyer. Verlag J. H.

Ed. Heitz. Strassburg.
(Besprechung vorbehalten.)

nächste Zukunft denken und für sie arbeiten wird, — wie
sie es doch immer getan hat! Wenn sie nicht gerade durch
die Furcht vor einem Kometenschweif aus ihrem Gleichgewicht

gebracht worden war.
Das Streben nach Fortschritt und Vervollkommnung ist

ja strenggenommen nur ein erweiterter Selbsterhaltungstrieb,
— wie die Mutterliebe eine Fortsetzung davon ist. So

lange es Lebewesen geben wird, werden sie auch auf ihre
Erhaltung und Vervollkommnung bedacht sein.

Halten Sie denn einen Menschen für normal und
zurechnungsfähig, der sich heute schon sein. Leben vergällt,
weil er immerfort daran denkt, daß er, wie alle Menschen,
später doch sterben muß?

Warum soll also die Menschheit des Lebens auf ihrem
Planeten überdrüssig werden, ehe dieser selbst Zeichen seines

nahenden Zerfalls gibt?
Und dann lassen Sie mich noch eines sagen, Avas Ihnen

vielleicht widerspruchsvoll erscheint. Sie sagen, Sie können
nicht begreifen, Avie wir Ungläubigen ein an sich zweckloses

Leben ertragen können! — Eben weil wir zu Avissen
meinen, daß das All und das Stäubchen darin: der Mensch,
vergänglich ist, — eben darum setzen wir unsern Stolz darein,

dem Sinnlosen einen Sinn zu geben! Das All kümmert
sich nicht um uns: deshalb tun wir es selbst! Es lockt uns,
in einer willen- und gedankenlosen Umwelt für eine Avenn
auch kurze Frist unsern Willen zum Guten und unser
bescheidenes Denkvermögen zur Geltung bringen zu können!

Und eine solche Auffassung scheint uns sinnvoller und
tröstlicher zu sein, als der sonderbare Glaube, daß die Laune
eines unbegreiflichen Wesens unsertwegen eine ganze Welt
geschaffen, um diese zu zerstören und uns aufzuheben!»

Alfred Rehtz, (Lokstedt bei Hamburg).

Ausländifches.
In der Zeit vom 26. April bis 2. Mai soll in ganz Deutschland

eine große, umfassende Veranstaltung zur Belebung
und Vertiefung der gesamten Kirchenaustrittsbewegung
stattfinden. Es soll ein Flugblatt folgenden Inhalts
herausgegeben werden: (Wir bitten die noch der Kirche angehörenden

freigeistig gerichteten Leser, sich in diesen Aufruf
recht zu vertiefen und danach die Konsequenz aus ihrer
unkirchlichen Denkweise zu ziehen.)

Warum gehören Sie der Kirche an?
Sind Sie wirklich fromm? Betrachten Sie Ihr Leben auf

der Erde nur als die Vorbereitung auf den Himmel? Glauben

Sie, daß die Pfarrer und Priester über geheimnisvolle
Kenntnisse A'erfügen, die andere Leute nicht haben? Wir
leben im zwanzigsten Jahrhundert und erwarten die
Bereicherung unseres Wissens nicht von der Religion, sondern
von der Wissenschaft. Das tun Sie in Wahrheit auch! Auch
Sie halten sich nicht an die Bibel, sondern an Fachschriften,
wenn Sie Belehrung über naturwissenschaftliche, technische,
gesundheitliche, volkswirtschaftliche Fragen wünschen. Also
ist die Kirche nicht mehr die Lehrerin des Volkes.

Aber Sie meinen vielleicht, daß es letzte Fragen gibt,
auf die kein Naturwissenschaftler antworten kann. Sie denken

an die Entstehung der Welt, an die persönliche Unsterblichkeit,

an Schicksal und Vergeltung. Woher soll der Pfarrer

mehr darüber wissen, als der Wissenschaftler? Und
gestattet die Kirche überhaupt eine freie Erörterung dieser
letzten Fragen? Sie tut es nicht und hat dafür ihre guten
Gründe. Das, wovon Sie reden, ist weder Kirchenlehre, noch
Religion, sondern Philosophie.

Aber Sie zögern. Sie behaupten, daß Sie an Ihre Kinder
denken müssen. Man hat Ihnen gesagt, daß die zehn
Gebote und die Angst vor Gott notAvendig sind, damit junge
Menschen nicht zu Tagedieben, Dirnen und Verbrechern
werden. Ach, kommen Sie doch nicht mit solchen-
Entschuldigungen! Sie haben die Pflicht, Ihre Kinder selbst zu
anständigen Menschen zu erziehen, vor allem durch Ihr
Beispiel. Es ist nichts als Trägheit, wenn Sie sich statt dessen
auf den Katechismus Aderlässen Avollen. Hat er Ihnen selbst
etwa solche Dienste geleistet? Wann waren Sie sittlich
gefährdet und besannen sich gerade noch rechtzeitig auf einen


	Feuilleton

