
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 4

Artikel: Ein neuer Kirchenstaat

Autor: F.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


20 GEISTESFREIHEIT Nr. 4

«Göttlichkeit» durch Wundertaten, göttlich-ungöttliche Ta-
schenspielertriks zu manifestieren! Man muß schon sagen,
daß er die dümmste Art gewählt hat, sofern es ihm um
denkende Menschen zu tun ist; wenn er es aber auf die große
Masse abgesehen hat, dann allerdings. Nicht umsonst ist er
der theologische Gott. Wie könnte «er» anders sein als
«seine» Kirche, die wohl weiß, bei welchen Schwächen sie
die gedankenlosen Menschen zu packen hat, um sie an sich
zu bringen.

Auf diese Besprechung geführt haben mich die
«Schweizerischen Republikanischen Blätter», deren Redaktor jeden
Samstag eine Kaplanenpredigt I. römischer Qualität serviert.
Kürzlich bestrebte er sich, seinen Lesern die Wunder Gottes
glaubhaft zu machen und letztere gleichzeitig als Beleg für
die göttliche Allmacht zu verwenden, indem er sagte, daß
der Schöpfer der Naturgesetze und Naturkräfte die
Vollmacht (von wem erteilt?) habe, «dort, wo er einen besondern
Zweck verfolgt, den Naturgesetzen einen andern Gang zu
geben, sie zu ändern, einzeln oder allgemein, für bestimmte
Fälle oder für eine neue Dauer». «Die gesetzgebende ist
auch die gesetzändernde Instanz», philosophiert der
«Republikaner» weiter, «sonst wäre das Gesetz stärker als der
Gesetzgeber».

Dazu ist erstens zu sagen, daß Eingriffe in den Planetenlauf

(Stillstand der Sonne über Gibeon, Josua X. 12), Toten-
erweckungen, Himmelfahrten nicht Aenderunyen von
Naturgesetzen, sondern willkürliche Aufhebungen wären,

zweitens, daß nach der Logik des «Republikaners» das
Volk, das sein eigener Gesetzgeber ist, das Recht hätte, ein
Gesetz plötzlich für eine Stunde oder einen Tag aufzuheben
und ihm entgegenzuhandeln, sobald es ihm paßt, — was
selbstverständlich die vollendete Anarchie wäre. —

Im Zusammenhang mit seiner Offenbarungstheorie
glaubt der «Republikaner» auch den Freidenkern eins
versetzen zu müssen.

Seine jüngste Entdeckung' ist, daß die Freidenker intolerante

Dogmatiker seien, indem sie behaupten, es gebe keinen
Gott.

(Leider mißriet dem «Republikaner», wohl in der Freude
über die «räße» Entdeckung,, der betreffende Satz stilistisch,
so daß er als Zitat nicht zu gebrauchen ist. Möge sein
Verfasser darin ein «Aufddefingerklopfen» Gottes erblicken, dessen

Sinn etwa wäre: Stelle nie gegen dein besseres Wissen
aus lauter Systemsreiterei unzutreffende, Tatsachen entstellende

Behauptungen auf!)
Der «Republikaner» schreibt: «Es gibt keinen Gott. Wissen

unsere Freigeister, was dieser Satz ist, wenn man ihn
nicht beweisen kann? —¦ Ein Dogma!»

Der gescheite «Republikaner» stellt sich damit zu dem
großen Haufen der Wenigergescheiten, die den Freidenkern
triumphierend entgegenhalten: Keiner von euch, kein
Gelehrter und kein Forscher hat je zu beweisen vermocht, daß
es keinen Gott gibt. Also!

Sehr richtig, die Nichtexistenz Gottes ist so wenig bewiesen

wie die Existenz. Doch ist dazu :zu sagen: Es ist gar
nicht die Aufgabe derer, die nicht an einen Gott glauben, zu
beweisen, daß keiner besteht. Sondern es ist die Sache der
andern, die die Behauptung aufstellen, es gebe einen Gott
und er habe die und die Eigenschaften und tue das und das,
ihr angebliches Wissen mit klarem Beweismaterial zu
belegen.

An unbewiesene Behauptungen kann man glauben oder
nicht glauben, je nachdem man ihnen mehr oder weniger
oder gar keine Wahrscheinlichkeit zuschreibt; aber es kann
doch keinem Menschen einfallen, einen des Dogmatismus zu
zeihen, weil man an unbewiesene Behauptungen nicht glaubt.
Ist es z. B. ein Dogma, wenn ich es nicht für wahrscheinlich
halte, daß der Mond eiiunal von Menschen werde erreicht
und betreten werden können? oder wenn mir die
Verständigungsmöglichkeit zwischen den Erdenmenschen und allfälligen

Marsbewohnern in hohem Grade als zweifelhaft
erscheint? Wohlverstanden, ich sage nicht: «Es ist nicht
möglich», sondern bloß: «Ich halte es für unwahrscheinlich, oder
für unmöglich», der Mangel an jeglichem Anhaltspunkt zur
Annahme der Wahrscheinlichkeit oder Möglichkeit drängt
mich zu dieser Vorsicht der positiven Behauptung gegenüber.

Eine solche Behauptung ist das Bestehen eines persönlichen

Gottes, der die Erde und nachher Sonne, Mond und
Sterne gemacht habe, das menschliche Schicksal führe und
schließlich als Richter, ewige Seligkeit oder Verdammnis
zuteilend, walte. Für die Wahrheit dieser Behauptung ist nicht
der Schein eines Beweises geliefert worden. Daß die Welt
dieses Gottes Schöpfung sei, in der er sich offenbare, ist
abermals nichts als eine unbewiesene Behauptung, an die
man glauben kann oder nicht.

Und vollends die übernatürliche Offenbarung — das
Wunder, die willkürliche Durchbrechung der angeblich
göttlichen Naturgesetze durch Gott — von der die katholische
Kirche sagt, sie sei «das positive Wort Gottes an die
Menschen», die ist am allerwenigsten geeignet, als Beweis für
Gottes Dasein zu dienen. Indem sie von der Vernunft
fordert, sich selbst aufzuheben, mit andern Worten: nicht im
Gesetzmäßigen, sondern im Gesetzlosen, in der Willkür, im
Bluff Gott zu erkennen, ist von denkenden Menschen nichts
anderes zu erwarten, als daß sie an einen Gott, der kein
«positiveres Wort» hat, um sich zu erkennen zu geben, nicht
glauben können, und daß sie mit der Annahme eines Gottes
zuwarten, bis klare, vernünftige Belege für das Walten einer
überirdischen Macht vorliegen.

Dieses Zuwarten ein Dogma zu nennen, ist ein starkes
Stück römischer Verdrehungskunst, das dem «Republikaner»
nicht wohl ansteht. Er würde sich mit Händen und Füßen
wehren, wenn man ihn des Dogmatismus beschuldigte, weil
er, wie anzunehmen ist, gewisse naturwissenschaftliche
Annahmen, die nicht bis auf das letzte Tüpfelohen belegt sind,
ins Reich der Fabel verweist. Was aber dem einen recht ist,
ist dem andern billig, und so weisen die Freidenker den
Vorwurf, Dogmatiker zu sein, weil sie nicht an einen
angeblichen Gott glauben, von dessen Bestehen sogar noch kein
erstes Tüpfelchen Beweis vorliegt, entschieden zurück.

E. Br.

Ein neuer Kirchenstaat.
Am 20. September 1924 gab Dr. Henri Cliapeauville in

einem Vortrag bei den Freidenkern Brüssels zur Erinnerung
an den Untergang der weltlichen Macht des Papstes Kenntnis

von einem Vertrag, der nach der Niederlage der Italiener
bei Caporetto, falls die Zentralmächte definitiv gesiegt
haben würden, zur Ausführung gekommen wäre. Derselbe war
zwischen dem Papst Benedikt XV., dem König von Spanien,
dem Kaiser Wilhelm II. von Deutschland und dem Kaiser
Karl von Oesterreich durch die Vermittlung des bekannten
Zentrumführers Erzberger vereinbart worden und lautete
wie folgt:

Art, 1. Die weltliche Macht des Papstes wird von den
Vertragsparteien auf einem den vatikanischen Hügel und
einem dem Tiber und der Eisenbahnlinie von Viterbo
angrenzenden Landstrich anerkannt. Dieses Gebiet erhält den
Namen Kirchenstaat (Beilage: eine genaue Planskizze des
Gebietes).

Eine aus drei päpstlichen und drei italienischen Vertretern

nebst einem durch S. M. dem König von Spanien zu
ernennenden Präsidenten gebildeter Ausschuß hat sofort nach
Ratifizierung dieses Vertrages die durch obige Bestimmungen

festgelegten Grenzlinien an Ort und Stelle zu markieren.
Die im Ausschuß eventuell auftretenden Meinungsdifferenzen

werden durch Entscheidung der Mehrheit gelöst.
Art. 2. Der Kirchenstaat bleibt für immer unabhängig

und neutral. Seine Unabhängigkeit und Neutralität werden
von allen Vertrags-Mächten garantiert.

Art. 3. Der Papst ist das Oberhaupt des Kirchenstaates.
Art. 4. Das Königreich Italien wird verpflichtet, im

Laufe von zwei Jahren nach Ratifizierung dieses Vertrages
den Tiber längs der Grenze des Kirchenstaates und von da

bis zum Meere für Schiffe mit 5 Meter Wassertiefe schiffbar

zu machen.
Art. 5. Die päpstlichen Schiffe haben das Recht, jederzeit

den Tiber, ohne dem italienischen Staat in irgendeiner
Weise zu unterstehen, vom Meer aus bis zum Meere zu
befahren.

Im Falle eines Kriegszustandes in Italien, oder wenn



Nr. 4 GEISTESFREIHEIT 27

Italien glaubt, aus irgendeinem andern Grunde die Schiffahrt
auf dem Tiber für den allgemeinen Verkehr sperren zu dürfen,

muß den päpstlichen Schiffen eine freie Schiffahrtslinie

zugesichert werden, wobei auch für diesen Fall Piloten
zu stellen sind.

Die päpstlichen Schiffe werden zu Kriegs- und Friedenszeiten

von den Vertrags-Staaten als neutral und einer
Einmischung fremder Staaten als entbunden betrachtet. Jedoch
dürfen sie nicht als Zufluchtsort dienen oder zum Transport
von Personen oder Sachen verwendet werden, die nicht in
einer direkten Verbindung mit der katholischen Kirche oder
dem päpstlichen Stuhle stehen.

Art. 6. Das Königreich Italien bezahlt dem heiligen Stuhl
im Laufe der ersten sechs Monate nach der Ratifizierung dieses

Vertrages die Summe von 500 Millionen Lires zur Dek-
kung der Ausgaben des päpstlichen Hofes und der Verwaltung

des Kirchenstaates.
Art. 7. Die Vertrags-Mächte werden sofort nach der

Ratifizierung dieses Vertrages alle Staaten einladen, die
weltliche Macht des Papstes für das in Art. 1 bezeichnete
Gebiet und die Neutralität der päpstlichen Schiffe
anzuerkennen.

Dieser Vertrag kommentiert sich selber. Die belgische
und französische Presse haben längst darüber geschrieben,
in der schweizerischen Presse hat mau noch kein Wort
davon gelesen. Daher ist es an der Zeit, besonderns heute im
Zeitalter der wieder erwachten Nuntiatur, durch diese
Geschichte auch unserer schweizerischen Bevölkerung bekannt
zu geben, Avas die Reaktion für Absichten hat. Dr. F. L.

Papst Bonifacius VIII.
Hr. Redaktor Rusch sucht in den «Schweiz. Republ.

Blättern» diesen Papst in einem längern Artikel zu einem
unschuldigen Kindlein zu stempeln und bezichtigt die, Avelche
gemäß historischen Quellen das Gegenteil behaupten, der
G eschichtsfälsohung. Dieser Auffassung muß Avidersprochen
werden. Nur Avird die Replik kürzer ausfallen, als die
Verteidigung dieses Papstes. Herr Rusch und mit ihm noch
andere katholische Gelehrte hätten viel besser getan, statt diesen

Unwahrscheinlichsten unter den Päpsten zu verteidigen,
die Berechtigung der meisten Beschuldigungen zuzugeben
und zu sagen: ein Geistlicher mag als Politiker und Jurist
noch so hervorragend sein, er gehört nicht auf den päpstlichen

Stuhl, wenn er nicht gläubig ist. Und Bonifacius VIII.
war nicht gläubig. Sein Standpunkt war kurz und bündig
ausgedrückt folgender: er glaubte Aveder an Gott noch an
Christus, aber von allen christlichen Völkern verlangte er

Feuilleton.
Georg Herwegh.

Zur SO. Wiederkehr seines Todestages, 7. April 1875.

Es ist ein schöner Brauch, ja eine Pflicht der freigeistigen
Organisationen, immer wieder sich ihrer grossen Vorkämpfer und
Bahnbrecher zu erinnern und ihrer in Dankbarkeit zu gedenken. Ein
solcher Anlass bietet sich heute anlässlich der 50. Verjährung des
Todestages von Georg Herwegh, des Freiheitskämpfers der 40er
jähre des letzten Jahrhunderts, der Lerche der Revolution.

Die Ortsgruppe Bern hat nach einem tiefgründigen und
geistreichen Vortrage unseres Gesinnungsfreundes Dr. Limacher über
«Volksethische Probleme», der in eine Warnung vor dem reaktionären

Wirken der katholischen Kirche, in einen Streitruf gegen ihre
volksverdummenden Tendenzen, ihre die Völker geistig u. wirtschaftlich

schädigenden Absichten und Handlungen ausklang, eine kurze
Würdigung Herweghs angehört. Nach Verlesung einer kurzen
biographischen Skizze über Georg Herweghs Lebensgang folgte
der Vortrag verschiedener seiner Gedichte. Als unmittelbare
Anlehnung an den Vortrag des Herrn Dr. Limacher mochte das
Gedicht «Gegen Rom» gelten, das mit den Worten beginnt:

Noch einen Fluch schlepp' ich herbei:
Fluch über dich, o Petri Sohn!
Fluch über deine Klerisei!
Fluch über deinen Sündenthron!

und schliefst:
Du wirst erliegen Lügenhirt,

Empören werden sich die Denker,
Das Brausen des Jahrhunderts wird
Zertrümmern deine letzten Henker!

Es folgte ein prachtvolles Lied «Der letzte Krieg», in dem er
dem Ideal des ewigen Völkerfriedens das hohe Lied singt:

den Glauben daran, daß ihm als Statthalter Christi, d. i. als
dem Statthalter Gottes, die höchste Gewalt auf Erden
zustehe. Den Beweis für diesen letzteren Satz kann Herr Rusch
in der berühmten Bulle «Unam sanetam» nachlesen und den
Beweis für den ersteren darin, daß sich heute noch katholische

Gelehrte nicht darüber streiten, ob dieser Papst
überhaupt etwas geglaubt habe, sondern nur darüber, wie groß
sein Unglaube gewesen sei. Herr Rusch wird gebeten, die
historische Zeitschrift von Wenk, Band 94, nachzuschlagen,
avo er alles Einschlägige finden kann. Dr. F. L.

Garibaldi und der Klerus.
Beim Tode des Generals Garibaldi, dem Sohne des alten

populären Demokraten und Republikaners in Italien, soll in
Erinnerung an den Gründer des einen und einzigen Italiens
aus seinen Memoiren ein Zitat publiziert werden, aus dem
seine Stellung zur römisch-katholischen Klerisei eindeutig
hervorgeht. Sollte Mussolini, der heutige Lenker des italienischen

Staates, diese Stelle kennen, so entspricht seine
Handlungsweise gerade dem Gegenteil dessen, was der grosse
Italiener Garibaldi vertreten hat. Garibaldi schreibt:

«In allem, was ich niedergeschrieben, habe ich das Prie-
sterwesen stets besonders bekämpft, weil ich in ihm immer
die Stütze jeglichen Despotismus, jeglichen Lasters, jeglicher
Verkommenheit zu erblicken geglaubt habe. Der Priester ist
die Personifikation der Lüge, der Lügner aber ist ein Räuber,
ein Räuber ist ein Mörder und ich könnte beim Priestertum
noch andere Attribute der Niedertracht aufdecken. Viele
Leute — und ich selbst gehöre zu ihnen — bilden sich ein,
die Welt vermittelst Bildung von dem Aussatze des Priesterwesens

befreien zu können, aber sind nicht auch die
Privilegierten gebildet, Avelche die Welt regieren und sie in ihrer
Lasterhaftigkeit belassen? «Freiheit für alle», heißt es in der
Welt und bei den am besten regierten Völkern beobachtet
man auch diesen Grundsatz. Also: Freiheit für die Räuber,
die Mörder, die Stechmücken, die Vipern, die Priester! Und
diese letztere schwarze Brut, dieses die Menschheit
verpestende Unkraut, dieser Tragbalken der Throne, setzt sich,
noch stinkend von verbranntem Menschenfleisch, da, avo die
Gewaltherrschaft in Blüte ist, unter die Sklaven und zählt
sich ihrer verhungerten Schar zu. Aber in den freien Ländern

erstrebt sie Freiheit und will nichts anderes als diese.
An Trotteln und Betschwestern hat die Welt keinen Mangel
und an solchen, die aus der Stupidität und dem Aberglauben
der Massen ihren Vorteil ziehen, ist sie stets überreich.»

So sprach Garibaldi, dier konsequente italienische
Republikaner. Der deutsche, römisch-katholische Kardinal Hert-
ling sagte: «Wo wir die Macht haben, brauchen Avir keine To-

0 walle hin, du Opferbrand,
Hin über Land und Meer,
Und schling ein einig Feuerband
Um alle Völker her!

So wird er uns beschieden,
Der grosse schöne Sieg,
Der ewige Völkerfrieden —
Frisch auf zum heil'gen Krieg!

Mit dem herrlichen, zündenden «Bundeslied für den Alls,
deutschen Arbeiterverein», das Herwegh im April 1864 gedichtet, und aus
dem hier einige Strophen folgen mögen, wurde die Ansprache zur
Erinnerung an den grossen Vorkämpfer des Freidenkertums und der
Arbeiterbewegung- geschlossen:

Bet' und arbeit'! ruft die Welt.
Bete kurz! denn Zeit ist Geld.
An die Türe pocht die Not —
Bete kurz, denn Zeit ist Brot!

Und du ackerst und du säst,
Und du nietest und du nähst,
Und du hämmerst und du spinnst —
Sag, o Volk, was du gewinnst!

Wirkst am Webstuhl Tag und Nacht,
Schürfst im Erz- und Kohlenschacht,
Füllst des Ueberflusses Horn,
Füllst es hoch mit Wein und Korn.

Was du hebst ans Sonnenlicht,
Schätze sind es für den Wicht.
Was du webst, es ist der Fluch
Für dich selbst — ins bunte Tuch!

Was ihr baut, kein schützend Dach
Hat's für euch und kein Gemach.


	Ein neuer Kirchenstaat

