
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 3

Artikel: Basel : der Kampf um die Basler theologische Fakultät

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18 GrEISTESFRElHElT Nr. 8

auch wohl als ein Eber angesehen wurde, als der hiram-
lische Gegner des Sonnengottes. Daher sehen wir auf den
Mithrareliefs den bösen Dämon Ahriman in Skorpionsgestalt

die Zeugungsorgane des- himmlischen Stieres annagen
und sollte der phrygische Attis seinen Tod durch einen Eber
gefunden haben. Als dann die Sonne zur Frühlingszeit in
das Zeichen des Winters vorrückte, trat die Schlange an die
Stelle des Skorpions, wie sie nach der biblischen Erzählung
die Vertreibung des Menschen aus dem Paradiese und den
Verlust ihrer ursprünglichen Seligkeit herbeigeführt haben
sollte. Die Sonne begab sich nun in die himmlische Unterwelt,

das Totenreich, die Hölle, zu dem Volke, «das im Fin-
stern sitzt», und entzog den Menschen ihre Strahlen. Aber
am 21. März kam sie in der Frühlingsgleiche wieder aus dem
unteren Bogen ihrer Bahn empor und leuchtete der Welt
von neuem. Jedesmal bei den beiden Gleicherpunkten
schnitt sie den Himmelsgleicher in der Form eines schrägen
Kreuzes. Daher verknüpfte sich die Figur des Kreuzes mit
dem Untergang sowohl wie mit dem Neuanfang der Sonne
bei ihrem Jahreslaufe. Man ließ sie im Herbst am Kreuz
den Tod erlitten haben, gekreuzigt sein, und durch das
Kreuz zugleich wieder zu einem neuen Leben auferstehen.
Man verschmolz im Festkalender die beiden Himmelskreuze,
das Herbstkreuz und das Frühlingskreuz, miteinander und
gelangte so dazu, Tod und Leben der Sonne in dasselbe Bild
zusammenzufassen, indem man das Fest des Todes und
dasjenige der Neubelebung der Sonne in denselben Zeitpunkt,
die Zeit der Frühlingsgleiche, verlegte.

Schon im alten Babylon soll Marduk in der Frühlingsgleiche

den Tod überwunden haben. Sein Wiederemporkommen

aus dem winterlichen Teile seiner Bahn wurde
zugleich als ein Heraufsteigen aus dem winterlichen Grabe
angesehen. Seine feierliche Einsetzung zum neuen Jahresgott

(griechisch anastasis) galt also zugleich als seine
Auferstehung. Auch bei den Christen scheint, wie William
Benj. Smith in seinem «Vorchristlichen Jesus» gezeigt hat,
der Ausdruck anastasis ursprünglich nur so viel wie Einsetzung

oder Bestellung zum Weltherrscher, d. h. Jahresgott,
bedeutet zu haben. Aber dann nahm das Wort die Bedeutung
der Auferstehung Christi aus dem Grabe an, eine je entschiedenere

Bedeutung der Tod Gottes im Mythus des «Lichtes
der Welt» gewann. Die Vorstellung des Kreuzes als des
Todeszeichens, das zugleich ein Zeichen des Lebens war, trat in
den Mitelpunkt der christlichen Gedankenwelt. Dabei
verknüpfte sich mit ihr die Vorstellung des Widders oder Lammes.

Bei den Israeliten pflegte dem Passahlamme beim Braten

ein Spieß der Länge nach durch den ganzen Leib und
ein anderer der Quere nach durch die Brust gesteckt zu werden,

so daß die beiden Spieße die Gestalt eines Kreuzes
bildeten, an welchem das Lamm zu hängen schien — eine
Nachbildung des himmlischen Widders am Frühlingskreuze: das
Kreuz als Zeichen der Auferstehung und des Lebens. Bei
den Christen hingegen bestimmte das Herbstkreuz die
Gestalt des Mythus: man" ließ Christus an einem solchen gestorben

sein und faßte ihn im Hinblick auf Jes. 53 als das Lamm
auf, das sich selbst zur Entsühnung der Welt von ihren Sünden

geopfert habe. In der Frühlingsgleiche wird die Sonne
an das Kreuz «erhöht», wie der astronomische Ausdruck lautet,

weil sie alsdann am Kreuze im Zeichen des Widders wieder

hochkommt. Man versteht so, wie die Vorstellung vom
«Gotteslamm» sich bilden konnte, das, und dies zwar in der
Frühlingsgleiche, zur Erlösung der Welt (nämlich von den
Uebeln des Winters) durch die Erhöhung ans Kreuz den Tod
erlitten haben sollte, um alsbald aus dem Grabe wieder
aufzuerstehen.

Es kann hiernach kein Zweifel sein; die angebliche Ge-~
schichte Christi, des Welterlösers, wie sie uns in den
Evangelien mitgeteilt wird, ist ursprünglich ein Sonnenmythus
gewesen und als solcher vom Himmel und nicht aus
irgendwelchen wirklichen Geschehnissen abgelesen. Es ist die
Geschichte des jährlichen Schicksals der Sonne, die am Herbstkreuz

«stirbt», in die Unterwelt, die Höhe, hinabsteigt, wo
sie den Abgeschiedenen ihr Licht leuchten läßt, um in der
Frühlingsgleiche im Zeichen des Lammes oder in der
Gestalt des Lammes wieder aufzuerstehen und der Welt das
neue Heil zu bringen. So ist die Sonne in der Tat der «Mittler»

zwischen Hölle und Himmel, zwischen Welt und Gott.

zwischen der bösen und der guten Zeit des Jahres. Ihr Bild
im Herbst ist nur die Kehrseite ihrer Wiederauferstehung im
Frühling, und das Kreuz, auf der einen Seite ein Zeichen der
Vernichtung, ist auf der anderen zugleich ein solches der
Erneuerung des Lebens. Darin beruht das «Geheimnis» des
Kreuzes. Es ist keineswegs etwas den Christen Eigentümliches,

sondern spielt in vielen antiken Geheimkulten und so
auch in der Religion des persischen Mithra und phrygischen
Attis eine bedeutsame Rolle. Auch Attis wurde dargestellt,
an einer Fichte aufgehängt, zu seinen Füßen ein Lamm, und
sollte durch seinen Tod im Frühling, bzw. im Herbst die
Erneuerung der Welt herbeigeführt haben. Und was uns vom
Neujahrsfest des Marduk berichtet wird, das spiegelt sich
auch in der Ostergeschichte Christi wieder, zum Beispiel seine
feierliche Einholung, sein Eintritt in den Tempel, deren
bisherige Inhaber, die «Wechsler und Verkäufer», er hinaustreibt,

sowie vor allem auch seine Verurteilung und sein
gewaltsamer Tod. Wissen wir doch jetzt aus den neuesten
Keilschriftfunden, daß auch Marduk in den religiösen Festspielen
zu Ehren dieses Gottes als Verurteilter, Gestorbener und
Auferstehender hingestellt und sogar die Wahl zwischen ihm
und Barabbas in einem ganz entsprechenden Vorgang
veranschaulicht wurde.

Es gehört viel Gutgläubigkeit dazu, um bei diesen
Feststellungen noch an einen geschichtlichen Vorgang bei den
Osterereignissen des Neuen Testamentes glauben zu können.
Die Geschichte Christi ist hier, wie überall sonst, nur ein ins
Historische umgesetzter Mythus, und zwar ein Sonnenmythus:
die Sonne als der Heiland der Welt; und die Tatsache ihres
Sterbens und ihrer Auferstehung ist vom Himmel abgelesen
und besitzt in anderen Religionen und Geheimkulten des
Altertums eine mehr oder weniger deutliche Entsprechung.
Wie diese Geschichte im einzelnen zustande gekommen ist,
welche Rolle hierbei außer dem Sternhimmel vor allem das
Alte Testament mit seiner Vorstellung des leidenden
sterbenden und wiederauferstehenden Gottesknechtes (Jes. 53)
gespielt hat, und wie aus diesem Mythus heraus die christliche
Religion sich hat entwickeln können, ohne daß wir hierbei
Veranlassung haben, einen geschichtlichen Jesus als Stifter
des Christentums anzunehmen, das habe ich in meinen Werken:

«Die Christusmythe», «Das Markusevangelium als Zeugnis

gegen die Geschichtlichkeit Jesu» (1921), «Der Sternhimmel

in der Dichtung und Religion der alten Völker und des
Christentums» (1923) und «Die Entstehung des Christentums
aus dem Gnostizismus» (1924) eingehend auseinandergesetzt
und muß an dieser Stehe hierauf verweisen. Für uns ist das
Osterfest keine Erinnerung an einen geschichtlichen
Vorgang, sondern ein Frühlingsfest, was es ursprünglich war;
und was wir feiern, ist nicht der Tod und die Auferstehung
eines Gottes, sondern der Sieg des Lichtes über die winterliche

Finsternis und der Anbruch eines neuen Frühlings,
der uns allen neue Kraft und neues Leben bescheren und
uns mit der frohen Hoffnung auf eine bessere Zeit als die
heutige erfüllen muß.

Basel.
Der Kampf um die Basler theologische Fakultät

beschäftigte in stundenlangen, ausgiebigen Debatten den
Großen Rat in seinen letzten Sitzungen. Veranlassung dazu
war ein Antrag des Kommunisten Dr. Wieser, in Verfolgung

der Trennung von Kirche und Staat die theologische
Fakultät als staatliche Anstalt aufzuheben und von der
Universität abzutrennen d. h. dem Staate die Kosten für diese
Fakultät (ca. 50—60 000 Fr. jährlich) abzunehmen und der
Kirche zu ¦ überbinden. Die Bekämpfung der Vorlage ließen
sich namentlich die Liberalen Konservativen) angelegen

sein: sie wiesen daraufhin, daß eine vollkommene Trennung

von Staat und Kirche nirgends wirklich durchgeführt
worden und auch gar nicht möglich sei, daß es sich
insbesondere auch in Basel nicht um eine absolute Trennung
handle, sondern mehr um eine finanzielle Auseinandersetzung,

die das Fortbestehen der theologischen Fakultät als
staatliche Anstalt wohl ermöglichte. Die wissenschaftliche
Betrachtung der Religion und ihrer Geschichte gehöre zum Ganzen

der wissenschaftlichen Forschung; ein paar neue
Lehrstühle in der philosophischen Fakultät für Religions- und



Nr. 3 GEISTESFREIHEIT 19

Kirchengesohichte, hebräische Sprache, Erforschung des
alten und neuen Testamentes müßten wohl auch die Gegner
der theologischen Fakultät zugestehen, wie ja solche auch in
Frankreich, Holland und Italien errichtet worden sind, und so
sei es recht fraglich, ob durch die vorgeschlagene Aenderung

überhaupt eine Ersparnis für den Staat erzielt würde.
Die Beschneidung der theologischen Fakultät auf eine
religionswissenschaftliche Abteilung der philosophischen
Fakultät hätte überdies die Seminarausbildung der Theologiestudenten,

der Pfarrkandidaten zur Folge; der Staat habe
aber kein Interesse daran, das theologische Studiuni einem
Predigerseminar zu überweisen und es der Universität zu
entziehen, wo die Freiheit der wissenschaftlichen Forschung
auch auf dem Gebiet der Religion am besten gesichert bleibe.
— Bemerkenswert war die Stellung, welche die Katholiken
zur Vorlage einnahmen. Trotz des Liebeswerbens der übrigen

bürgerlichen Parteien enthielten sie sich der Stimme.
Sie erinnerten daran, daß sie vor einiger Zeit mit ihrer
Forderung auf Zulassung der Ordenspersonen zur Lehrtätigkeit

auch isoliert dagestanden hätten und wollten daher vorerst

einmal zuwarten. So kam es schließlich zum vorläufigen

Sieg des kommunistischen Postulates; es wurde mit 56

gegen 52 Stimmen der Regierung zur. Prüfung überwiesen.
Die Kommunisten haben geschlossen f ü r die Ueberweisung
gestimmt, ebenso die Sozialdemokraten mit 3 Enthaltungen.
Die Liberalen, die Bürgerparteiler, die evangelische
Volksparteiler und der Grütlianer stimmten geschlossen gegen
die Ueberweisung, die Kadikaien mit einer einzigen
Ausnahme. Die Katholiken beharrten, wie gesagt, auf ihrer
Neutralität.

Ob mit diesem Resultat auch tatsächlich etwas in der
Richtung der weiteren Trennung von Kirche und Staat, wie
dies die Linksparteien erstrebten, erreicht sein wird, bleibt
vorderhand abzuwarten. Allzuhoch wird man den kommunistischen

Erfolg nicht einschätzen dürfen. Trotz des für den
Linksblock günstigen Ausganges der Debatte ist ja das letzte
Wort im Großen Rat über diese Angelegenheit noch nicht
gesprochen und schließlich wird das Volk noch um sein Ja
oder Nein befragt werden müssen. Dieser Volksentscheid
wird aber die geplante Neuerung schwerlich gutheißen. Aeus-
serst bedauerlich und gefährlich wäre es nur, wenn in der
Zukunft der Bürgerblock zur Niederwerfung seiner. Gegner
—1 von allen guten Geistern verlassen — die Hilfe der Katholiken

dadurch erkaufen wollte, daß er ihnen in der Frage der
Zulassung der Ordensrn-ersonen zur Lehrtätigkeit entgegenkäme.

Das hieße wirklich den Teufel durch Beelzebub, den
Obersten der Teufel austreiben. Wir Freidenker werden uns
über die schließliche Ablehnung des kommunistischen Antrages

keine grauen Haare wachsen lassen, im Gegenteil.
Gewiß, das Postulat Wieser ist konsequent, aber ob es auch gut
ist, ist denn doch eine andere Frage. Wir halten dafür, daß
es auch im Interesse des freien Gedankens tatsächlich besser
ist, wenn unsere jungen Theologen in der wissenschaftlichen
Sphäre der Universität ausgebildet werden, als wenn sie in
der muffigen Luft eines Predigerseminars zu engherzigen
und fanatischen Dienern ihrer Kirche herangezogen und
dann mit ihren Scheuklappen auf das Volk losgelassen werden.

Die Ausbildung der katholischen Geistlichen, die in den
letzten Jahrzehnten mehr und mehr von den Universitäten
in die Priesterseminarien verlegt worden ist. kann dafür
lehrreiche und warnende Beispiele liefern. Solange es übrigens
die Linksparteien in Basel noch nicht einmal dazu gebracht
haben, daß das Schulgebet in den staatlichen Schulen strikte
verboten und das Volksschulwesen auf rein Aveltlicher Grundlage

errichtet wird, eilt es auch wirklich nicht mit der
Aufhebung der theologischen Fakultät, Es gibt einstweilen
entschieden noch Wichtigeres zu tun im Dienste des freien
Denkens. Qt

Zu derselben Angelegenheit Avird uns ferner geschrieben:
Ein von den Kommunisten im Großen Rat eingebrachtes,

lebhaft diskutiertes Postulat, wonach die theologische Fakultät
an der Universität abzuschaffen sei, ist dem Regierungsrat
überwiesen worden. Für Abschaffung traten außer den

Kommunisten die Sozialdemokraten und ein freisinniger
Anwalt ein; alle übrigen Bürgerlichen stimmten für Beibehal¬

tung, während sich die Katholiken und drei mutige
Sozialdemokraten der Stimme enthielten. Auch die Regierung widersetzte

sich der Ueberweisung, weil sie einen Beschluß vor
Behandlung des Universitätsgesetzes unzweckmäßig finde.

Eine eigentümliche Logik. Als ob nicht gerade vor
Behandlung eines Gesetzes Direktiven erwünscht sein müßten.

Die Katholiken, die eigentlich für Aufhebung der
protestantischen Pfarrerbildungsanstalt — etwas anderes ist ja
die theologische Fakultät nicht ¦—¦ hätten stimmen müssen,
haben sich diplomatisch klug enthalten: Es ist zu erwarten,
daß sie sogar gegen die Aufhebung stimmen werden,
insofern man sich hiefür erkenntlich zeigt. Bereits haben die
Katholiken ihr bescheidenes Wünschlein laut werden lassen:
Errichtung einer Professur für Patrist ik oder scholastische
Philosophie an der Universität. Das hat gerade noch
gefehlt, nachdem bereits unsere philosophische Fakultät sich
rühmen kann, den Dualismus in jeglicher Gestalt zu lehren.
Doch mit diesem Würstlein wäre, wie dem «Vaterland» von
«hoehangesehener geistlicher Seite» geschrieben wird, der
Hunger der Katholiken keineswegs gestillt. Ihre Forderungen

gehen nach dem Schlußpassus des besagten Artikels ein
bißchen weiter: «Aus der Ferne scheint es, diese Gegenleistung

wäre nicht genügend. Abgesehen davon, daß die
Ausschließung katholischer Professoren ohnehin eine Ungerechtigkeit

und ein Schaden für die Universität selber ist, wer
verbürgt, daß die versprochenen Professoren vollkarätige
Katholiken sein würden? Und wäre der katholischen Sache
mit diesem Mischmasch groß gedient? Uns. will scheinen,
die entsprechende Gegenleistung bestände darin, daß den
Katholiken in Basel die Protestanten endlich das geben, was
diese in ihrem Sinne schon längst besitzen: Katholische Schulen,

seien es freie Schulen mit staatlich°m Zuschuß, seien es
katholische Schulabteilungen mit staatlichem Charakter, oder
wie immer man die Sache kombinieren will. Was in Holland,
in England, in Belgien möglich, soll endlich auch in Basel
nicht unmöglich sein. Das wäre eine wirklich entsprechende
Gegenleistung, obschon auch sie nur eine späte Erfüllung
dessen, was längst eine Forderung der Gerechtigkeit
gewesen.» ¦

Ob nun gewissen Kreisen endlich die Augen aufgehen?
Wir glauben kaum; denn die meisten Voten der frommen
Protestanten zeugten allzu sehr von Armut im Geiste.

Die sclvvarze Hermandad. Ein Fastnachtwitz, man werde
den letzten protestantischen Basler Polizisten von Künstlerhand

verewigen, hat die Öffentlichkeit neuerdings darauf
aufmerksam gemacht, daß der ultramontane Vorsteher des
Polizeidepartements größtenteils oder sogar ausschließlich
Katholiken einstelle. Die Prüfungskommission des Großen
Rates teilt nun zur Beruhigung der Bevölkerung mit, der
Polizeidirektor hätte versichert, es werde überhaupt keine
Liste über die konfessionelle Zugehörigkeit der Polizisten
geführt,

Es mutet denn doch mehr als naiv an, wenn sich
die großrätliche Prüfungskommission mit dieser pfiffigen
Erklärung abspeisen ließ. Als ob den Schwarzen so wenig
an der Konfession läge, daß sie sich über derlei Privatsachen
überhaupt nicht kümmerten. Warum aber hat der Vorsteher
des Polizeidepartements nicht sofort eine Enquete angeordnet,

um dem Vorwurf einseitig konfessioneller Bevorzugung
zu begegnen? Doch offenbar deshalb, weil eine Statistik den
einwandfreien Nachweis hätte erbringen und darlegen müssen,

wie die Katholiken, sobald sie an einflußreichen Stellen
sind, diese zu Ungunsten der andersgläubigen Bevölkerung
ausnützen. Allein so weit reichen die Schlüsse der dummen
Protestanten nicht, denkt der Polizeigewaltige, und wirkt
ungestört weiter im Geiste der Alleinseligmachenden.. -r.

Der Kulturkampf im Elsafs.
Die französischen Kardinäle und Erzbischöfe haben eine

programmatische Erklärung veröffentlicht, in der sie die
antiklerikale Politik der Regierung Herriot verurteilen und
gegen die Einführung der interkonfessionellen Staatsschule
(Simultanschule, Laienschule) in Elsaß-Lothringen Stellung
nehmen. In dieser Erklärung wird u. a. gesagt, daß die
Gesetze über die Trennung von Kirche und Staat und über die


	Basel : der Kampf um die Basler theologische Fakultät

