
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 3

Artikel: Ostern

Autor: Drews, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407196

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407196
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Jahrgang — Auflage: 1250 Nr. 3 ZÜRICH, 31. März 1d25

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 8. Jahrgang

Erscheint monatlich

Adresse des Geschäftsführers:
Gesdiäftsstelle der F. V. S-,

Postfach Basel 5.
Postcheckkonto V 6915

Oberste Autorität ist die souveräne Vernunft.
Giordano Bruno.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-K halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
insertionspreis :

Die Millimeterzeile (einsp.) 25 Cts.
(3X15%, 6X25%, 12X40%}

Schlechte Gesellschaft.
Von Karl Spitteier.

Kam eines Mannes Seele jüngst gegangen,
Der Erde Licht und Leben zu empfangen.
Im Tale Josaphat am Briickensteg
Vertrat ein Abgeschiedener ihm den Weg —
«Halt ein! Wohin?» Der Neuling sprach verwundert:
«Wieso? Warum? Ins währende Jahrhundert.»
«Du könntest, darf ich meinen Rat empfehlen,
Dir eine bessere Gesellschaft wählen.

Es ist kein Mannesmark, est ist ein Teig,
Mit Fäusten tapfer, an Charakter feig.
Es fehlt der Mut, der im Gewissen sitzt,
Der freie Geist, der frisch die Wahrheit blitzt.
Duckmäuser, hinter die Moral versteckt,
Blinzelt ein jeder pfiffig nach Respekt.
Mit Anstand ist ihr Muckerherz befrackt;
Heucheln, das Wort klingt schlecht, drum nennt man's Takt.

Mit Oel und Andacht salben sie ihr Haupt
Vor einem Gott, an welchen keiner glaubt.
Prüd bis zur Zehe, bis zum Molekül,
Entbehren sie das erste Schämgefühl,
Das Schamgefühl, den Spiegel vorzunehmen,
Um vor der Weltgeschichte sich zu schämen.
Denn, was erstritten unsrer Väter Taten,
Das haben sie verschachert und verraten.
Ich würd mir's noch einmal überdenken
Und in ein redlicher Jahrhundert schwenken.»

Ostern.
Von Prof. Dr. Arthur Drews, Karlsruhe.

Das Osterfest war ursprünglich ein reines Frühlingsfest.
Man feierte es zur Zeit der Frühlings-Tag- und

Nachtgleiche, in den Tagen, wo die Sonne den unteren (winterlichen,

südlichen) Bogen ihrer jährlichen Bahn durchlaufen
hatte und nunmehr beim Himmelsgleicher, der den Himmel
in zwei Hälften teilt, wieder angelangt war, um über diesen

emporzusteigen. Astronomisch genau findet dieser
Vorgang am 21. März statt. In Babylon befand sich um 3000
Jahre vor Beginn unserer Zeitreclmung an dieser Stelle des
Tierkreises, das heißt der Bahn der Sonne, das Frühlingszeichen

des Stieres. So veranschaulichte man sich Marduk,
den Stadtgott von Babylon, in der Gestalt des Stieres oder
als Sonnenstier, indem man die Sonne mit demjenigen
Tierkreiszeichen in eins verschmolz, in welchem sie nach damaliger

Vorstellung ihren jährlichen Lauf durch den Tierkreis
anfängt. Beim Eintritt der Sonne in den Stier sinken die
Sternbilder, die während des Winters den Himmel
beherrscht haben, unter den westlichen Horizont hinunter,
insbesondere die Herbst- oder Winterschlange, deren morgendlicher

Aufgang in der Herbstgleiche den Beginn des Winters
angekündigt hatte. Daraus' entsprang die Vorstellung eines
Kampfes Marduks mit dem Winterdrachen, der Tiamat, die
der Gott in der Frühlingsgleiche töten und dadurch die gute
fruchtbare Jahreszeit herbeiführen sollte, nachdem die
Winterschlange den Regen gebracht und die Erde mit ihren
Gewässern überschüttet hatte. Marduk, der Drachenbesieger,
war hiernach bei den Babyloniern der Held des Frühlings¬

festes. Man führte sein Bild in einem feierlichen Aufzug
durch die Straßen, setzte ihn in jubelnder Begeisterung nach
Vertreibung der bisherigen Inhaber seiner Herrschaft, als
den Gott des neuen Jahres ein, hielt ein Festmahl zu seinen
Ehren ab und trieb allerlei Mummenschanz und Neckerei,
um der Fröhlichkeit über den Wandel der Dinge Ausdruck
zu verleihen.

Auch die Israeliten feierten ihr Passahfest als ein Fest
der Frühlings-Tag- und Nachtgleiche, allerdings vierzehn
Tage später als die letztere, nämlich zur Zeit des Vollmondes
nach Frühlingsanfang, am 14. Tage des Monates Nisan.
Das scheint mit ihrem ursprünglichen Mondkultus
zusammenzuhängen, wie er mit dem Sonnenkultus im Kalender in
eins verschmolzen wurde. Zur Zeit, als dieses Fest eingesetzt
wurde, befand sich an der Stelle, wo die Sonnenbahn den
Himmelsgleicher schneidet, infolge des Vorrückens der Tag-
und Nachtgleiche nicht mehr der Stier, sondern das
Tierkreiszeichen des Widders (seit etwa 2000 vor Beginn u. Z.).
Der Widder aber galt auch als ein Lamm, wofür er besonders

von den Persern angesehen wurde. Daher die Symbolik
des Passahlammes. Der Ausdruck Passah bedeutet «Durchgang»

oder «Uebergang», nämlich den Durchgang der Sonne
durch den Himmelsgleicher, ihren Uebergang aus dem unteren

in den oberen Bogen ihres Jahreslaufes. Die Sage machte
hieraus einen «Vorübergang» des Todesengels an den Häusern

der Israeliten kurz vor ihrer Auswanderung aus Aegypten.
Es scheint, daß auch bei dieser Sage der Sternhimmel

eine bestimmende Rolle gespielt hat. Aegypten hieß bei den
Alten das «Unterland», die südliche Gegend der Sonnenbahn,
die von der Sonne während der dunklen, winterlichen Jahreszeit

durchwandert wurde, und wo sie gleichsam in die
Gewalt der ihr feindlichen Wintergestirne geraten und von dieser

in Knechtschaft gehalten wurde. («Aegyptische Finsternis».)

Dem gegenüber bezeichnete der obere nördliche Bogen
ihrer Bahn das «gelobte Land» der sommerlichen, fruchtbaren

Jahreszeit, das Land, wo Milch und Honig fließt, wie sie
am Sternhimmel durch das Bienengestirn in der Nähe des
Widders und die Milchstraße, die beim Stier die .Sonnenbahn
in zwei Hälften teilt, versinnbildlicht wurde. Die Israeliten

verspeisten beim Frühjahrsfest das Passahlamm als
irdischen Vertreter des himmlischen Widders oder Lammes, das
alsdann in den Strahlen der Sonne ausgelöscht erschien, und
zwar je zwölf Teilnehmer zusammen im Hinblick auf die
zwölf Monate des Jahres öder die zwölf Tierkreiszeichen, die
von der Sonne jedes Jahr durchwandert wurden.

Zur Frühlingsfeier, wo die Sonne aus dem unteren
Bogen ihrer Bahn emporkam, bildete die Herbstfeier das
gerade Gegenstück. Die Sonne war alsdann, nachdem sie zur
Zeit der Sommersonnenwende (am 21. Juni) ihren höchsten
Punkt erreicht hatte, wieder beim Himmelsgleicher
angekommen. Tage und Nächte waren wieder gleich lang, und
die Sonne sank in den unteren, südlichen Bogen ihrer Bahn
hinunter. Das deutete die mythische Phantasie der Alten im
Hinblick auf das jetzt erfolgende Absterben der Natur als
den Tod der Sonne. Sie starb unter dem unheilvollen Einfluß

der bösen Herbst- und Wintergestirne, die jetzt des
Morgens über den Horizont heraufkamen und den Himmel
während der nächsten Monate beherrschten. Zur Zeit, als
der Stier das Frühlingszeichen war, galt der Skorpion, der



18 GrEISTESFRElHElT Nr. 8

auch wohl als ein Eber angesehen wurde, als der hiram-
lische Gegner des Sonnengottes. Daher sehen wir auf den
Mithrareliefs den bösen Dämon Ahriman in Skorpionsgestalt

die Zeugungsorgane des- himmlischen Stieres annagen
und sollte der phrygische Attis seinen Tod durch einen Eber
gefunden haben. Als dann die Sonne zur Frühlingszeit in
das Zeichen des Winters vorrückte, trat die Schlange an die
Stelle des Skorpions, wie sie nach der biblischen Erzählung
die Vertreibung des Menschen aus dem Paradiese und den
Verlust ihrer ursprünglichen Seligkeit herbeigeführt haben
sollte. Die Sonne begab sich nun in die himmlische Unterwelt,

das Totenreich, die Hölle, zu dem Volke, «das im Fin-
stern sitzt», und entzog den Menschen ihre Strahlen. Aber
am 21. März kam sie in der Frühlingsgleiche wieder aus dem
unteren Bogen ihrer Bahn empor und leuchtete der Welt
von neuem. Jedesmal bei den beiden Gleicherpunkten
schnitt sie den Himmelsgleicher in der Form eines schrägen
Kreuzes. Daher verknüpfte sich die Figur des Kreuzes mit
dem Untergang sowohl wie mit dem Neuanfang der Sonne
bei ihrem Jahreslaufe. Man ließ sie im Herbst am Kreuz
den Tod erlitten haben, gekreuzigt sein, und durch das
Kreuz zugleich wieder zu einem neuen Leben auferstehen.
Man verschmolz im Festkalender die beiden Himmelskreuze,
das Herbstkreuz und das Frühlingskreuz, miteinander und
gelangte so dazu, Tod und Leben der Sonne in dasselbe Bild
zusammenzufassen, indem man das Fest des Todes und
dasjenige der Neubelebung der Sonne in denselben Zeitpunkt,
die Zeit der Frühlingsgleiche, verlegte.

Schon im alten Babylon soll Marduk in der Frühlingsgleiche

den Tod überwunden haben. Sein Wiederemporkommen

aus dem winterlichen Teile seiner Bahn wurde
zugleich als ein Heraufsteigen aus dem winterlichen Grabe
angesehen. Seine feierliche Einsetzung zum neuen Jahresgott

(griechisch anastasis) galt also zugleich als seine
Auferstehung. Auch bei den Christen scheint, wie William
Benj. Smith in seinem «Vorchristlichen Jesus» gezeigt hat,
der Ausdruck anastasis ursprünglich nur so viel wie Einsetzung

oder Bestellung zum Weltherrscher, d. h. Jahresgott,
bedeutet zu haben. Aber dann nahm das Wort die Bedeutung
der Auferstehung Christi aus dem Grabe an, eine je entschiedenere

Bedeutung der Tod Gottes im Mythus des «Lichtes
der Welt» gewann. Die Vorstellung des Kreuzes als des
Todeszeichens, das zugleich ein Zeichen des Lebens war, trat in
den Mitelpunkt der christlichen Gedankenwelt. Dabei
verknüpfte sich mit ihr die Vorstellung des Widders oder Lammes.

Bei den Israeliten pflegte dem Passahlamme beim Braten

ein Spieß der Länge nach durch den ganzen Leib und
ein anderer der Quere nach durch die Brust gesteckt zu werden,

so daß die beiden Spieße die Gestalt eines Kreuzes
bildeten, an welchem das Lamm zu hängen schien — eine
Nachbildung des himmlischen Widders am Frühlingskreuze: das
Kreuz als Zeichen der Auferstehung und des Lebens. Bei
den Christen hingegen bestimmte das Herbstkreuz die
Gestalt des Mythus: man" ließ Christus an einem solchen gestorben

sein und faßte ihn im Hinblick auf Jes. 53 als das Lamm
auf, das sich selbst zur Entsühnung der Welt von ihren Sünden

geopfert habe. In der Frühlingsgleiche wird die Sonne
an das Kreuz «erhöht», wie der astronomische Ausdruck lautet,

weil sie alsdann am Kreuze im Zeichen des Widders wieder

hochkommt. Man versteht so, wie die Vorstellung vom
«Gotteslamm» sich bilden konnte, das, und dies zwar in der
Frühlingsgleiche, zur Erlösung der Welt (nämlich von den
Uebeln des Winters) durch die Erhöhung ans Kreuz den Tod
erlitten haben sollte, um alsbald aus dem Grabe wieder
aufzuerstehen.

Es kann hiernach kein Zweifel sein; die angebliche Ge-~
schichte Christi, des Welterlösers, wie sie uns in den
Evangelien mitgeteilt wird, ist ursprünglich ein Sonnenmythus
gewesen und als solcher vom Himmel und nicht aus
irgendwelchen wirklichen Geschehnissen abgelesen. Es ist die
Geschichte des jährlichen Schicksals der Sonne, die am Herbstkreuz

«stirbt», in die Unterwelt, die Höhe, hinabsteigt, wo
sie den Abgeschiedenen ihr Licht leuchten läßt, um in der
Frühlingsgleiche im Zeichen des Lammes oder in der
Gestalt des Lammes wieder aufzuerstehen und der Welt das
neue Heil zu bringen. So ist die Sonne in der Tat der «Mittler»

zwischen Hölle und Himmel, zwischen Welt und Gott.

zwischen der bösen und der guten Zeit des Jahres. Ihr Bild
im Herbst ist nur die Kehrseite ihrer Wiederauferstehung im
Frühling, und das Kreuz, auf der einen Seite ein Zeichen der
Vernichtung, ist auf der anderen zugleich ein solches der
Erneuerung des Lebens. Darin beruht das «Geheimnis» des
Kreuzes. Es ist keineswegs etwas den Christen Eigentümliches,

sondern spielt in vielen antiken Geheimkulten und so
auch in der Religion des persischen Mithra und phrygischen
Attis eine bedeutsame Rolle. Auch Attis wurde dargestellt,
an einer Fichte aufgehängt, zu seinen Füßen ein Lamm, und
sollte durch seinen Tod im Frühling, bzw. im Herbst die
Erneuerung der Welt herbeigeführt haben. Und was uns vom
Neujahrsfest des Marduk berichtet wird, das spiegelt sich
auch in der Ostergeschichte Christi wieder, zum Beispiel seine
feierliche Einholung, sein Eintritt in den Tempel, deren
bisherige Inhaber, die «Wechsler und Verkäufer», er hinaustreibt,

sowie vor allem auch seine Verurteilung und sein
gewaltsamer Tod. Wissen wir doch jetzt aus den neuesten
Keilschriftfunden, daß auch Marduk in den religiösen Festspielen
zu Ehren dieses Gottes als Verurteilter, Gestorbener und
Auferstehender hingestellt und sogar die Wahl zwischen ihm
und Barabbas in einem ganz entsprechenden Vorgang
veranschaulicht wurde.

Es gehört viel Gutgläubigkeit dazu, um bei diesen
Feststellungen noch an einen geschichtlichen Vorgang bei den
Osterereignissen des Neuen Testamentes glauben zu können.
Die Geschichte Christi ist hier, wie überall sonst, nur ein ins
Historische umgesetzter Mythus, und zwar ein Sonnenmythus:
die Sonne als der Heiland der Welt; und die Tatsache ihres
Sterbens und ihrer Auferstehung ist vom Himmel abgelesen
und besitzt in anderen Religionen und Geheimkulten des
Altertums eine mehr oder weniger deutliche Entsprechung.
Wie diese Geschichte im einzelnen zustande gekommen ist,
welche Rolle hierbei außer dem Sternhimmel vor allem das
Alte Testament mit seiner Vorstellung des leidenden
sterbenden und wiederauferstehenden Gottesknechtes (Jes. 53)
gespielt hat, und wie aus diesem Mythus heraus die christliche
Religion sich hat entwickeln können, ohne daß wir hierbei
Veranlassung haben, einen geschichtlichen Jesus als Stifter
des Christentums anzunehmen, das habe ich in meinen Werken:

«Die Christusmythe», «Das Markusevangelium als Zeugnis

gegen die Geschichtlichkeit Jesu» (1921), «Der Sternhimmel

in der Dichtung und Religion der alten Völker und des
Christentums» (1923) und «Die Entstehung des Christentums
aus dem Gnostizismus» (1924) eingehend auseinandergesetzt
und muß an dieser Stehe hierauf verweisen. Für uns ist das
Osterfest keine Erinnerung an einen geschichtlichen
Vorgang, sondern ein Frühlingsfest, was es ursprünglich war;
und was wir feiern, ist nicht der Tod und die Auferstehung
eines Gottes, sondern der Sieg des Lichtes über die winterliche

Finsternis und der Anbruch eines neuen Frühlings,
der uns allen neue Kraft und neues Leben bescheren und
uns mit der frohen Hoffnung auf eine bessere Zeit als die
heutige erfüllen muß.

Basel.
Der Kampf um die Basler theologische Fakultät

beschäftigte in stundenlangen, ausgiebigen Debatten den
Großen Rat in seinen letzten Sitzungen. Veranlassung dazu
war ein Antrag des Kommunisten Dr. Wieser, in Verfolgung

der Trennung von Kirche und Staat die theologische
Fakultät als staatliche Anstalt aufzuheben und von der
Universität abzutrennen d. h. dem Staate die Kosten für diese
Fakultät (ca. 50—60 000 Fr. jährlich) abzunehmen und der
Kirche zu ¦ überbinden. Die Bekämpfung der Vorlage ließen
sich namentlich die Liberalen Konservativen) angelegen

sein: sie wiesen daraufhin, daß eine vollkommene Trennung

von Staat und Kirche nirgends wirklich durchgeführt
worden und auch gar nicht möglich sei, daß es sich
insbesondere auch in Basel nicht um eine absolute Trennung
handle, sondern mehr um eine finanzielle Auseinandersetzung,

die das Fortbestehen der theologischen Fakultät als
staatliche Anstalt wohl ermöglichte. Die wissenschaftliche
Betrachtung der Religion und ihrer Geschichte gehöre zum Ganzen

der wissenschaftlichen Forschung; ein paar neue
Lehrstühle in der philosophischen Fakultät für Religions- und


	Ostern

