
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 2

Rubrik: Propagandafonds

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 GEISTESFREIHEIT. 13

ral und ihrer Seligmacherei prahlt, den Kriminalgerichten
die größte Zahl von Verbrechern liefert (s. Nr. 9 d. Bl.
«Kriminalität und Kirchenglaube»; auch der Jesuit Krose kommt
in seinen Erhebungen zu demselben für die katholische Kirche

ungünstigen Ergebnis). Aber es hat uns ferngelegen und
es fällt uns auch jetzt nicht ein, die Kirche für die Verbrechen

ihrer Glieder verantwortlich zu machen. Wenn aber die
katholische Kirche fortfährt, Unkirchlichkeit und
Verbrechertum in ursächlichen Zusammenhang zu bringen, um auf
diese Weise die Freidenker zu brandmarken und ihre Stellung

im Volksganzen zu untergraben, so sind wir es unsern
Gesinnungsgenossen schuldig, dieses ehrabschneiderische
Pharisäertum als Ausfluß fanatischen Hasses, als engstirnige
Selbstüberhebung zurückzuweisen. Die katholische Kirche,
deren Geschichte von Verbrechen und Sittenlosigkeit strotzt,
deren Stätten ausschließlichen Gottesdienstes, die Klöster, die
Pflegestätten der niedrigsten Laster waren und deren höchste
Vertreter oft am tiefsten im Schlamme menschlicher Verworfenheit

wateten, hätte wirklich alle Ursache zur Selbstkritik
und zur Bescheidenheit. Ihr moralischer Hochmut steht in
geradezu narrenhaftem Gegensatz zu ihrem «Vorleben», und
es ist ein sohlechtes Zeichen für sie, daß sie es nötig hat,
ihren Anhängern das Gruseln vor der Unkirchlichkeit
beizubringen, um sie an sich zu fesseln. Das «Schw. Kath. Volksblatt»

führt als Stütze seiner verleumderischen These von
der demoralisierenden Wirkung der Religionslosigkeit an,
«daß in Chicago in fünf Jahren von 1910 bis 1915 von 50 000
Personen unter 16 Jahren, welche die Hände der Polizei jener
Stadt passierten, nicht einmal ein Sechstel auch nur das
Geringste über die zehn Gebote gehört hatten». Mit unglaublicher

Kurzsichtigkeit oder bewußter Fälscherabsicht — das
können wir nicht untersuchen — unterschlägt der Volksblattschreiber

die Tatsache, daß von den betreffenden Jugendlichen

wohl die allermeisten als Verwahrloste, Heimatlose,
Obdachlose in der Millionenstadt Chicago auf der Straße, im
grauenhaften Elend, unter Verbrechern aufgewachsen sind
und nicht bloß keine religiöse Moral kennen gelernt haben,
sondern gar keine. Er unterschlägt, daß sie elternlos,
erziehungslos, führerlos, ohne Liebe, ohne verständnisvolle
Fürsorge, ganz auf sich angewiesen, Tag für Tag gegen das
Verhungern und Nacht für Nacht gegen das Erfrieren kämpfend,
aus Selbsterhaltungstrieb zum Vergehen gegen die
gesellschaftliche «Ordnung» gedrängt' wurden. Dieser geistig
blindgeborne Ignorant sieht nicht ein, daß er mit den Zahlen,
die er bringt, eine ungeheure Anklage gegen die christlich^
Gesellschaft, die solche Zustände in sich duldet, erhebt. Da
tun sie groß, diese Christen, mit den Millionen, die sie für
die Mission unter den «Heiden» aufwenden (siehe Artikel
«Missionsbettel» in dieser Nummer) und lassen dabei die
Menschen in ihrer allernächsten Nähe elendiglich an Leib

ungeheuer der «Malojaschlange» den Hängen entlang. Keine
schwatzenden Fremden stören die unvergleichliche Stille des
Bergwaldes und die Gedanken des fröstelnd hastenden Pilgers.
Nietzsche-Stimmung liegt in der ganzen Natur.

«Gelobt sei, was da hart macht! Also sprach Zarathustra.»
Und willkürlich lenkt der Wanderer seine Schritte vom

ausgestorbenen Sils über sumpfige Wiesen der Halbinsel Chaste zu,
trotz knapper Zeit kurze Pilgerfahrt noch unternehmend zum
Lieblingsplatze des Einsamsten, der Härte predigte und Liebe
übte, auf Pfaden, auf denen Zarathustra entstand.

Den Hut in die Stirne gedrückt, mit flatterndem Mantel dem
Sturme entgegen zwischen knorrigen Wettertannen den felsigen
Klippen entlang stürmt er dem umbrausten Ende des Vorsprungs
zu, während immer wilder die schäumenden Wogen des rauhen
Bergsees an die Granitfe'sen klatschen, vergeblich sie zu
verschlingen suchend. Der dichte, alles verhüllende Nebel gibt dem
See den Ausdruck des Unendlichen. Hart und unerbittlich wie
der Uehermensch ist die Szenerie, bitter und hart ist die
Stimmung des Eilenden. Am äussersten Ende, wo die Woge am
höchsten spritzt, der Sturm am mächtigsten sein gewaltiges Lied
singt und der Fels am steilsten, dort ist das Ziel.

Umgebfin von einer Prätorianergnrrle von zerzausten Wetterfichten

und zähen Legföhren steht ein Felsklotz, auf dem in
unvergänglichen Lettern eingemeisselt steht:

«O Mensch! gib Acht!
«Was spricht die tiefe Mitternacht?
«Ich schlief, ich schlief —
«Aus tiefem Traum bin ich erwacht!
«Die Welt ist tief,
«Und tiefer als der Tag gedacht.
«Tief ist ihr Weh —
«Lust — tiefer noch als Herzeleid:

und Seele zugrunde gehen! Verwendet, ihr Christen, die
Millionen, die ihr hinauswerfet für die materiellen und
geistlichen Narkotika, womit ihr die «Heiden» zu Ausbeutungsobjekten

gewissenloser Gewinnsucht umbildet, verwendet die
Millionen zur Bereitung freundlicher Heimstätten, zur
Heraushebung der Aermsten aus dem Sumpfe des Elends; auch
die Milliarden, die ihr, Christen, Jahr für Jahr auswerfet für
die Kriegsvorbereitung, verwendet für Taten der Liebe, der
Gerechtigkeit, des Friedens! Dann wollen wir glauben, daß
«Christ sein» bedeutet «ein edler Mensch sein». So wie ihr
jetzt seid, als Gesamtheit, als Kirche, macht ihr dem
«Christentum» wenig Ehre, und es tut not, daß die zu sich selbst
erwachende Menschheit über eure Selbsttäuschung hinweg zu
dem überchristlichen Ziele dränge, das ihr in eurem
selbstsüchtigen Seligwerdungswahn nicht kennt: zur Menschlichkeit.

E. Br.

Propagandafonds
Zuwendungen an Gesdiäftsstelle der F. V. S., Base',

Postscheck V 6915.

Der Krieg.
In katholischer Betrachtung.

(Aus «Klipp und klar», Apologetisches Taschenlexikon für
jedermann, von Fr. X. Brors, S. J. — Mit Genehmigung der geistlichen

Obrigkeit.)
Ist der Krieg nicht das größte Uebel?

Nein! Das größte Uebel ist die Sünde. Nicht jeder Krieg
ist eine Sünde.

Ein ungerechter Krieg ist ein furchtbares Uebel und eine
entsetzliche, tausendfache Sünde. Er entsteht aus Herrschsucht,
Rauflust, Rachsucht, Habsucht oder Neid. Natürlich wird der
ungerechte Angreifer stets Sclieingründe für seinen Angriff
vorschützen.

Als Verteidigungskrieg — als Notwehr — ist der Krieg erlaubt,
kann sogar Pflicht sein.

Ein König oder ein Parlament dürfen das Volk nicht
zugrunde gehen lassen, sie müssen es schützen und verteidigen. (Es
wäre schon gut, wenn Könige und Parlamente die Kriege allein
ausfechten müssten. Die Red.) Es wurde ihnen von Gott das
Schwert gegeben gegen innere und äussere Feinde des Staates.
Selbst ein Züchtigungskrieg (Als solcher begann der Weltkrieg.
Die Red.) gegen ein Volk, das ein schweres Unrecht einem andern
angetan hat, kann vollauf berechtigt sein. Ruft die Obrigkeit die,
Männer auf zum gerechten Krieg, so ist die Teilnahme am Kriege
eine hohe sittliche Tugend und wird, da man bereit ist, für das
Vaterland sein Leben einzusetzen, zum Heldentum. (Man achte
darauf, dass es oben heisst, dass auch der ungerechte Angreifer

«Weh spricht: Vergeh!
«Doch alle Lust will Ewigkeit —
«Will tiefe, tiefe Ewigkeit!

Friedrich Nietzsche.»
Ein eiserner Haken harrt des Lorbeers für den, der nicht

für Alle, nicht für Viele, sondern nur für Wenige seine Botschaft
vom Uebermenschen geschrieben.

Mit grimmigem Lächeln betrachtet der Pilger die zahlreichen
Bonbonschachteln und Schokoladenpapiere, mit denen der Boden
bestreut ist, Denkmäler der «Vielen, der Allzuvielen».

Sinnend und düster, den Hut in der Hand, verweilt der
wettergebräunte Fremdling, von Lebensstürmen gezaust, um Ideale
betrogen und von Freunden verlassen.

«Diese neue Tafel, o meine Brüder, stelle ich über euch:
werdet hart! — » (Zarathustra). ;

O lass mir einen Brosamen deines Evangeliums zuteil werden,

du Grosser! Gib mir von der Härte deines Uebermenschen!
Lasse mein Herz werden hart wie dieser Granit und kühl wie dss
Eis dieser G'etscherberge. auf dass es nicht mehr wund aufzuckt
in heissem Weh für die Not dieser Vielen, der Allzuvielen.

Sinnend lauscht der Fremdling noch eine Zeitlang den
gewaltigen Tönen der Hochgebirgsnatur, als vernähme er Antwort
aus dem heulenden Sturm und .den empörten Wogen, und höheren

Antlitzes und elastischeren Schrittes setzt er seinen Weg
fort der Klippe entlang, um dann im Dunkel des Bergwaldes zu
verschwinden.

«Der soziale Mensch und seine Grundfragen» von Johannes M.
Verweyen. Verlag von Ernst Reinhardt, München 1924. (397 S.)

Zu den erfreulichen Charakterzügen des 20. Jahrhunderts
gehören die sozialen Tendenzen. Dem Philosophen erwächst die
Aufgabe, das unklare, gefühlsmässige soziale Erlebnis zur Klar-


	Propagandafonds

