Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)
Heft: 2
Rubrik: Propagandafonds

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 2 GEISTESFREIHEIT 18

ral und ihrer Seligmacherei prahlt, den Kriminalgerichten
die groBte Zahl von Verbrechern liefert (s. Nr. 9 d. Bl. «Kri-
minalitdt und Kirchenglaube»; auch der Jesuit Krose kommt
in seinen Erhebungen zu demselben fiir die katholische Kir-
che ungiinstigen Ergebnis). Aber es hat uns ferngelegen und
es fillt uns auch jetzt nicht ein, die Kirche fiir die Verbre-
chen ihrer Glieder verantwortlich zu machen. Wenn aber die
katholische Kirche fortfihrt, Unkirchlichkeit und Verbre-
chertum in urséchlichen Zusammenhang zu bringen, um auf
diese Weise die Freidenker zu brandmarken und ihre Stel-
lung im Volksganzen zu untergraben, so sind wir es unsern
Gesinnungsgenossen schuldig, dieses ehrabschneiderische
Pharisdertum als AusfluB fanatischen Hasses, als engstirnige
Selbstiiberhebung zuriickzuweisen. Die katholische XKirche,
deren Geschichte von Verbrechen und Sittenlosigkeit strotzt,
deren Stétten ausschlieBlichen Gottesdienstes, die Kloster, die
Ptlegestitten der niedrigsten Laster waren und deren hochste
Vertreter oft am tiefsten im Schlamme menschlicher Verwor-
fenheit wateten, hétte wirklich alle Ursache zur Selbstkritik
und zur Bescheidenheit. Thr moralischer Hochmut steht in
geradezu narrenhaftem Gegensatz zu ihrem «Vorleben», und
es ist ein schlechtes Zeichen fiir sie, daB sie es nétig hat, ih-
ren Anhiéngern das Gruseln vor der Unkirchlichkeit beizu-
bringen, um sie an sich zu fesseln. Das «Schw. Kath. Volks-
blatt» fiihrt als Stiitze seiner verleumderischen These von
der demoralisierenden Wirkung der Religionslosigkeit an,
«dafB in Chicago in fiinf Jahren von 1910 bis 1915 von 50 000
Personen unter 16 Jahren, welche die Hinde der Polizei jener
Stadt passierten, nicht einmal ein Sechstel auch nur das Ge-
ringste iiber die zehn Gebote gehort hatten». Mit unglaubli-
cher Kurzsichtigkeit oder bewuBter Filscherahsicht — das
konnen wir nicht untersuchen — unterschliigt der Volkshlatt-
schreiber die Tatsache, daB von den betreffenden Jugendli-
chen wohl die allernieisten als Verwahrloste, Heimatlose, Oh-
dachlose in der Millionenstadt Chicago auf der StrafBe, im
grauenhaften Elend, unter Verbrechern aufgewachsen sind
und nicht bloB keine religiése Moral kennen gelernt haben,
sondern gar keine. Er unterschlidgt, daB sie elternlos, erzie-
hungslos, fiithrerlos, ohne Liebe, ohne verstindnisvolle Fiir-
sorge, ganz auf sich angewiesen, Tag fiir Tag gegen das Ver-
hungern und Nacht fiir Nacht gegen das Erfrieren kiimpfend,
aus Selbsterhaltungstrieb zum Vergehen gegen die gesell-
schaftliche «Ordnung» (1) gedrdngt wurden. Dieser geistig
blindgeborne Ignorant sieht nicht ein, daB er mit den Zahlen,
die er bringt, eine ungeheure Anklage gegen die christlichr
Gesellschaft. die solche Zustinde in sich duldet, erhebt. Da
tun sie grofB, diese Christen, mit den Millionen, die sie fiir
die Mission unter den <Heiden» aufwenden (siehe Artikel
«Missionsbettel» in dieser Nummer).und lassen dabei die
Menschen in ihrer allernichsten Ni#he elendiglich an Leib

und Seele zugrunde gehen! Verwendet, ihr Christen, die
Millionen, die ihr hinauswerfet fiir die materiellen und geist-
lichen Narkotika, womit ihr die «Heiden» zu Ausbeutungs-
objekten gewissenloser Gewinnsucht umbildet, verwendet die
Millionen zur Bereitung freundlicher Heimstidtten, zur Her-
aushebung der Aermsten aus dem Sumpfe des Elends; auch
die Milliarden, die ihr, Christen, Jahr fiir Jahr auswerfet fiir
die Kriegsvorbereitung, verwendet fiir Taten der Liebe, der
Gerechtigkeit, des Friedens! Dann wollen wir glauben, da8
«Christ sein» bedeutet «ein edler Mensch sein». So wie ihr
jetzt seid, als Gesamtheit, als Kirche, macht ihr dem «Chri-
stentum» wenig Ehre, und es tut not, daB die zu sich selbst
erwachende Menschheit. iiber eure Selbsttduschung hinweg zu
dem iiherchristlichen Ziele drénge, das ihr in eurem selbst-
stichtigen Seligwerdungswahn nicht kennt: zur Menschlich-
keit. E. Br.

000000000000 00000000000000000000000000000000
11 Propagandafonds !!
Zuwendungen an Gesdafissielle der F. V. S., Basel,
Postschedc V 6915.

0000000000000 0000000000000000900000000000000

Der Krieg.
In katholischer Betrachtung.

(Aus «Klipp und klar», Apologetisches Taschenlexikon fiir je-
dermann, von Fr. X. Brors, S. J. — Mit Genehmigung der geistli-
chen Obrigkeit.) ’

Ist der Krieg nicht das groBte Uebel ?

Nein! Das groBte Uebel ist die Siinde. Nicht jeder Krieg
ist eine Siinde.

Ein ungerechter Krieg ist ein furchtbares Uebel und eine
entsetzliche, tausendfache Siinde. Er entsteht aus Herrschsucht,
Rauflust, Rachsucht, Habsucht oder Neid. Natiirlich wird der
ungerechte Angreifer stets Scheingriinde fiir seinen Angriff vor-
schiitzen.

Als Verteidigungskrieg — als Notwehr — ist der Krieg erlaubt,
kann sogar Pflicht sein.

Ein Konig oder ein Parlament diirfen das Volk nicht zu-
grunde gehen lassen, sie miissen es schiitzen und verteidigen. (Es
wire schon gut, wenn Konige und Parlamente die Kriege allein
ausfechten miissten. Die Red.) Es wurde ihnen von Gott das
Schwert gegeben gegen innere und #Hussere Feinde des Staates.
Selbst ein Ziichtigungskrieg (Als solcher begann der Weltkrieg.
Die Red.) gegen ein Volk, das ein schweres Unrecht einem andern
angetan hat, kann vollauf berechtigt sein. Ruft die Obrigkeit die
Minner auf zum gerechten Krieg, so ist die Teilnahme am Kriege
eine hohe sittliche Tugend und wird, da man bereit ist, fiir das
Vaterland sein Leben einzusetzen, zum Heldentum. (Man achfe
darauf, dass es oben heisst, dass auch der ungerechte Angreifer

ungeheuer der «Malojaschlange» den Hiingen entlang. Keine
schwatzenden Fremden storen die unvergleichliche Stille des Berg-
waldes und die Gedanken des frostelnd hastenden Pilgers.
Nietzsche-Stimmung liegt in der ganzen Natur.

«Geloht sei, was da hart macht! Also sprach Zarathustra.»

Und willkiirlich lenkt der Wanderer seine Schritte vom aus-
gestorbenen Sils {iber sumpfize Wiesen der Halbinsel Chasté zu,
trotz knapper Zeit kurze Pilgerfahrt noch unternehmend zum
Lieblingsplatze des Einsamsten, der Hirte predigte und Liebe
iibte, auf Pfaden, auf denen Zarathustra entstand.

Den Hut in die Stirne gedriickt, mit flatterndem Mantel dem
Sturme enteegen zwischen knorrieen Wettertannen den felsicen
Klippen entlang stiirmt er dem umbrausten Ende des Vorsprungs
zu, wihrend immer wilder die schdumenden Wogen des rauhen
Beresees an die Granitfelsen klatschen, vergeblich sie zu ver-
schlingen suchend. Der dichte. alles verhiillende Nebhel gibt dem
See den Auvsdruck des Unendlichen. Hart und unerbittlich wie
der Uebermensch ist die Szenerie. bitter und hart ist die Stim-
mune des Eilenden. Am iussersten Ende, wo die Woge am
hichsten spritzt. der Sturm am michtiesten sein gewaltiges Lied
singt und der Fels am steilsten, dort ist das Ziel.

Umgehen von einer Pritorianerearde von zerzausten Wetter-
fichten und zihen Legfohren steht ein Felsklotz, auf dem in un-
vergiinglichen Lettern eingemeisselt steht:

«O Mensch! gib Acht!

«Was spricht die tiefe Mitternacht?
«Ich schlief, ich schlief —

«Aus tiefem Traum bin ich erwacht!
«Die Welt ist tief,

«Und tiefer als der Tag gedacht.
«Tief ist ihr Weh —,

«Lust — tiefer noch als Herzeleid:

«Weh spricht: Vergeh!
«Doch alle Lust will Ewigkeit —,
«Will tiefe, tiefe Ewigkeit!
Friedrich Nietzsche.»

Ein eiserner Haken harrt des Lorbeers fiir den, der nicht
fiir Alle. nicht fiir Viele, sondern nur fiir Wenige seine Botschaft
vom Uebermenschen geschrieben.

Mit grimmigem Licheln betrachtet der Pilger die zahlreichen
Bonbonschachteln und Schokoladenpapiere, mit denen der Boden
bestreut ist, Denkmiiler der «Vielen, der Allzuvielen».

Sinnend und diister, den Hut in der Hand, verweilt der wet-
tereebridunte Fremdling, von Lebensstiirmen gezaust, um Ideale
bhetrogen und von Freunden verlassen.

«Diese neue Tafel, o meine Briider, stelle ich {iber euch:
werdet hart! —» (Zarathustra). :

O lass mir einen Brosamen deines Evanecelivms zuteil wer-
den, du Grosser! Gib mir von der Hiirte deines Uehermenschen!
Lasse mein Herz werden hart wie dieser Granit und kiihl wie das
Eis dieser Gletscherberee. auf dass es nicht mehr wund aufzuckt
in heissem Weh fiir die Not dieser Vielen, der Allzuvielen.

Sinnend lauscht der Fremdling noch eine Zeitlang den ge-
waltigen Tonen der Hochgebhirgsnatur, als verndhme er Antwort
aus dem heulenden Sturm und den emvpdrten Wogen, und hohe-
ren Antlitzes und elastischeren Schrittes setzt er seinen Weg
fort der Klippe entlang, um dann im Dunkel des Bergwaldes zu
verschwinden.

- «Der soziale Mensch und seine Grundfragen» von Johannes M.

Verweyen. Verlag von Ernst Reinhardt, Miinchen 1924. (397 S.)
Zu den erfreulichen Charakterziigen des 20. Jahrhunderts
gehoren die sozialen Tendenzen. Dem Philosophen erwiichst die
Aufgabe, das unklare, gefiihlsméssige soziale Erlebnis zur Klar-



	Propagandafonds

