
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 2

Artikel: Das "Wunderbare" und die Erfahrung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 GEISTESFREIHEIT 11

VIII. hatte bestimmt, daß alle 100 Jahre ein Jubeljahr sein
solle. Allein das Geschäft war zu glänzend gewesen, um es
sich so lange entgehen zu lassen, und so ordnete Papst
Clemens VI. das nächste Jubeljahr auf 1350 fest und verkürzte
überhaupt den 100-jährigen Termin auf einen 50-jährigen,
wohlverstanden «in Anbetracht der Kürze des menschlichen
Lebens und nach dem Vorbild des Alten Bundes». «Trotz
Krieg und Räuberunwesen, trotz Witterungsungunst und
Pestgefahr» hatte das zweite Jubeljahr einen noch größern
Erfolg als das erste. Klugerweise hatte der Papst die Bitten
einiger Fürsten, ihren Untertanen den Ablaß in der Heimat
zu gewähren, abgeschlagen und damit bewirkt, daß jeder, der
sich den vollkommenen Ablaß sichern wollte, sein
Opferscherflein auf einen römischen Altar legen mußte.

Wie es aber zu gehen pflegt, daß mit dem Essen der
Appetit wächst, brachte es Urban VI. nicht über sich, das
50. Jahr abzuwarten, sondern erhob schon das 40. (1390) zum
Jubeljahr. Er hatte aber weniger Glück als seine Vorgänger.
Es gab außer ihm noch einen Papst in Avignon; die beiden
lagen sich selbstverständlich in den Haaren, jeder hatte seine
Anhänger, und weil zu dem Gegenpapst in Avignon Frankreich.

Spanien. Schottland, Neapel und Sizilien hielten, blieb
für den «rechtmäßigen» in Rom nicht mehr gar viel übrig.
Ein 40-jähriger Termin ließ sich nicht leicht begründen;
deshalb verfügte Urban VI. für die Zukunft, auch mit dem Hinweis

auf die Kürze des menschlichen Lebens und tun der
Sache biblischen Halt zu geben —1 nach den 33 Lebensjahren
Christi, daß jedes 33. Jahr ein Jubeljahr sein soll.

Urban VI. erlebte das Jahr 1390 nicht, das schlechte
Geschäft fiel seinem Nachfolger Bonifaz IX. zu, der dann 10
Jahre später, um den Ausfall zu decken, ein «außerordentliches

Jubiläum» anordnete. Das nächste ordnungsgemäße
fiel auf das Jahr 1423, das fünfte, das nach der Bestimmung
Urbans des VI. auf das Jahr 1456 hätte fallen sollen, wurde
schon 1450. also schon nach 27 Jahren abgehalten.

[Pater Segmüller und die «Neuen Zürcher Nachrichten» rechnen

zwar.dass es «nach der Bestimmung Urbans VI. auf 1446
gefallen wäre, aber wegen unruhigen Zeiten verschoben werden
musste». — Entweder verdienen diese Herren Geschichtsschreiber

eine sehr schlechte Note im Rechnen, oder sie halten
ihre Leser für so glaubensstark, dass sie an die Richtigkeit der
Rechnung 1423 + 33 1446 so fest glauben wie an ein Dogma
und selbstverständlich mit tiefem Mitleid für den damaligen Hirten

und seine Herde auch an die Hinausschiebuno des Jubeljahres
um volle 4 Jahre und an die Begründung mit den bösen
Zeitläuften glauben, während der Termin abermals willkürlich um
6 Jahre gekürzt worden war (denn 1423 + 33 1456), was durch
obige Rechnung verschleiert wird; man nimmt doch kein Gebetbuch

(--Das Gnadenjahr» von Pater Segmüller) zur Hand, um
seine Recbenexempel auf ihre Richtigkeit zu prüfen!]

Dieses Jubeljahr zeigte wieder Hochkonjunktur; das
Gedränge in den und um die Kirchen war oft lebensgefährlich;
einmal wurden bei der Engelsbrücke 200 Personen erdrückt.
(Gotteslohn für Frömmigkeit!!)

Da der 33-jährige Turnus «gewisse Nachteile» hatte,
beschloß" Paul II. (der vor seiner Wahl zum Papste, um gewählt
zu werden, sich zu bestimmten Reformen eidlich verpflichtet
hatte, nach der Wahl aber deren Durchführung mit der
Begründung, den Kardinälen komme kein Recht zu, einem
Papste Bedingungen vorzuschreiben, verweigerte), jedes 25.
Jahr solle ein Jubeljahr sein. Also fiel das 6. auf das Jahr
1475. das 7. auf das Jahr 1500, zu dessen Beginn der berüchtigte

Alexander VI. die Zeremonie der Oeffnung der heiligen
Pforte einführte.

Seither sind die Päpste beim 25-jährigen Turnus geblieben;
denn eine noch-häufigere Wiederholung hätte sich nicht

mehr wohl mit der «Kürze des menschlichen Lebens» begründen
lassen. Nur wenige Male mußte aus politischen Gründen
ein .Termin «überhupft» werden. Und so sind wir glücklich
beim zweiundzwanzigsten angelangt, das durch die

Heiligsprechung des seligen Petrus Canisius, der die 17 letzten
Jahre seines Lebens im Ordenskollegium zu Freiburg
verbrachte, für die Schweiz eine besondere Bedeutung haben
soll. Das katholische Volk wird von der katholischen Presse
aufgefordert, in hellen Scharen nach Rom zu pilgern zur
größern Ehre des Kandidaten der Heiligkeit; doch scheint
weder für diese besondere Attraktion noch für die Jubiläums-
pilgerei überhaupt die Woge der Begeisterung hoch zu ge-
»en. E. Br.

Das „Wunderbare" und die Erfahrung.
Von Ludwig Eldersch, Wien.

Das «Wunderbare», jenes ungewöhnliche Sein, das uns
zu einem Anstaunen nötigt, jenes Attribut gewisser Dinge,
dem etwas Ueberirdisches, Uebernatürliches anhaftet, ist ein
dominierender Faktor im Begriffsleben des Unwissenden,
des Primitiven. Jede Erscheinung, die ihn nach den
Grundgesetzen der Erfahrung ungewöhnlich dünkt, ist ihm
«wunderbar», d. h. von geheimnisvollen Kräften beeinflußt oder
hervorgerufen. Das «Wunderbare», jenes breite Fundament,
auf dem sich die folgenschwere Unbildung der Massen
aufbaut und sie zur Kapitulation vor der Mystik des «Rätselhaften»

zwingt, ist eine unterwerfungfordernde Autorität, die
ihren verderblichen Geistesterror auf die Menschen ausübt,
die zu denken, zu forschen und suchen verlernt haben. Dieses

Rudiment des intellektuellen Lebens hat, weil es konsequent

die Erfahrung ohnmächtig nennt und sie verhöhnt,
das kritiklose Glauben erzeugt, das die Grundlage der
Religion bildet. Das «Wunderbare» steht in engem Zusammenhange

mit dem Glauben an das Göttliche. Und da das kritiklose

Hinnehmen von Erscheinungen, die angeblich über den
Bereich r/es sinnlich Erfaßbaren gehen, ein Moment des
Geistesverfalles ist, muß die Vernichtung des Pseudobegrif-
fes «Wunderbar» ein Work des Kulturfortschrittes sein. Im
Leben wie in jeder Wissenschaft muß die Erkenntnis Wurzel

fassen, daß die Realität, d. h. die wahre Gestalt und
Erscheinungsform der Dinge nur durch die prüfende Erfahrung

(Empirie) erkennbar und alles das, was über ihren
Bereich geht, auf natürlichen Tatsachen beruht, aber gegenwärtig

noch nicht restlos durch die Vernunft erklärt ist.
Deshalb ein Ding mit dem Nimbus des Göttlichen zu
umgeben, weil seine Natur (Wesenheit) noch nicht vollkommen
erkannt ist, wäre vernunftwidrig und war überlassen — auf
die immer vorwärtsschreitende Entwicklung der empirischen
Wissenschaften bauend — die Geisterseilerei und Mystifizierung

den wissenschaftlichen und theologischen Pfaffen.
Wir erhalten Kenntnis von der Umwelt durch die

Sinnesorgane; das vom Verstände beobachtete Ding wird durch
diese Organe mehr oder weniger exakt auf seine physische
Beschaffenheit geprüft, und mit blitzartiger Geschwindigkeit
entsteht im Zentralorgan, dem Gehirn,' ein Bild des Dinges.
Das Erinnerungsvermögen mahnt an Aehnlichkeiten und
Identität mit anderen Dingen, die im Geiste an uns
vorbeischweben, und durch diesen Vergleich entwickelt sich die
Erfahrung. Sie ist eigentlich nichts anderes als eine Disposition,

die Bilder der Dinge im Intellekt zu reproduzieren,
ein Aufsuchen von Differenzen an zwei Dingen. Denn zur
Erfahrung gehört ein Ding, das sich soeben in den Kreis
des Erkennens gedrängt hat, und eines, das früher erfahren,
aber notwendig zum Vergleiche herangezogen werden muß;
wobei letzteres immer eine gewisse Aehnlichkeit mit dem
zu erfahrenden Dinge aufweist.

So ist die Erfahrung ein ständiges Vergleichen, ein
Kritisieren. Alles, was diesem Prozesse zugeführt werden kann,
heißt real, wirklich. Es besteht keine andere Möglichkeit,
das wahre Wesen der Dinge zu erkennen: auf diesen
Grundtatsachen ruht das gigantische Gebäude der Wissenschaft.
Nun drängt sich dem ewig zweifelnden, suchenden
Verstände ein Problem auf, das ihn überall verfolgt, ihn zum
Schwächebewußtsein des geistigen Ohnmächtigseins führt: das
Transzendente. Uebersinnliche. Nichterfahrungsfähige. Wie
ein Schatten folgt es jedem Dinge, heißt Wesenheit, letzte
Ursache, Ding an sich. Dieses der Erfahrung spottende
Geheimnisvolle entsteht in uns bei Beobachtung der
primitivsten Gegenstände und hat deshalb eine so große Wirkung
auf das Geistesleben, weil es der Wissenschaft noch nicht
vollends gelungen ist, es seiner Glorie des Rätselhaften zu
entkleiden. Was ist z. B. Leben? Eine Kraft, die weder
physikalisch noch chemisch zu erklären ist, ein Geheimnis,
ein Mysterium. Die Wissenschaft hat noch keine restlose
Erkenntnis darüber. Und nun kommen die bei Phrasen
Zuflucht suchenden Geistesfeiglinge und sagen mit naiver
Gläubigkeit: ein Wunder, ein unerklärliches, ewiges Wunder.

Die Wissenschaft hat eine Jahrtausende alte Entwicklung

durchgemacht, und viel «Wunderbares» ist in diesem
langen Zeitraum als Naturerscheinung entlarvt worden. Das



12 GEISTESFREIHEIT Nr. 2

senile Sich-selbst-aufgeben, das melancholische «Ignorabi-
mus», hat niemals an dem Fortschritt teilgehabt. Die
progressive Steigerung unseres Wissens berechtigt uns zu der
Vermutung, daß alles «Wunderbare», Rätselhafte restlos als
natürliches Phänomen erklärt werden wird. Zum
überzeugungslosen Glauben an überirdische Wesenheiten bleibt
dann noch genug Zeit.

Die Erfahrung hat bisher alle für Wunder gehaltenen
Erscheinungen erklärt, und wir haben das Recht, zu sagen,
daß auch alle modernen Wunder keine sind. Die schönen
Phrasen vom «Wunder in uns» etc. sind völlig inhaltlos, und
da sie meist vom unselbständigen Leser ungeprüft aufgenommen

und so weiterverbreitet werden, durchaus kulturfeindlich,

geistige Seuchen. Selbst freidenkende Männer gefallen

sich im Gebrauch mit dem Worte «Wunder». Allerdings
benutzten sie es mehr als Interjektion, als Empfindungswort
und sprechen es dann, wenn sie in Begeisterung über ein
Naturereignis geraten. «Wunderbar!» sagen die Beobachter
eines Alpenglühens, einer Landschaft und lassen damit
ihrem ästhetischen Empfinden freien Lauf, ohne zu bedenken,

welch gefährliche und demagogische Phrase sie gebrauchen

und wie sehr sie der Unvernunft des Glaubens damit
Vorschub leisten.

Carl Spilleler.
Am letzten Tage des vergangenen Jahres ist Carl Spitteier

als Erster — ein Zufall von fast symbolischer Bedeutung

— im Luzerner Krematorium der Flamme übergeben
worden. Die jetzige Generation der Schweizer Dichter hat in
ihm ihren grössten Vertreter verloren.

1845 in Liestal geboren, studierte Spitteier zunächst die
Rechte, dann Theologie. Jakob Burckhardt, der überlegene,
entsagungsvolle Betrachter der menschlichen Dinge, übte auf
den Studenten einen bestimmenden Einfluß aus, sowohl was
seine Anschauungen über Kunst, als auch, Avas die pessimistische

Einstellung zum Leben betrifft. Innerlich
außerstande, das Pfarramt zu verwalten, wirkte Spitteier acht Jahre
lang als Hauslehrer in Rußland. Nach seiner Rückkehr (1879)
war er Professor an verschiedenen Mittelschulen, später
Redaktor, bis es ihm, der sich immer als «Tasso unter
Demokraten» gefühlt hat, seine Verhältnisse erlaubten, die bürgerliche

Tätigkeit aufzugeben und ganz seiner «Gestrengen
Herrin», dem eingebornen Gesetz seines Wesens, zu leben.

Von seinem Dichterberufe hatte Spitteier eine sehr hohe
Auffassung. Schon Sein Erstling «Prometheus und Epime-
theus» (1880) war ein großer Wurf. Sein Thema ist Spittelers
ureigenste Angelegenheit: die Selbstbeherrschung einer großen

Seele gegen eine Welt von Kleinheit und Gemeinheit,

Feuilleton.
Die neidischen Kapellen.

Von Carl Spitteier.
Erste Kapelle:

Siehst du wieder den Thomas, wie er den Kirchturm streckt?
Und die Agnes, wie sie mit ihrem neuen Dachstuhl geekt?
Sie können vor Dünkel den Blast nicht finden.

Zweite Kapelle:
Der Lorenz tut auch so wichtig dort hinten.

Erste Kapelle:
Mir ekelt vor dem Geprahle,
Sie höfein alle der Kathedrale.
Die meint auch, was das bedeutet,
Dass sie mit der dicksten Glocke läutet.
Hat immer ihr Maul darinnen.
Gleich wird's beginnen.

Zweite Kapelle:
Weisst du, wir halten still,
Bis alles läuten will.

Dann päng!
An die Sträng'!
Bardein!
Mit der Schelle hinein!

Sind wir nicht lieblich zu hören,
Wir können die andern doch stören.

Achtuns;! sie kommen jetzt.
Vorwärts! gehetzt!

Beide Kapellen:
Kapelle,
Mach schnelle,

sein Darstellungsmittel eine bilderträchtige Sprache von alt-
testamentlichem Gang und Haltung. Aber die Zeit des
Naturalismus, die eben damals anbrach, ging an diesem Werk
eines Unzeitgemäßen achtlos vorbei, obschon Männer von
literarischem Ruf sich dafür einsetzten. Dieser Nichtanerkennung

gegenüber hat der Dichter sein Selbstvertrauen und
seine Schaffensfreude nur um den Preis tiefer Menschenverachtung

behaupten können; aber von seinem Wege abdrängen

ließ er sich nicht. Sah der Naturalismus die Aufgabe der
Dichtung im genauen Nachzeichnen der Wirklichkeit, so
verlegte Spitteier ihr Walten ins freie Reich der Phantasie. Den
Roman verachtete er. Für ihn war der Vers das einzig würdige
Kleid der Poesie. Wenn er trotzdem einige Erzählungen in
Prosa schrieb, so tat er es nur, um zu zeigen, daß er das auch
könne. Im übrigen schuf sich sein überragender Kunstverstand

in unausgesetzter Arbeit das Gefäß für die Visionen
seiner reichen Einbildungskraft. Diese nie erlahmende
Willensenergie, die ohne Kompromiß stets nach dem Höchsten,
nach der Vollendung strebt, macht die eigentliche Größe
Spittelers aus. Als Lohn wurde ihm eine seltene technische
Meisterschaft. Sein Hauptwerk, der «Olympische Frühling»,
strahlt in so farbenreichem Glänze, daß man seinen Schöpfer
einem Homer, Dante und Goethe an die Seite gestellt hat.
Aber bei diesem Vergleich zeigt sich, was Spitteier fehlt.
Jene Großen der Weltliteratur haben jeder in seinem Werk
den Geist eines ganzen Zeitalters verliehen. Sie konnten das,
weil sie der Welt, deren Abbild sie schufen, aufs innigste
verbunden waren. Spitteier aber hat sich bewußt auf sich
selbst zurückgezogen; er hat die Welt von sich gewiesen,
sie als das Werk eines Pfuschers verdammt.. Hier liegt der
Grund, warum er viele nicht innerlich zu ergreifen vermag.
Diese starre Abwehrgebärde schafft keine warm durchflutete
Welt, sondern nur einzelne Bilder, bunt und glänzend, aber
marmorkalt. Bei aller Ehrfurcht vor dem, was Spitteier
geleistet: der Vergleich mit jenen Repräsentanten bekommt
ihm nicht gut. Aber vielleicht war es ihm genug, ihn ertrotzt
zu haben.

Abwehr.
Das «Schweizerische Katholische Volksblatt» will seinen

Lesern weismachen, der Mangel an Religionsunterricht sei
die Hauptursache für die Verbrechen und stützt sich hierbei
auf die Studie des Rektors einer protestantischen Epislcopal-
kirche in den Vereinigten Staaten. Es ist die alte fanatische
Lüge von der Minderwertigkeit der weltlichen Ethik gegenüber

der kirchlichen Moralbegründung, der wir schon mehrfach

entgegengetreten sind, auch mit statistischem Material,
aus dem hervorgeht, daß die Konfession, die ihre Bekenner
am stärksten bindet und am unverschämtesten mit ihrer Mo-

Rühr' die Schelle,
Bimbelle,
Kling' gelle,
Laut* helle,
Läut' grelle —

Es ist gediehen: —
Wir haben sie überschrien.

Aus «Glockenlieder»,
verlegt bei Eugen Diederichs, Jena, 1906.

C h a s t e.
W. A Rietmann.

Ein Engadiner Herbsttag mit leeren Hotelpalästen, roten
Lärchen, jagenden Wolken und schauernden Winden. Der einsame
Wanderer ver'ässt in Silvanlana die staubige Heerstrasse und
steuert dem ehemaligen Schlosse des Fürsten von Linpe zu, das
im Wandel des Kriegsglücks und der Valuta in Schweizer-Besitz

überging und ein Kunstmuseum mit Fife o'clock tea wurde.
Der Blick prallt an den Mauern der Zwingburg ab, weidet sich
an den Bergen des Julierpasses, gleitet über den neuschneeüberzuckerten

Piz Corvatsch und bleibt an den wirklich noch
unverdorbenen malerischen Hütten des nahen von Lawinen und
Wildwassern stark mitgenommenen Fischerdörfchens Surlej hängen,
hier noch ein urchiges Stücklein Alt-Engadin ohne protzige
Paläste und steife Parks geniessend.

Auf schmalem Pfad über holperige Smiren des Hochwassers
bergauf, bergab geht's durch den Hochwald den zischenden Wellen

des vom rauhen Winde gepeitschten Sees entlang. Eilig
klopft die Spechtmeise noch ihre spärliche Nahrung aus grober
Rinde. Melancholisch verhüllen die Felskolosse des Polaschin
und Lagrev ihre mächtigen Häupter. Stärker rauscht die Welle,
schärfer pfeift der Wind, und träge wälzt sich das graue Nebel-


	Das "Wunderbare" und die Erfahrung

