Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 2

Artikel: Das "Wunderbare" und die Erfahrung
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

N 2 GEISTESFREIHEIT 1

VIII. hatte bestimmt, daB alle 100 Jahre ein Jubeljahr sein
solle. Allein das Geschéift war zu glinzend gewesen, um es
sich so lange entgehen zu lassen, und so ordnete Papst Cle-
mens VI. das niichste Jubeljahr auf 1350 fest und verkiirzte
tiberhaupt den 100-jihrigen Termin auf einen 50-jdhrigen,
wohlverstanden «in Anbetracht der Kiirze des menschlichen
Lebens und nach dem Vorbild des Alten Bundes». «Trotz
Krieg und Réuberunwesen, trotz Witterungsungunst und
Pestgefahr»> hatte das zweite Jubeljahr einen noch grioSern
Erfolg als das erste. Klugerweise hatte der Papst die Bitten
ciniger Fiirsten, ihren Untertanen den AblaB in der Heimat
zu gewiithren, ahgeschlagen und damit bewirkt, da8 jeder, der
sich den vollkommenen AblaB sichern wollte, sein Opfer-
scherflein auf einen romischen Altar legen mubBte.

Wie es aber zu gehen pflegt, daB mit dem Essen der
Appetit wiichst, brachte es Urban VI. nicht iiber sich, das
50. Jahr abzuwarten, sondern erhob schon das 40. (1390) zum
Jubeljahr. Er hatte aber weniger Gliick als seine Vorgiinger.
Es gab auBer ihm noch einen Papst in Avignon; die beiden
lagen sich selbstverstiindlich in den Haaren, jeder hatte seine
Anhénger, und weil zu dem Gegenpapst in Avignon Frank-
reich. Spanien, Schottland, Neapel und Sizilien hielten, blieb

. fiir den «rechtméBigen» in Rom nicht mehr gar viel iibrig.
Ein 40-ighriger Termin lieB sich nicht leicht begriinden; des-
halb verfiigte Urban VI. fiir die Zukunft, auch mit dem Hin-
weis auf die Kiirze des menschlichen Lebens und um der
Sache biblischen Halt zu geben — nach den 33 Lebensjahren
Christi, daB jedes 83. Jahr ein Jubeljahr sein soll.

Urban VL. erlebte das Jahr 1390 nicht, das schlechte Ge-
schiift fiel seinem Nachfolger Bonifaz IX. zu, der dann 10
Jahre spéter, um den Ausfall zu decken, ein «auBerordent-
liches Jubilium» anordnete. Das nichste ordnungsgemiiBe
fiel auf das Jahr 1423, das fiinfte, das nach der Bestimmung
Urbans des VI. auf das Jahr 1456 hitte fallen sollen, wurde
schon 1450. also schon nach 27 Jahren abgehalten.

[Pater Segmiiller und die «Neuen Ziircher Nachrichten» rech-
nen zwar,dass es «nach der Bestimmung Urbans VI. auf 1446 ge-
fallen wiire, aber wegen unruhigen Zeiten verschoben werden
musste». (!!) — Entweder verdienen diese Herren Geschichts-
schreiber eine sehr schlechte Note im Rechnen, oder sie halten
ihre Leser fiir so glaubensstark, dass sie an die Richtigkeit der
Rechnung 1423 + 83 = 1446 so fest glauben wie an ein Dogma
und selbstverstindlich mit tiefem Mitleid fiir den damaligen Hir-
ten und seine Herde auch an die Hinausschiebung des Jubeljahres
um volle 4 Jahre und an die Begriindung mit den bosen Zeit-
lauften glauben, wihrend der Termin abermals willkiirlich um
6 Jahre gekiirzt worden war (denn 1423 + 33 = 1456), was durch
obige Rechnung verschleiert wird; man nimmt doch kein Gebet-
buch («Das Gnadenjahr» von Pater Segmiiller) zur Hand, um
seine Rechenexempel auf ihre Richtigkeit zu priifen!]

Dieses Jubeljahr zeigte wieder Hochkonjunktur; das Ge-
dringe in den und um die Kirchen war oft lebensgefiihrlich;
einmal wurden hei der Engelshriicke 200 Personen erdriickt.
(Gotteslohn fiir Frommigkeit!!)

Da der 33-jihrige Turnus «gewisse Nachteile» hatte, be-
schlof Paul II. (der vor seiner Wahl zum Papste, um gewihlt
zu werden, sich zu bestimmten Reformen eidlich verpflichtet
hatte, nach der Wahl aher deren Durchfiihrung mit der
Begriindung, den Kardindlen komme kein Recht zu, einem
Papste Bedingungen vorzuschreiben, verweigerte), jedes 25.
Jahr solle ein Jubeljahr sein. Also fiel das 6. auf das Jahr
1475. das 7. auf das Jahr 1500, zu dessen Beginn der beriich-
tiote A]e\“mrlm VI. die Zeremonie der Oeffnung der heiligen
Pforte einfiihrte.

Seither sind die Pipste beim 25-Jah1'1geu Turnus geblie-
ben; denn eine noch-hiiufigere Wiederholung hiitte sich nicht
mehr wohl mit der «Kiirze des menschlichen Lebhens» begriin-
den Iassen. Nur wenige Male muBte aus politischen Griin-
den ein Termin «iiberhupft> werden. Und so sind wir gliick-
lich beim zweiundzwanzigsten angelangt, das durch die Hei-
liesprechung des seligen Petrus (“'mmus der die 17 letzten
Jahre seines Lebens im Oldonﬂ\olleomm zu Freiburg ver-
brachte, fiir die Schweiz eine besondere Bedeutung haben
soll. Das katholische Volk wird von der katholischen Presse
aufeefordert. in hellen Scharen nach Rom zu pilgern zur
grifern Fhre des Kandidaten der Heiliekeit; doch scheint
weder fiir diese besondere Attraktion noch fiir dle Jubildums-
pilgerei tiberhaupt die Woge der Begeisterung hoch zu ge-
hen. E. Br.

Das ,,Wunderbare® und die Erfahrung.

Von Ludwig Eldersch, Wien.

Das «Wunderbare», jenes ungewohnliche Sein, das uns
zu einem Anstaunen notigt, jenes Attribut gewisser Dinge,
dem etwas Ueberirdisches, Uebernatiirliches anhaftet, ist ein
dominierender Faktor im Begriffsleben des Unwissenden,
des Primitiven. Jede Erscheinung, die ihn nach den Grund-
gesetzen der Erfahrung ungewshnlich diinkt, ist ihm «wun-
derbar», d. h. von geheimnisvollen Kréften beeinfluBt oder
hervorgerufen. Das «Wunderbare», jenes breite Fundament,
auf dem sich die folgenschwere Unbildung der Massen auf-
baut und sie zur Kapitulation vor der Mystik des «Rétselhaf-
ten» zwingt, ist eine unterwerfungfordernde Autoritdt, die
ihren verderblichen Geistesterror auf die Menschen ausiibt,
die zu denken, zu forschen und suchen verlernt haben. Die-

‘sés Rudiment des intellektuellen Lebens hat, weil es konse-

quent die Erfahrung ohnmichtig nennt und sie verhohnt,
das kritiklose Glauben erzeugt, das die Grundlage der Re-
ligion bildet. Das «Wunderbare» steht in engem Zusammen-
hange mit dem Glauben an das Gottliche. Und da das kritik-
lose Hinnehmen von Erscheinungen, die angeblich iiber den
Bereich des sinnlich ErfaBbaren gehen, ein Moment des
Geistesverfalles ist, mul die Vernichtung des Pseudobegrif-

fes «Wunderbar» ein Wierk des Kulturfortschrittes sein. Im

Leben wie in jeder Wissenschaft muB die Erkenntnis Wur-
zel fassen, daB die Realitiit, d. h. die wahre Gestalt und Er-
scheinungsform der Dinge nur durch die priifende Erfah-
rung (Empirie) erkennbar und alles das, was tiber ihren Be-
reich geht, auf natiirlichen Tatsachen beruht, aber gegen-
wdrtig noch nicht restlos durch die Vernunft erklirt ist.
Deshalb ein Ding mit dem Nimbus des Gottlichen zu um-
geben, weil seine Natur (Wesenheit) noch nicht vollkommen
erkannt ist, wére vernunftwidrig und wir iiberlassen — auf
die immer vorwértsschreitende Entwicklung der empirischen
Wissenschaften bauend — die Geisterseherei und Mystifizie-
rung den wissenschaftlichen und theologischen Pfaffen.
Wir erhalten Kenntnis von der Umwelt durch die Sin-
nesorgane; das vom Verstande beobachtete Ding wird durch
diese Organe mehr oder weniger exakt auf seine physische
Beschaffenheit gepriift, und mit blitzartiger Geschwindigkeit
entsteht im Zentralorgan, dem Gehirn, ein Bild des Dinges.
Das Erinnerungsvermdgen mahnt an Aehnlichkeiten und
Identitdt mit anderen Dingen, die im Geiste an uns vorbei-

. schweben, und durch diesen Vergleich entwickelt 'sich die

Erfahrung. Sie ist eigentlich nichts anderes als eine Dispo-
sition, die Bilder der Dinge im Intellekt zu reproduzieren,
ein Aufsuchen von Differenzen an zwei Dingen Denn zur
Erfahrung gehort ein Ding, das sich soeben in den Kreis
des Erkennens gedréngt hat, und eines, das friiher erfahren,
aber notwendig zum Vergleiche herangezogen werden muB;
wobei letzteres immer eine gewisse Aehnlichkeit mit dem
zu erfahrenden Dinge aufweist.

So ist die Erfahrung ein stidndiges Vergleichen, ein Kri-
tisieren. Alles, was diesem Prozesse zugefiithrt werden kann,
heiBt real, wirklich. Es besteht keine andere Moglichkeit,
das wahre Wesen der Dinge zu erkennen: auf diesen Grund-
tatsachen ruht das gigantische Gebdude der Wissenschaft.
Nun dréngt sich dem ewig zweifelnden, suchenden Ver-
stande ein Problem auf, das ihn iiberall verfolgt, ihn zum
SchwichehewuBtsein des geistigen Ohnméchtigseins fithrt: das
Transzendente. Uebersinnliche. Nichterfahrungsfihige. Wie
ein Schatten folgt es jedem Dinge, heiBt Wesenheit, letzte
Ursache, Ding an sich... Dieses der Erfahrung spottende
Geheimnisvolle entsteht in uns bei Beobachtung der primi-
tivsten Geeenstinde und hat deshalb eine so grofe Wirkung
auf das Geistesleben, weil es der Wissenschaft noch nicht
vollends gelungen ist, es seiner Glorie des Rétselhaften zu
entkleiden. Was ist z. B. Leben? Eine Kraft, die weder
physikalisch noch chemisch zu erkliren ist, ein Geheimnis,
ein Mysterium. Die Wissenschaft hat noch keine restlose
Frkenntnis dariither. Und nun kommen die bei Phrasen Zu-
flnecht suchenden Geistesfeiglinge und sagen mit naiver
Gldubigkeit: ein Wunder, ein unerklirliches, ewiges Wun-
der

DIP Wissenschaft hat eine Jahrtavsende alte Entwick-
lung durchgemacht, und viel «Wunderbares» ist in diesem
langen Zeitraum als Naturerscheinung entlarvt worden. Das



12 GEISTESFREIHEIT Nr. 2

senile Sich-selbst-aufgeben, das melancholische «Ignorabi-
mus», hat niemals an dem Fortschritt teilgehabt. Die pro-
gressive Steigerung unseres Wissens berechtigt uns zu der
Vermutung, daB alles «Wunderbare», Rétselhafte restlos als
natiirliches Phiéinomen erklédrt werden wird. Zum {iberzeu-
gungslosen Glauben an {iberirdische Wesenheiten bleibt
dann noch genug Zeit.

Die Erfahrung hat bisher alle fiir Wunder gehaltenen
Erscheinungen erklidrt, und wir haben das Recht, zu sagen,
daB auch alle modernen Wunder keine sind. Die schonen
Phrasen vom «Wunder in uns» ete. sind vollig inhaltlos, und
da sie meist vom unselbstéindigen Leser ungepriift aufgenom-
men und o weiterverbreitet werden, durchaus kulturfeind-
lich, geistige Seuchen. Selbst freidenkende Ménner gefal-
len sich im Gebrauch mit dem Worte «Wunder». Allerdings
benutzten sie es mehr als Interjektion, als Empfindungswort
und sprechen es dann, wenn sie in Begeisterung tiber ein
Naturereignis geraten. «Wunderbar!> sagen die Beohachter
eines Alpengliihens, einer Landschaft...und lassen damit
ihrem #sthetischen Empfinden freien Lauf, ohne zu bheden-
ken, welch gefidhrliche und demagogische Phrase sie gebrau-
chen und wie sehr sie der Unvernunft des Glaubens damit
Vorschub leisten.

Carl Spitteler.

Am letzten Tage des vergangenen Jahres ist Carl Spit-
teler als Erster — ein Zufall von fast symbolischer Bedeu-
tung — im Luzerner Krematorium der Flamme iibergeben
worden. Die jetzige Generation der Schweizer Dichter hat in
ihm ihren grossten Vertreter verloren.

1845 in Liestal geboren, studierte Spitteler zunéchst die
Rechte, dann Theologie: Jakob Burckhardt, der iiberlegene,
entsagungsvolle Betrachter der menschlichen Dinge, iibte auf
den Studenten einen bestimmenden EinfluB aus, sowohl was
seine Anschauungen tiiber Kunst, als auch, was die pessimi-
stische Einstellung zum Lehen betrifft. Innerlich auBer-
stande, das Pfarramt zu verwalten, wirkte Spitteler acht Jahre
lang als Hauslehrer in RuBland. Nach seiner Riickkehr (1879)
war er Professor an verschiedenen Mittelschulen, spiter Re-
daktor, bis es ihm, der sich immer als «Tasso unter Demo-
kraten» gefiihlt hat, 'seine Verhiltnisse erlaubten, die biirger-
liche Titigkeit aufzugeben und ganz seiner «Gestrengen
Herrin», dem eingebornen Gesetz seines Wesens, zu leben.

Von seinem Dichterberufe hatte Spitteler eine sehr hohe
Auffassung. Schon sein Erstling «Prometheus und Epime-
theus» (1880) war ein groSer Wurf. Sein Thema ist Spittelers
ureigenste Angelegenheit: die Selbstbeherrschung einer gro-

. Ben Seele gegen eine Welt von Kleinheit und Gemeinheit,

sein Darstellungsmittel eine bildertrdchtige Sprache von alt-
testamentlichem Gang und Haltung. Aber die Zeit des Na-
turalismus, die eben damals anbrach, ging an diesem Werk
eines UnzeitgeméBen achtlos vorbei, obschon Ménner von li-
terarischem Ruf sich dafiir einsetzten. Dieser Nichtanerken-
nung gegeniiber hat der Dichter sein Selbstvertrauen und
seine Schaffensfreude nur um den Preis tiefer Menschenver-
achtung behaupten koénnen; aber von seinem Wege abdrin-
gen lie er sich nicht. Sah der Naturalismus die Aufgabe der
Dichtung im genauen Nachzeichnen der Wirklichkeit, so ver-
legte Spitteler ihr Walten ins freie Reich der Phantasie. Den
Roman verachtete er. Fiir ihn war der Vers das einzig wiirdige
Kleid der Poesie. Wenn er trotzdem einige Erziihlungen in
Prosa schrieb, so tat er es nur, um zu zeigen, daB er das auch
konne. Im flibrigen schuf sich sein iiberragender Kunstver-
stand in unausgesetzter Arbeit das GefdB fiir die Visionen
seiner reichen Einbildungskraft. Diese nie erlahmende Wil-
lensenergie, die ohne KompromiB stets nach dem Hochsten,
nach der Vollendung strebt, macht die eigentliche GrofSie
Spittelers aus. Als Lohn wurde ihm eine wseltene technische
Meisterschaft. Sein Hauptwerk, der «Olympische Friihling»,
strahlt in so farhenreichem Glanze, dal man seinen Schopfer
einem Homer, Dante und Goethe an die Seite gestellt hat.
Aber bei diesem Vergleich zeigt sich, was Spitteler fehit.
Jene GrofSen der Weltliteratur haben jeder in seinem Werk
den Geist eines ganzen Zeitalters verliehen. Sie konnten das,
weil sie der Welt, deren Abbild sie schufen, aufs innigste
verbunden waren. Spitteler aber hat sich bewuBt auf sich
selbst zuriickgezogen; er hat die Welt von sich gewiesen,
sie als das Werk eines Pfuschers verdammt.. Hier liegt der
Grund, warum er viele nicht innerlich zu ergreifen vermag.
Diese starre Abwehrgebérde schafft keine warm durchflutete
Welt, sondern nur einzelne Bilder, bunt und glinzend, aber
marmorkalt. Bei aller Ehrfurcht vor dem, was Spitteler ge-
leistet: der Vergleich mit jenen Repriisentanten bekommt
ihm nicht gut. Aber vielleicht war es ihm genug, ihn ertrotzt
zu haben.

Abwehr.

Das «Schweizerische Katholische Volksblatt» will seinen
Lesern weismachen, der Mangel an Religionsunterricht sei
die Hauptursache fiir die Verbrechen und stiitzt sich hierbei
auf die Studie des Rektors einer protestantischen Episkopal-
kirche in den Vereinigten Staaten. Es ist die alte fanatische
Liige von der Minderwertigkeit der weltlichen Ethik gegen-
iiber der kirchlichen Moralbegriindung, der wir schon mehr-
fach entgegengetreten sind, auch mit statistischem Material,
aus dem hervorgeht, daB die Konfession, die ihre Bekenner
am stidrksten bindet und am unversehédmtesten mit ihrer Mo-

Feuilleton.

Die neidischen Kapellen.

Von Carl Spitteler.
Erste Kapelle:
Siehst du wieder den Thomas, wie er den Kirchturm streckt?
Und die Agnes, wie sie mit ihrem neuen Dachstuhl geckt?
Sie konnen vor Diinkel den Blast nicht finden.

Zweite Kapelle:
Der Lorenz tut auch so wichtig dort hinten.

Erste Kapelle:
Mir ekelt vor dem Geprahle,
Sie hofeln alle der Kathedrale.
Die meint auch, was das bedeutet,
Dass sie mit der dicksten Glocke lidutet.
Hat immer ihr Maul darinnen.
Gleich wird’s beginnen.

Zweite Kapelle:
Weisst du, wir halten still,
Bis alles lduten will.
Dann péng!
An die Stréng’!
Pardein!
Mit der Schelle hinein!
Sind wir nicht lieblich zu horen,
Wir konnen die andern doch storen.
Achtung! sie kommen jetzt.
Vorwirts! gehetzt!
Beide Kapellen:
Kapelle,
Mach schnelle,

Riihr’ die Schelle,
Bimbelle,
Kling’ gelle,
N Liut’ helle,
Laut’ grelle —
Es ist gediehen: —
Wir haben sie iiberschrien.

Aus «Glockenlieders»,
verlegt bei Eugen Diederichs, Jena, 1906.

Chasteé. )
W. A . Rietmann.

Ein Encadiner Herbsttag mit leeren Hotelpalésten, roten Liir-
chen, jagenden Wolken und schauernden Winden. Der einsame
Wanderer verldsst in Silvanlana die staubige Heerstrasse und
steuert dem ehemaligen Schlosse des Fiirsten von Linpe zu, das
im Wandel des Kriegsgliicks und der Valuta in Schweizer-Be-
sitz iibercing und ein Kunstmuseum mit Fife o’clock tea wurde.
Der Blick prallt an den Mauern der Zwinghurg ab, weidet sich
an den Bereen des Julierpasses, gleitet iiber den neuschneeiiber-
zuckerten Piz Corvatsch und bleibt an den wirklich noch unver-
dorbenen malerischen Hiitten des nahen von Lawinen und Wild-
wassern stark mitgenommenen Fischerdorfchens Surlej héngen,
hier noch ein urchiges Stiicklein Alt-Engadin ohne protzige Pa-
laste und steife Parks geniessend.

Auf schmalem Pfad iiber holperige Spuren des Hochwassers
bergauf, bergab geht’s durch den Hochwald den zischenden Wel-
len des vom rauhen Winde gepeitschten Sees entlang. Eilig
klonft die Spechtmeise noch ihre spirliche Nahrung aus grober
Rinde. Melancholisch verhiillen die Felskolosse des Polaschin
und Lagrev ihre michtigen Hiupter. Stidrker rauscht die Welle,
schirfer pfeift der Wind, und tréige wilzt sich das graue Nebel-



	Das "Wunderbare" und die Erfahrung

