
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 12

Artikel: [s.n.]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 12 GEISTESFREIHEIT 93

teilt und verbrannt. Noch auf der Richtstätte verfluchte er
seine Mörder und lud sie vor Gottes Gericht.

Im Evangelium Matth. 7, 16 steht zu lesen: «An ihren
Früchten sollt ihr sie erkennen.»

Diese zwei Beispiele von religiösen Verbrechen stifte ich
den römischen Journalisten ganz speziell in ihr Stammbuch.

Dr. Limacher.

Welch Geistes Kind das moderne Rom ist, geht mit aller
wünsdibaren Deutlichkeit ans dem folgenden Artikel hervor, den
wir ans dem «Volk» abdrucken, weil es so recht klar zeigt, wie
nötig es ist, das freie Denken und Forschen gegen die von Rom
immer noch betriebene Geistesverskiavung zu verteidigen und
durchzusetzen, auch wie nötig es ist, den Menschen das Rom der
Vergangenheit, wie das der Gegenwart vor Augen zu führen.
Selbstverständlich ist dem Ultramontanismits ein Mann, der es wagt,
öffentlich ins römische Dunkel zu leuchten, höchst unbequem; umso
verdienstlicher ist es, es zu tun. Wir beglückwünschen unseren
Gesinnungsfreund Dr. F. Limacher zu seiner schlagfertigen,
sachlichen Abwehr. Mögen die Gegner bei ihrer Verlästerungstaktik
bleiben ; die Wahrheit ist schliesslich unbesiegbar. (Die Red.).

Römisch-katholischer Modernismus.
Es ist eine interessante Tatsache, daß die Anhänger der

römischen Kirche, wie es Avieder anläßlich meines letzten
Vortrages im Oltener Freidenkerverein geschehen ist, an
welchem historische Tatsachen aus der Papstgeschichte
beleuchtet wurden, die ihnen nicht in ihren Kram paßten, den
Vortragenden entweder beschimpfen oder mit der banalen
Phrase zu erledigen trachten, er hätte nur «altes Zeug»
aufgewärmt. Die Geschichte der römischen Kirche weist aber
auch aus den jüngsten Jahrzehnten in ihrem Innern Kämpfe
erbittertster Art auf, von denen Außenstehende nichts oder
nur ganz wenig erfahren haben, die im Prinzip jedoch
immer noch genau auf den mittelalterlichen Kampfmethoden
beruhen. Die Literatur über diese Vorkommnisse innerhalb

der römischen Kirche ist so groß, daß ihr Studium
nicht allen, welche sich dafür interessieren, zugemutet werden

kann. Daher soll an dieser Stelle in Anlehnung an eine
Publikation des bekannten großen Historikers White an diesen

geistigen Streit, an die Art und Weise seiner
Durchführung und an sein Endresultat erinnert werden. Dieses
«aufgewärmte Zeug» neuesten Datums wird klar und eindeutig

zeigen, wessen Geistes Kinder die Römischen heute noch
sind und wie bei ihnen auch jetzt noch die Geistesknechtschaft

Trumpf ist.
In den letzten Jahren des Pontifikats von Papst Leo XIII.

und unter seinem Nachfolger trat ein entschiedener Wendepunkt

in der Geschichte des Kampfes zwischen Wissenschaft

TSCHECHOSLOWAKEI. 11. «Freier Gedanke». Halbmonatsschrift,

Organ des Bundes proletarischer Freidenker in der Csl.
Republik. Redaktor Rudolf Lebenhart. Bodenbach, Nummer 931.

FRANKREICH. 12. «Le libre Penseur» («Der Freidenker»), in
deutscher Sprache. Monatsschrift. Offizielles Orga.n für folgende
Organisationen: Prolet. Freidenkerbund von Lothringen, Prolet.
Freidenkerbund des Saargebietes. Entente regionale de la Libre
Pensee d'Alsace et de Lorraine. Redaktor Emil Fritsch, Basse-Yutz,
Granid'rtte.

HOLLAND. 13. «De Friideiiker». Atheistisches Wochenblatt der
Freidenker-Vereinigung «Die Morgenröte». Redaktor C. F. Bverts,
Albert Cuypstraat 169, Amsterdam. -

AMERIKA. 14. «Freidenker», Wochenblatt, herausgegeben in
New Ulm, Minnesota.

Eingegangene Bücher.
Der leuchtende Baum und andere Novellen, von Ernst Preczang.

Verlag der Büchergilde G Ittenberg, Leipzig. 214 Seiten.
Wie Gott erschaffen wurde, von Dr. E. Erkes. Urania-Ve'rlagsgeseM-

schaft m. b. H„ lernt, 1925. 92 Seiten.
Monistische Bibliothek, kleine Flugschriften in Taschenformat, 24

Seiten stark, über die wichtigsten Fragen zur Bildung einer
wissenschaftlichen Welt- und Lebensanschauung.. Herausgegeben vom
Deutschen Monistanbund im Verlag Paul Härtung, Hamburg.

Wunderbare Heilungen durch göttliche Hilfe, Zaubersprüche, moralische

Kräfte, durch tierischen Magnetismus, Hypnose und
Suggestion, von Dr. Fritz Wittels. Brosch., 31 Seiten. Anzengruber-
Verlag Leipzig und Wien X.

Kerker, ein Sprechchor, von Fritz Rosenfeld. Brosch., 12 Seiten.
Anzengruber-Verlag Leipzig und Wien X.

Die Lösung der sozialen Frage, von Ad. Kulmen. 34. Heft (20 Sei¬
ten) der im Anzengruber-Verlag Leipzig,' Wien X erscheinenden

Schriftenfolge «Der Aufstieg, Neue Zeit- und Streitschriften».
Der Zölibat, von Dr. Ludwig Wahrmund. 1. Heft der Neuen Folge:

«Bilder aus dem Leben der christlichen Kirche des Abendlandes».
Brosch.. 36 Seiten. Verlag von Gebr. Stiepel, G. m. b. H.,
Reichenberg.. ¦ •'

und römischer Theorie ein. In den intellektuellen Kreisen
der Katholiken, besonders auch in der Priesterschaft, machte
sich der Drang geltend, die Theologie mit den Ergebnissen
der Wissenschaft und der modernen Bibelforschung in
Uebereinstimmung zu bringen. Die reaktionären Theologen
bezeichneten in absprechendem Sinne diese Leute als
«Modernisten» und der Papst Pius X. verurteilte dieselben in
seiner Bulle «Pascendi Dominici gregis» als Ketzer, am
8. September 1907.

Durchgehen wir kurz die einzelnen Länder, in welchen
der Modernismus Fuß. gefaßt hatte. In Deutschland wurde
Professor Schell in Würzburg der Führer dieser Bewegung,
welcher für die Lehrer an den römisch-katholischen Fakultäten

Forschungsfreiheit verlangte. Er verglich die
Rückständigkeit der katholischen Kultur mit der protestantischen
speziell das Wiederaufleben des Teufelsglaubens im
Anschluß an den berüchtigten Taxilhandel, der besonders von
den Jesuiten ausgenützt worden war. So geriet Schell in
Konflikt mit diesen frommen Brüdern, welche es auch so
weit brachten, daß seine Publikationen auf den Index kamen.
Damit war Professor Schell erledigt. Nicht der Kampf auf
dem Boden der Wissenschaft, .sondern, gehässige Beschimpfungen

und die möglichste Beschneidung der Existenz dieses
Mannes waren die Mittel, die vom Papst noch durch ein
Anerkennungsschreiben unterstützt Avurden. Aber auch noch
andere deutsche Professoren, die mehr oder weniger als
Modernisten verdächtig Avaren, Avurden belästigt, so Professor
Erhard in Straßhurg, Professor Günther in Tübingen,
Professor Prinz Max von Sachsen in Freiburg, Professor Merkle
in Würzburg und Professor Schnitzer in München. Auch
ein Jesuitenpater, Franz v. Hummelauer, wagte es, die Genesis

(1. Buch Mosis) als Volksüberlieferung mit teilweise un-
bistorischem und dichterischem Charakter zu bezeichnen. Er
Avurde von seinen Ordensoberen vorgenommen und hat seither

nichts mehr von sich hören lassen.
In England waren es besonders George Tyrreell und

Professor St. George Mivart, Avelche die freie Forschung
vertraten. Ersterer war viele Jahre, nachdem er aus der englischen

Hochkirche ausgetreten war, Jesuit. Er sprach sich
in einem Privatbrief dahin aus, daß das genauere Studium
der historischen Anfänge und der Weiterentwicklung des
Christentums viele der fundamentalsten Annahmen bezüglich

der Dogmen untergra.be. Der Jesuitengeneral forderte
ihn zum sofortigen Widerruf dieser Ansicht auf. Als Tyrreell

dies verweigerte, Avurde er aus dem Orden ausgeschlossen.

In einem Nachruf sagte ein Freund von ihm: «Er litt
und Avurde verflucht und verdammt, Aveil er die Wahrheit
liebte.»

Professor Mivart war ein hervorragender Naturforscher
und suchte die Entwicklungslehre mit der katholischen Theologie

in Einklang zu bringen. Dieses kühne Unterfangen
endete damit, daß der Gelehrte aus der römischen Kirche
ausgeschlossen wurde.

Auch Italien selber wurde von dieser Bewegung ergriffen.

An erster Stelle stand Professor Salvatore Minocchi in
Florenz, dem Schauplatz der Tragödie Savonarolas. In einem.
öffentlichen Vortrage im Jahre 1908 in Florenz über das
Paradies Avies er nach, daß mit Rücksicht auf die neuesten
Feststellungen der Geologie, Anthropologie und der alten
Geschichte der historische Charakter der Genesis nicht mehr
angenommen Averden könne. Sofort wurde er vom Vatikan
zum Widerruf aufgefordert und als er dies ablehnte, seiner
geistlichen Funktionen enthoben. Also, nur Aver die biblische
Schöpfungsgeschichte annimmt, hat das Recht, ein guter
Katholik zu sein. Kann es Avohl einen absurderen Standpunkt

geben angesichts der neuesten Forschungen?
Weitere italienische Modernisten sind Pater Giov.

Semeria, den die Bulle Pascendi zum SchAveigen gebracht hat,
dann Umberto Fracassini und Ernesto Buonaiuti, beides
hohe kirchliche Würdenträger, beide Avegen ihrer Auffassung

und Ueberzeugung von der Kirche ausgestoßen.
Die festeste Stütze des Modernismus bildete Frankreich.

In Frankreich wurden diese Theologen von einer großen
Zahl bekannter weltlicher Gelehrter aufs kräftigste
unterstützt. Sogar Bischöfe, wie der gelehrte Msgr. Mignot standen

auf ihrer Seite. Der größte französische Modernist
war aber Professor Alfred Loisy, der zwischen die Gebiete


	[s.n.]

