
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 12

Artikel: Jesuitenmoral : (Schluss)

Autor: Kluge, E.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90 GEISTESFREIHEIT Nr. 12

geboren und den Lebensbedingungen unterworfen sind, wie
alles, was Leben heißt. Wir erkennen die Sonne als die
Grundbedingung für die Bildung und Erhaltung des Lebens
auf der Erde und des Daseins der Erde selbst. Wir wissen,
welch wohltätigen Einfluß die Sonne auf unser körperliches
Befinden, unsere Gemütsstimmung, die Bildung unserer
Gedanken hat; wir bemerken im Pflanzen- und im Tierreich
das Hervorquellen neuer Ströme Lebens unter der Einwirkung

des Sonnenlichtes und der Sonnenwärme; ein Freuen,
eine Lebensinbrunst, ein Lebensjubel geht durch die von der
Sonne berührte Natur, durch Pflanze und Tier und Mensch.
Und daher ward und wird die Sonne gefeiert, allüberall aus
natürlichem Wohlgefühl, aus dem Gefühl der Lebenssteigerung

heraus; die Blume tut's, die ihre Knospe sprengt, die
Mücke, die sich im Lichte wiegt, der Urmensch tat es, der
den Baum erkletterte, um bälder die Wohltat der Wärme auf
seiner Haut zu fühlen, und der Dichter tut's, den es treibt,
mit guten oder schlechten Versen dem neuen Lenze ein Lied
zu singen.

Wir können uns diesem Lebensdrange nicht entwinden
und wollen es nicht; wir sind einbezogen in das große Werden

und Vergehen, und die große Lebenserneuerung, die sich
alljährlich kraft der Sonne auf der Erde begibt, durchrauscht
und durchschauert auch uns, und darum ist es nichts als
natürlich, daß wir ihr Ausdruck verleihen und die natürliche
Ursache unseres gesteigerten Lebens- und Kraftgefühls
freudig-ernst begrüßen, und daß sich unsere höchsten Hoffnungen

mit dieser Licht- und Lebensfeier innig verbinden.
Wir Freidenker erblicken unser Sonnwend-Ideal im Her- ¦

aufkommen einer Menschheit, die, die Erde als ihre Heimat
erkennend, ihre besten Kräfte zur Ausgestaltung des für
alle schön und lebenswert sein soUenden Daseins in Güte,
Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit und Friede auswirkt. Der
sittlich starke, gemütvolle Mensch, der das Leben denkend
erfaßt und seinen Daseinswert in der Selbstvervollkommnung
und damit in der Höherbildung des Lebens überhaupt
erkennt, ist unser Sonnwend-Ideal.

Eine höhere Menschheit. — Jagen wir nicht einem Phantome

nach? Wird unser Sonnwendwunsch nicht zur Phrase?
Es kommt darauf an, wie wir uns dessen Erfüllung denken.

Wenn wir erwarten, daß über kurz oder lang eine
große Erleuchtung über die Menschen komme, daß Tausende
und Tausende sich der freigeistigen Lebensanschauung, die
wir, mit tiefem, tatfreudigem Ernste erfaßt, als den Weg zu
dem großen Ziele betrachten, zuwenden werden, so befinden
wir uns ganz bestimmt in einem unheilvollen Irrtum.

Wie die Sonnenwende nicht eine überwältigende
Naturerscheinung ist, nicht auf einmal Licht und Wärme und
Frühling bringt, vielmehr ganz unbemerkt und allmählich
sich vollzieht und erst nach Wochen am Längerwerden der
Tage und am höhern Bogen des Sonnenlaufes sich erkennen
läßt, — so begeben sich auch die Sonnenwenden, die großen,
bedeutungsvollen Wandlungen im Menschen- und
Menschheitsleben nicht auf einen Schlag, nicht schauspielartig, nicht
mit Getöse und blendendem Scheine.

«Nicht um die Erfinder von neuem Lärme: um die
Erfinder von neuen Werten dreht sich die Welt, unhörbar
dreht sie sich,» also sprach Zarathustra.

Mit dem Glauben an große plötzliche Wandlungen ist
man immer betrogen; wir alle waren betrogen, als wir vom
Weltkriege als den einen und einzigen Gewinn einen
Umschwung im menschlichen Denken und Fühlen, eine ernstere
Lebenserfassung und Lebensführung und eine entschiedene
Gefolgschaftsabsage an die den Krieg wollenden, vorbereitenden,

entfesselnden und an die ihn segnenden und
heiligenden Mächte erwarteten.

Dieser Umschwung ist nicht eingetreten, die Menschen
haben im allgemeinen aus dem ungeheuerlichsten Ereignis
der Weltgeschichte nichts gelernt.

Und doch ist auch hierin eine Sonnenwende, ein Erkennen

und neues Wollen im Gange; erst nur bei Wenigen, und

ihr Mühen und Ringen scheint nutzlos zu sein, man spottet
ihrer! Aber die Friedens-«Idee» ist eine lebendige Idee,
deren Verwirklichung auf der Bahn der sittlichen Entwicklung

des Menschengeschlechtes liegt. Von den Wenigen
greift sie über auf andere, ergreift langsam, aber sicher
immer weitere Kreise; die Wenigen, die zugleich von ihr er¬

faßt werden, sind wie die unbeachteten Minuten, um die von
der Sonnenwende an der Tag zunimmt, ohne daß man dessen
gewahr wird. Einmal aber wird Tag- und Nachtgleiche sein
und darauf hin der Tag länger als die Nacht; und also werden

einst die Menschen des Friedens zahlreicher sein als die
Menschen] des Krieges. Und des Menschen Wirken und
Streben, Pflanzen und Bauen wird Zweck und Sinn und
Ewigkeitswert haben, denn besiegt ist die grause Unvernunft,

die ehedem die Schöpfungen rvon Menschengeist und
Menschenhand blindwütend zerstörte. Daß aber diese Tage
des Glückes, der Lebensheiterkeit, des sinnvollen, ungefährdeten

Daseins heraufkamen, das danken einst jene
glücklicheren Geschlechter den heutigen Verkündern und
Verfechtern der Friedensidee, der Sonnenwende im Denken und
Fühlen, die mit diesen angehoben hat.

Auch wir Freidenker würden bald bitter enttäuscht sein,
wenn wir heute Sonnenwende in der Hoffnung feierten, daß
über kurzem ein starker Zustrom zur freigeistigen Welt- und
Lebensanschauung, die nach unserer Ueberzeugung der Weg
zu jenem glücklicheren und edleren Zeitalter ist, stattfinden
werde, daß unsere Bewegung bald mit großen Massen werde
rechnen können, eine zahlenmäßige Macht darstellen werde.

Dieser Täuschung geben wir uns nicht hin. Langsam,
fast unmerklich, wird sich auch hierin die Wandlung
vollziehen. Begnügen wir uns, nein, beglückwünschen wir uns,
wenn wir die Bedeutung der unbeachteten Minuten haben,
die nach Sonnenwende die Zeit des Lichtes täglich der Nacht
abgewännt. Beglückwünschen wir unsere Vereinigung, wenn
die Wenigen, die neu zu ihr stoßen, auch solche Sonnwend-
Lichtminuten sind!

Warten wir nicht untätig, mit trägem Glauben auf große
Ereignisse! Es gibt keine großen Ereignisse es sei denn, sie
haben sich in den einzelnen Menschen tausend- und millio-
iienfältig schon ereignet. Der Weltfriede ist trotz der
ungeheuerlichen Warnung durch den Weltkrieg nicht zum
Ereignis geworden, weil der Einzelne in sich den Frieden nie
als etwas Großes empfunden hatte. Alle großen Ideen, die
im Lauf der Geschichte aufgekommen sind, sind zerfallen
und zerfahren, weil sie in dem Einzelnen nicht als lebendige
Kräfte gewirkt hatten, nicht als große Ereignisse erlebt worden

waren.
Wenn wir also wollen, daß die freigeistige Welt- und

Lebensanschauung einst als erhebende und beglückende Kraft
das Leben adle, daß eine freigeistige Menschheit Ereignis
werde, so müssen wir Wenigen sie in uns als etwas Großes
als lebendige Kraft, die unser Denken und Handeln bestimmt
und veredelt, empfinden; sie muß in uns, in dir, in mir, in
euch, in uns allen ein Ereignis sein. Und Ereignis muß sie
werden in jedem, der zu uns tritt, der von sich sagt, daß er
ein Freidenker sei.

Dann sind wir die Vorläufer des einst kommenden Frühlings,

sind die zwar unbeachteten, aber doch wirkenden und
hotwenigen' Minuten Lichtes, die, von Tag zu Tag sich
mehrend, jeden Tag um einen Schimmer Lichtes mehr bereichern.

In diesem Sinne möchte ich Sonnenwende gefeiert wissen.

— Freunde, feiert mit mir! E. Br.

„ Jesuitenmoral ".
Von E. E. Kluge.

(Schluss.)

Diesen Ausführungen könnte nun möglicherweise
vorgehalten werden, daß sie sich samt und sonders auf weit
zurückliegende, heute nicht mehr geltende oder nicht mehr in
Betracht fallende Quellen und Beweise aufzubauen suchen.

Daß diese famosen Grundsätze und Lehren jedoch auch
heutzutage noch ihre Gültigkeit besitzen, dessen werden wir in
einem kleinen Büchlein belehrt, das. unter dem Titel «Klipp
und Klar, apologetisches Wörterbuch für Jedermann» von
Fr. X. Brors S. J. in Kevelaer herausgegeben worden ist.

Ueber den Probabilismus heißt es darin:
«Wenn ein gewichtiger, vernünftiger, wahrscheinlicher

(probabler) Grund gegen ein Gesetz vorhanden ist, ist das

Gesetz nicht mehr sicher, sondern zweifelhaft. Ein zweifelhaftes

Gesetz aber bindet mich nicht im Gewissen.»



Nr. 12 GEISTESFREIHEIT 91

«Ein von der rechtmäßigen Obrigkeit sicher erlassenes
Gesetz bindet mich sicher im Gewissen und schränkt in
diesem Punkte meine Freiheit ein, ich muß das Gesetz befolgen.
Ist das Gesetz aber nicht sicher, sondern nur zweifelhaft, so
bleibe ich im sicheren Besitz meiner Freiheit, ich bin im
Gewissen nicht sicher gebunden, weil die Existenz des
Gesetzes nicht sicher ist.»

Wenn also «ein gewichtiger, vernünftiger, wahrscheinlicher

Grund» gegen ein Gesetz vorhanden ist — und er ist
immer vorhanden, sobald dieses nicht mit den Interessen
und Wünschen der katholischen Kurie in Einklang steht —
ist man an das Gesetz nicht mehr gebunden, ihm nicht mehr
unterworfen. — Man ist nur dann gebunden, wenn das
Gesetz von der «rechtmäßigen Obrigkeit», die von Gott, d. h.
seiner Stellvertreterin, der katholischen Kirche, das Recht,
in Staatssachen zu befehlen, erhalten hat, «sicher erlassen»
worden ist. Da nun aber — nach Brors — «Kirche und
Staat naturgemäß zusammengehören» und «der Staat die
Religion haben muß, die Gott will», und «die einzige von
Christus gestiftete Religion aber die katholische Religion ist,
die von der durch Christus auf Petrus gegründeten Kirche
gelehrt wird», und «es keine rechtmäßige Gewalt gibt, außer
sie stammt von Gott», d. h. eben von der katholischen Kirche,
so liegt auch auf der Hand, daß jede andere, nicht von «Gott»
eingesetzte Regierung Aveder als «rechtmäßige Gewalt» noch
als «rechtmäßige Obrigkeit» angesehen zu werden braucht
und man an ihre Gesetze und Erlasse nicht «sicher gebunden»

ist. Wenn nun auch nicht gerade offene Widersetzlichkeit

gegen diese «unrechtmäßige Obrigkeit» gepredigt wird
— dazu ist die katholische Kirche viel zu vorsichtig, so lange
ihr die Macht fehlt — so bietet ein Nachleben dieser Lehre
doch immer ein treffliches Mittel, über «Unterdrückung der
katholischen Religion und Kirche», über «Einengung ihrer
Freiheit» zu jammern und zu zetern, und außerdem dürfen
wir wohl auch gerade hier eine Grundlehre der jesuitischen
Moral in Anwendung bringen — Brors selber ist ja Jünger
der Gesellschaft Jesu — in der es heißt: «Ich brauche nicht
immer die Wahrheit zu sagen, ich kann schweigen, eine
ausweichende Antwort geben oder manchmal auch eine
doppelsinnige.» Das wird denn auch hier zutreffen!

Aehnlich heißt es über die «Restriktion», d. h. «Vorbehalt».

Wohl soll die rein innerliche Restriktion verboten
sein, da sie im Grunde eine Lüge enthalte, aber «die nicht
rein innerliche Restriktion oder die doppelsinnige Rede kann
erlaubt sein». «Der Zweck bei der doppelsinnigen Rede ist
der Schutz eines Geheimnisses, das ich bewahren soll. Ich
gebe eine doppelsinnige Antwort. Der Fragende wählt sich
den falschen Sinn meiner Rede —¦ das lasse ich zu, ich
¦Künsche es sogar. Er hat kein Recht zu fragen. Nur wo

Feuilleton.
Die PriesterlDge.

(Aus dem Sonnwendspiel «Der letzte Priester»
von1 E. Brauchlin.)

Die Jungfrau: Das Leben ist eine Seligkeit.
Der Jüngling : Ja, wenn es Liebe ist.
Die Jungfrau: Glaubst du, dass es Menschen geben kann,

die nicht lieben?
Der J ü n> g 1 i n g : Kannst du glauben, dass die Menschen drunten

in der Niederung von der Liebe sage«, sie sei eine Sünde?
Die Junefrau: Die wahrsten, ergreifendsten Gefühle?
Der Jüngling: bis die beiden Menschen, die sich lieben,

zum Priester in den Tempel gehen und öffentlich vor dem Neugiervolke

versprechen, ein Leib und eine Seele sein zu wollen ihr Leben
lang.

Die Jungfrau: Und wenn sich eines im andern oder in sich
selber irrte, also dass sie eines Tages erkennen: unsere Seelen stimmen

nicht zusammen
Der Jüngling: Das Versprechen bindet sie.
Die Jungfrau: Und Gefangene sind sie ihres Irrtums? —

Das muss ein unausdenkbar Qualvoll Schicksal sein. — Mein
Trauter, ich liebe dich aus tiefster Seele: du bist mein Leben, weil
du mein Lieben bist, und ich kann mir nicht ausdenken, das® es eine
Zeit geben könnte, da ich dich nicht mehr liebte und du mir ein
Fremder wärest. — Wenn ich dir aber versprechen müsste, dich
lieben zu wollen, würde etwas in meiner Seele zerspringen; es
würde sein, wie wenn auf eine Landschaft, wo noch eben der warme
Glanz der Frühlingssonne lag, winterliches Gewölk seine kalten
Schatten würfe. — Ich glaube, dass ich dich vom Aineenblick des
Versprechens an nicht mehr lieben könnte, auch wenn ich es wollte,

und habe dich doch so lieb. Kannst dü das begreifen?
Der Jüngling; Ja, Geliebte; denn die Liebe ist, wie alles

ein wichtiger Grund vorhanden ist, darf ich mich dieser
Restriktion bedienen» —¦ wo aber die Wichtigkeit eines
Grundes anfängt, wird nicht gesagt, wichtig ist jedoch alles,
was «zur größeren Ehre Gottes», d. h. der katholischen
Kirche zum Vorteil gereicht.

Bei näheren Studien und Vergleichen ließen sich diese
wenigen Beispiele aus diesem einzigen Büchlein wohl noch
um ein Erhebliches vermehren. Trotzdem behauptet Brors:
«Es gibt demnach keine «Jesuitenmoral», keine Sittenlehre,
welche den Jesuiten eigentümlich wäre und sich von der Doktrin

(Lehre) der katholischen Kirche unterscheidet. Wer die
Gesellschaft Jesu einer «leichtfertigen und korrumpierten»
Moral anklagt, greift die katholische Kirche an, welche keine
andere Moral hat, und die der Jesuiten duldet.» Wenn wir
bis anhin der Meinung gewesen sind, die «Jesuitenmoral» sei
nur den Jesuiten eigentümlich, so werden wir hier durch
Brors eines anderen belehrt, denn seine Worte sagen doch
nichts anderes als, daß die römische Kirche voll und ganz
den Standpunkt und die Lehre der Jesuiten sich zu eigen
gemacht hat, und deshalb nicht mehr «katholisch», d. h.
allgemein, sondern durch und durch jesuitisch geworden ist.

Ein neuer Kreuzzug.
Im «Christlichen Apologeten», dem Organ der

Methodisten-Kirche in Amerika, ist folgende kleine Mitteilung zu
lesen:

«Bei einem Besuch des Königs von Spanien beim
Papst hat sich der König aufs tiefste zum Fußkuß vor
dem Papst gebeugt, sich auf einen Stuhl, niedriger als
den des Papstes, niedergelassen und ehrerbietig zu ihm
gesagt:

«Sollte jemals ein neuer Kreuzzug nötig werden gegen
die Feinde unseres, teuren Glaubens, so wird Spanien
nicht verfehlen, seinen Ehrenplatz einzunehmen.»

Der König von Spanien ist ein Nachkomme
Philipps II.»

Und wer war Philipp II?
Er war derjenige König von Spanien, Avelcher seinem

Reiche Spanien und der katholischen Kirche die Herrschaft
über die ganze Welt verschaffen und den Protestantismus
ausrotten wollte.

Unter ihm wütete die Inquisition in Spanien und opferte
Tausende von tüchtigen, guten Menschen in den Auto da
Fes, das heißt: in öffentlichen feierlichen Ketzerverbrennungen,

hin.
Und nun gelobt dieser schwache Nachkomme Philipps IL,

Gute und Schöne und Wahr©, wie jedes Glück, eine Blüte der Freiheit.

Die Jungfrau: die unterm Zwange verkümmert und
stirbt, und dann wird das Leben zur grausamen, entehrenden Lüge.
— Wissen denn davon die Menschen dort unten nichts?

Der J ü niglimg : Sie wissen es so gut wie wir, und1 die Edlern
unter ihnen Heiden darunter. Aber dennoch gehorchen sie dem
Gebote der Priester.

| Die Jungfrau: Kommen wir denn nichts1 tun, sie zu er¬
lösen?

Der Jüngling: Wenn sie erlöst sein wollten! Aber das
wollen sie nicht, denn sie sehen nicht hinaus über die Bannmeile
ihrer Selbstsucht. Doch ich will dir ein Wort von der Priesterlüge
sagen: Mit dem Namen Gottes haben die Priester die drei schlimmsten

Geissein des menschlichen Geschlechtes heilig gesprochen: die
Armut, die Unwissenheit und den Krieg. Dies aber waren die Mittel!,

das Volk in Gehorsam zu erhalten. Und' um den Bedrängten und
Gedrückten die Bedrängnis und Bedrückung als eine ewige,
unumgängliche, aber auch vorteilhafte Einrichtung erscheinen zu lassen,
damit es ihnen nicht einfiele, sich aufzulehnen gegen die Henker
Not und Tod und. Trübsal, logen die Priester und die ihnen
Verbündeten Mächte der Erde den mit ewigen Herrlichkeiten lohnenden
Gc.tt in die Armut und. die Unwissenheit und in den von ihnen
befohlenen Mord auf dem Sohl achUelde, das sie das1 Feld der Ehre
nannten, hinein. — Und Möglicherweise sagten sie, dass die Obrigkeit

von Gott sei, und. das Gesetz, das die Armut und die Unwissenheit

zutässt und den Kriegsdienst fordert, gab die Obrigkeit
ebenso wohlweislich «im Namen Gottes des Allmächtigen».

Die Jungfrau: Eine neue, düstere Welt steigt vor meinen

Der Jüngling: Gott ist allmächtig. W »I8 :3'!'s U3SES

an Gott den Allmächtigen g"auben sie, so sie überhaupt glauben,
sondern an Gott den Allverantwortlichen; zur Betäubung ihres
Gewissens erfanden sie sich diesen Schlaftrunk, Und an Gott den


	Jesuitenmoral : (Schluss)

