
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 11

Artikel: Hie Mensch, hie Soldat : eine Erwiederung

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


82 GEISTESFREIHEIT Nr. 11.

Handlung des Geistes, wodurch die Worte eines Satzes nach
einem anderen als dem natürlichen und offen liegenden Sinn
verdreht und gezwängt werden», und es ist deshalb —
wiederum nach Gury — aus wichtigen Ursachen erlaubt, sich
eines geheimen Vorbehaltes und solcher zweideutiger Worte
zu bedienen, aus denen der vom Sprechenden beabsichtigte
Sinn erraten werden kann, da der Nächste dadurch nicht
eigentlich getäuscht, sondern seine Täuschung einer gerechten

Ursache wegen zugelassen wird — d. h. es ist eben
seine eigene Schuld, wenn er den Worten eine falsche
Bedeutung beimißt. Eine solche gerechte Ursache, geheimer
Vorbehalte oder zweideutiger Worte sich zu bedienen, liegt
vor, so oft diese zum Heile des Körpers, zum Schutze der
Ehre, zum Vorteil des Hauses oder der Familie, zum Besten
einer Gesellschaft (natürlich in erster Linie der Gesellschaft
Jesu) notwendig oder nützlich erscheint. Dieser geistige
oder Gedankenvorbehalt findet deshalb namentlich seine
Anwendung bei Eiden, Versprechungen oder Zeugnissen, und
führt dort zu keinem anderen Ziele, als daß man das eben
Erklärte oder Versprochene oder gar Beschworene nicht zu
halten gezwungen ist. Wenn man also z. B. sagt und sogar
beschwört: Ich werde es tun, so geschieht dies nur mit dem
Vorbehalt, wenn ich bis dahin meinen Willen nicht ändere,
oder wenn es mir dann noch beliebt. Es gilt nach jesuitischem

Grundsatz weder als Lüge noch als Meineid, wenn
einer, sei es freiwillig oder aus Zeitvertreib oder aus was
immer für einer anderen Absicht schwört, daß er etwas nicht
getan habe, was er aber wirklich getan hat, wenn er bei sich
nur etwas anderes, was er nicht getan hat, oder einen anderen

Tag als den, an welchem er es getan hat, oder irgend
einen anderen wahren Beisatz hinzudenkt! Es ist auch
derjenige, welcher beim Eintritt in einen geistlichen Orden
ausdrücklich die innere Absicht hat, sich nicht zur Keuschheit
zu verpflichten, auch nicht gehalten, dem Gelübde der
Keuschheit nachzuleben, denn Escobar lehrt ausdrücklich:
«Wer äußerlich schwört ohne die innere Absicht, zu schwören,

ist durch den Eid nich gebunden.» Mit ausgeklügelter
Pfiffigkeit haben die Söhne Loyolas die Absicht als das

die Handlung schlechthin bestimmende eingesetzt, und machten

so jedes Verbrechen schuldlos, sobald der Handelnde dabei

nicht das Verbrechen selbst, sondern irgend einen
erlaubten Zweck im Auge behielt. Dieser Kunstgriff oder
Kniff heißt: Die Methode, die Absichten zu lenken, und
bildete das beste Mittel — zum Zwecke, alle mißliebigen Eide,
Versprechungen und Verträge, alle unangenehmen
Verpflichtungen und Folgen zu umgehen.

Einige Beispiele mögen diese Grundsätze in noch helleres

Licht setzen.
Sanchez 4) z. B. lehrt, es dürfe jemand, der eines Mordes

schuldig ist, den er an einem Peter verübt hat, selbst unter
einem Eide aussagen, er habe den Peter nicht getötet, indem
er sich einen andern dieses Namens hinzudenkt; oder wenn
er gerade an diesen fraglichen Peter denkt, so darf er
antworten: ich habe ihn nicht getötet, mit dem Gedankenvorbehalt:

vor seiner Geburt!» — «Denn», sagt Sauohez, «eine
solche List ist von großem Nutzen, um vieles zu verbergen,
was verborgen bleiben muß, und was doch nicht ohne Lüge
und Meineid verborgen werden könnte, wenn es nicht auf
diese Weise geschehen dürfte!» Und Sanchez ist nicht der
Einzige, der solche Grundsätze verficht, fast alle anderen
jesuitischen Moraltheologen folgen getreulich diesen
Fußstapfen. So lehrt Lessius 5): «Hat ein Verbrecher keine
Hoffnung, mit Leugnen durchzukommen, wie z. B. da, wo er
sieht, daß sein Verbrechen leicht erwiesen werden kann,
dann ist er zum Geständnis der Wahrheit verbunden, weil er
in solchem Falle keinen Grund mehr hat, die Sache zu
verhehlen. So lange er aber Hoffnung hat, mit Leugnen
durchzukommen, ist er nicht verpflichtet, die Wahrheit zu sagen.»

(Fortsetzung folgt.)

4) Sanchez, Thomas, 1550 zu Cordoba geboren, trat 1567 in den
Jesuitenorden ein, gestorben am 16. Mai 1610 zu Granada.

5) Lessius, Leonardus, am 1. Oktober 1554 geboren, war einer
der ersten Anhänger des Molinismus in den Niederlanden, starb
am 5. Januar 1623.

Gesinnungsfreund, haben Sie der „Geislesfreiheit" [chon
einen neuen Abonnenten geworben?

Hie Mensch, hie Soldat.
Eine Erwiderung.

Motto: Ich betrachte auch einen siegreichen Krieg an sich
immer als ein Übel, das die Staatskunst den Völkern
zu ersparen bemüht sein muss. Bismarck.

In der letzten Nummer dieses Blattes verficht ein
Einsender (Herr A. Furrer) den Militarismus, die planmäßige,
staatliche Vorbereitung des Massenmordes als unumgängliches

Mittel zur Erhaltung der Schweiz. Der Artikel ist eine
Entgegnung auf die redaktionellen Bemerkungen zu einem
von drei Friedensgesellschaften an einrückende Soldaten
gerichteten Flugblatt (siehe Nr. 8 d. BL). Um die folgende
möglichst kurz gefaßte, auf einige Punkte sich beschränkende
Erwiderung ganz zu verstehen, ist die Kenntnis des
Flugblattes, der angeknüpften Betrachtungen und der Entgegnung

(in Nr. 9) nötig.
Herr F. wirft die Frage auf, ob wir Freidenker, wenn

die Schweiz eine freigeistige Demokratie wäre und von an-'
dern, natürlich zurückgebliebenen, Staaten angegriffen
würde, unser freigeistiges Vaterland als theoretische
Pazifisten im Stiche ließen oder es nicht doch für besser hielten,
es mit der Waffe in der Hand zu verteidigen. Er stellt die
zweite Frage, ob wir in einem Vernichtungskrieg der
katholischen Kirche gegen den Protestantismus beiseite stehen
oder es nicht doch für klüger ansähen, für diesen Leib und
Leben gegen die römische Macht in die Schanze zu schlagen.

Worauf zu erwidern ist, zum ersten Punkt: Leider ist
in Anbetracht des langsamen Fortschreitens der geistigen
Entwicklung und der mächtigen fortschrittsfeindlichen
Faktoren noch auf sehr lange hinaus nicht die geringste
Aussicht auf eine freigeistige Schweiz vorhanden. Noch viel
unwahrscheinlicher ist es, daß die Schweiz eine freigeistige
Demokratie sein wird, während die Staaten rundum noch von
reaktionärem Geiste beherrscht werden, daß dort die Kirche
die Hand auf dem geistigen Leben hat und der Militarismus
zähnefletscht, während bei uns das Pensee, das Zeichen des
freien Denkens, im Banner weht und Kanonen nur noch im
Landesmuseum zum Sichdrobverwundern stehen. Auch die
Geschichte — sofern man nicht auf die Schulbuchschweizergeschichte

abstellt — weiß von einem geistigen Vorsprung
der Schweiz nicht das geringste. Es ist demnach völlig
zwecklos, sich mit der Frage zu befassen, wie wir uns in
einem Angriffskrieg des reaktionären Auslandes auf eine
freigeistige Schweiz verhalten würden; mich mit Unwahrschein-
lichkeiten abzugeben, dazu ist mir die Zeit zu kostbar.

Zur Erhaltung der politischen Freiheit der Schweiz vor
der Friedenspropaganda — die naturgemäß antimilitaristisch

ist — zu warnen, hätte einen Sinn, wenn wir in der
Schweiz mit den Friedensbestrebungen allein stünden. Allein
«draußen» sind auch Kräfte am Werke, viel stärkere als bei
uns; die Schweiz wird nicht allein «schuld» sein, wenn die
Menschheit dermaleinst den wirklichen, waffenlosen, als
sittliche Selbstverständlichkeit empfundenen Völkerfrieden
haben wird.

Zum zweiten Punkt, katholisch-protestantischer
Religionskrieg, ist zu sagen: Am Willen Roms, sich die Welt zu
unterwerfen, gleichviel mit welchen Mitteln, ist nicht im
geringsten zu zweifeln. Auch vor einem ungeheure Opfer
fordernden Vernichtungskrieg gegen die Anders- und
Nichtgläubigen würde die Ekklesia militans (die kriegerische
Kirche) nicht zurückschrecken, wenn sie des Erfolges gewiß
wäre. Aber die Anhängerschaft der katholischen Kirche ist
nicht mehr die festgefügte, geistig uniforme Masse wie
früher. Viele Katholiken bleiben zwar dem Glauben, auf den
sie getauft und in den sie eingewöhnt wurden, treu, fühlen
sich aber nicht in erster Linie als Katholiken, sondern als
Menschen unter Menschen, huldigen auch in konfessioneller
Hinsicht dem toleranten Grundsatz: «Leben und leben
lassen», sind durch wirtschaftliche, freundschaftliche und
andere Beziehungen mit zahlreichen Niohtkatholiken verbunden
und wären für einen Massenmord an diesen nicht zu haben.
Auch den Posten «Religionskrieg» hat Herr Furrer, um
bessere Beweise für die Notwendigkeit der Kriegsbereitschaft
verlegen aus dem Blauen hervorholt.

Die schweizerischen sozialdemokratischen Führer
bekämpfen den Militarismus nur mit halber Kraft, sagt Herr
Furrer, weil sie gegebenenfalls «die erbärmliche bürgerliche



Nr. 11. GEISTESFREIHEIT 83

Demokratie» der Verteidigung wert hielten, «wenn es
beispielsweise Mussolini einfallen sollte, unser Ländchen seinem
Reich einzuverleiben».

Ich kenne die Gedankengänge parteipolitischer Führer
zu wenig, um die Behauptung des Herrn Furrer auf ihre
Richtigkeit prüfen zu können. Mag aber etwas Wahres dran
sein, mag die schweizerische Sozialdemokratie den Glauben
an die Notwendigkeit der Waffen noch haben, weil
ringsherum dieser Glaube auch noch herrscht, so ist damit nichts
bewiesen, als daß die Schweiz auch hinsichtlich nichts
Eigenartiges, Höheres darstellt, sondern mit den Wölfen heult,
zwar gerne fortschritte, wenn es die andern auch täten, aber
ebenso geruhig im alten Tümpel verharrt, wenn sich die
andern nicht von der Stelle bewegen. Die mussolinische
Ueberrumpelung und «Einverleibung» ist abermals ein
Posten auf das Konto der Unwahrscheinlichkeit und daher
ebenso wenig geeignet wie die von bösen Nachbarn umgebene

«freigeistige Schweiz» und der Religionskrieg, um als
Beleg für die Verwerflichkeit kriegsgegnerischer Bestrebungen

verwendet zu werden.
Hr. F. mahnt zur Langsamkeit im Fortschritt, warnt vor

dem «Himmelstürmen», denn solches bleibe nicht ohne schweren

Rückschlag. Wirklich eine zeitgemäße Warnung! So
weit zurück wir die Geschichte von Völkern kennen, war
Krieg, gegenseitige Vernichtung an der Tagesordnung, und
je näher wir in der Betrachtung unserer Zeit rücken, desto
furchtbarer, möderischer, folgenschwerer gestaltete sich der
Krieg, bis er im Weltwahnsinn von 1914 bis 1918 zum
Millionen von Menschen verschlingenden, Hunger. Siechtum,
moralisches Elend erzeugenden Ungeheuer anwuchs, so daß
selbst Le"te. die keinen «Vatermord» im Unterbewußtsein
haben und deshalb vor Blut und Fleisch zurückschrecken,
den Eindruck gewonnen haben, es sei nun genug und die
höchste und dringlichste Kulturaufgabe bestehe nun darin,
die Menschheit vor der Wiederholung einer solchen Selbst-
zerfleischung zu bewahren; man erkannte den Frieden als
die Grundlage der Kultur, als den Zustand, durch den allein
das menschliche Schaffen und Streben. Bauen und Erfinden,
überhaupt das Dasein einen Sinn bekommt. Es ist Zeit,
höchste Zeit, Herr F., daß das Volk aufhört, den Krieg bloß
als ein Uebel zu betrachten, und daß es beginnt, ihn in
seinem ganzen millionenfältigen Schrecken und Elend zu
-erfassen, die Ideale, für die es ihn zu führen glaubt, als
Täuschungen. Phrasen und hinter ihnen die Selbstsucht, den
Machthunger, in irgend einem Sinne das «Geschäft» als
wirkliche Triebfeder zu erkennen. Erkennen lernen muß es,
daß dieser idealbemäntelte Massenmord ganz einfach ein ins
wahnsinnig Massenhafte vervielfachter Einzelmord ist, daß
es also, wenn es diesen verabscheut, jenen nicht gutheißen,
nicht sich selber der Teilnahme an dem Riesenverbrechen
schuldig machen kann. Zeit ist es, höchste Zeit, daß es
umdenken, daß es überhaupt denken lernt, daß es aus der
«heiligen» Tradition, der Verehrung des Haudegenheldentums,
dem dummen Hochmut auf die glorreiche Vergangenheit des
Vaterlandes heraus und zur Selbstbesinnung, zur Betrachtung

der Gegenwart und der Zukunft kommt, daß es zur
Ablehnung des Krieges kommt, bevor plötzlich als angeblich
höhere Macht der Gaskrieg da ist, von dem heute, wo die
Wunden vom Weltkrieg her noch bluten, gesprochen wird,
als handle es sich um ein interessantes Experiment. In der
Schweiz, wie in allen andern Ländern müssen dem Volk die
Augen aufgetan werden, nicht nur da oder dort, das ist ganz
selbstverständlich, davon braucht man gar nicht zu reden.

Klar ist auch, daß die Dienstverweigerung eines Einzelnen

ein fruchtloses Opfer ist. Dessen sind sich wohl auch
die Herausgeber des betreffenden Flugblattes bewußt und
haben demgemäß nicht zur Dienstverweigerung aufgefordert
oder aufgemuntert. Wenn es Herrn F. beliebt, zwischen den
Zeilen zu lesen, so ist das seine persönliche Angelegenheit.
Das aber geht nicht an, den Verfasser eines Schriftstückes
verantwortlich zu machen für etwas, das er nicht geschrieben
hat, das ein anderer aus subjektivem Empfinden, welches
vielleicht in gewissen Punkten subjektive Reizbarkeit ist,
zwischen den Zeilen lesen zu können glaubt.

Die Verteilung des Flugblattes an einrückende Soldaten
erfolgte meines Erachtens deshalb, weil es einem Menschen,
der mit Mordwerkzeugen ausgestattet und in ihrer Handha¬

bung sich zu üben veranlaßt wird, am nächsten liegt, über
die Frage nachzudenken: Was ist der Krieg nach seinen
Entstehungsbedingungen, seinem Wesen, seinen Folgen?

Den möglichen Einzelfall, daß ein im Unterbewußtsein
schlummernder verbrecherischer Wunsch — Vatermord —
Schuldgefühl und damit Abscheu vor Blut und Fleisch und
Krieg erzeuge, hätte Herr Furrer bei der psychologischen
Durchstrahlung der Kriegsgegner besser weggelassen. Denn
solches Exemplifizieren heißt man denn doch: an den Haaren

herbeiziehen!
Herr Furrer vertritt den Satz, daß es keine absolut

richtigen ethischen Standpunkte gebe, und zwar tut er es im
Anschluß an die Zweifelsfrage: «Aber ist es denn so ganz
sicher, daß jene ethischen Prinzipien, welche die Gewissensnöte

des Antimilitaristen hervorrufen, die richtigen sind?»
Er will damit gewissermaßen der Verteidigung der
Kriegsgegnerschaft den Boden unter den Füßen wegziehen; er stellt
damit aber auch seine eigene Argumentation ins Leere. Die
Relativität der Werte, auch der sittlichen, ist, so viel ich zu
wissen glaube, nicht erst seit Einstein bekannt. Aber es wäre
ein unfruchtbares Unterfangen, in diesem Zusammenhang
näher darauf einzugehen. Die Sache liegt doch einfach so:
Man hat Krieg und Frieden einander gegenüberzustellen,
also granatendurchwühlte. zerstampfte Felder und
fruchttragendes, ernährendes Ackerfeld, rauchende Trümmerhaufen

und blühende Dörfer und Städte. Züge heimatvertriebener,
armer, elender Menschen und Menschen bei emsiger,

schöpf°rischer Arbeit im Feld und im Werkraum, dnrch Tod
und Laster zerstörte Familien und geordnete, glückliche
Familien, die die besten Bedingungen zum Heranwachsen eines
an Leib und Seele gesunden Geschlechtes bieten, dann das
Bild der Schlacht mit den platzenden Bomben, den zerrissenen

Menschenleibern, dem wahnsinnigen Getöse des
Trommelfeuers, dem in der Giftgaswplle qualvoll würgenden Tode,
dem schauerlichen Gemetzel Mann gegen Mann und das
Bild friedlicher Kulturarbeit, irgendeinen Ausschnitt eines
vom Krieg nicht berührten Landes und dieselben Meeschen
als sorgende Väter. Söhne. Brüder, als denkende, fühlende
Merschen. als Ausüber irgendwelcher aufbauender, erhaltender,

den Mitmenschen zugute kommender Arbeit.
Man muß schon eingefleischter Militarist sein, um

angesichts dieser beiden Bilder die Relativität der ethischen
Wertschätzung als Argument geereu die Bekämpfung des Krieges
herbeiziehen zu können. Allerdinp-s läßt sich ia fragen, kann
nicht der Preis, um den die furchtbaren Opfer gebracht werden,

so hoch sein, daß sie gerechtfertigt sind und der
höhere ethische Wert also darin liegt, sie gebracht zu haben?
Antwort: Frstens, im allgemeinen: Der Zweck heiltet das
Mittel nicht; zweitens, im besondern: selbst wenn die
Kriegsbereitschaft als das einziee. wenn auch unwirksame Mittel
zur Verteidigung der bedrohten vorfreifeistigen schweizerischen

Demokratie angesehen werden müßte, so ist damit
nicht gesagt, daß wir nicht die Ausscheidung dieses barbarischen

und für die kleine Schweiz untauglichen Mittels er«

streben sollen, während ringsumher in der Welt auf den Völ-
kerfrieden hingearbeitet wird.

Wollten wir unser Verhalten dem Gedanken der Relativität
der ethischen Wertschätzungen unterwerfen, so müßten

wir in letzter Konsequenz sowohl auf das Wertschätzen als
auf das Handeln darnach verzichten, wir müßten alle
Handlungen einander gleichstellen und es würde sinnlos sein,
einem als unwürdig oder barbarisch empfundenen Zustand
entrinnen und eine höhere Stufe erreichen zu wollen, denn
jener Zustand kann auch als nichtbarbarisch an?esehen werden

und jene höhere Stufe erscheint von gewissen
Standpunkten als ein viel t'eferes «Unten». Trotz Relativität wage
ich zu sagen: Friede ist besser als Krieg. Schlichtung von
Meinungsverschiedenheiten durch gegenseitige Verständigung

besser als gegenseitiges Zerstören und Abschlachten,
Locarno ist besser als Versailles, offene Hand ist besser als

geballte Faust. Wohltun besser als Wehtun; so viel begreifen
schon die kleinen Buben und Mädchen in der Schule.

Nun noch zur Verteidigung der «N. Z. Z.» durch Herrn
F. Ich habe gesagt, die «N. Z. Z.» scheine die Millionen
Leichen, Krüppel, die zerstörten Milliardenwerte mit Gelassenheit

ansehen zu können, weil die «N. Z. Z.» von grotesken
Uebertreibungen in dem Flugblatte spricht. Man muß das



84 GEISTESFREIHEIT Nr. 11.

Flugblatt gelesen haben, um zu wissen, was der «N. Z. Z.»
als groteske Uebertreibung erscheint.

Herr Furrer belehrt, daß die betreffenden
Zeitungsschreiber aus andern innern und äußern Bedingungen heraus
reden, schreiben und handeln. Sehr richtig, wir begreifen:

Entweder schreiben die Leiter und Mitarbeiter
militärfreundlicher Blätter so, wie sie denken und fühlen, und so,
wie sie als Diener ihrer Partei schreiben müssen; dann stimmen

ihre innern und äußern Bedingungen überein und sie
tun, was sie aus zwiefachem Antrieb nicht lassen können.
Und es bleibt dabei: das Schlachtfeld mit seinen Schrecken
macht auf sie nicht denselben Eindruck wie beispielsweise
auf mich; ihnen steht ein anderes Ziel oder Ideal viel höher
als der Friede; sie opfern jenem Ideal unbedenklich den Frieden.

Ihre Klugheit und «Humanität» ist ganz anders
gelichtet als die eines Kriegsgegners. So verstehe ich die Herren

und nicht halte ich sie für dümmer als «uns». Oder
aber denkt und fühlt der eine oder andere unter
ihnen ganz ähnlich wie ein Friedensfreund, er leidet
unter dem Kriege innerlich. Aber als Diener der Partei

mußte er diese «innern Bedingungen» den «äußern», d.
h. dem System, dem er dient, unterwerfen, und indem er dies
tat, hat er sich in ganz besonderem Maße als klug erwiesen;
denn unklug ist es, seine Gedanken offen auszusprechen,
sofern sie nicht mit der öffentlichen Meinung übereinstimmen,
unklug, nicht «des Lied zu singen, wes Brot man ißt». So

klug, sich selber nicht zu verraten, sind auch alle die, die zur
Kirche gehören, ohne noch einen inneren Zusammenhang
mit ihr zu haben, zur Kirche gehören, weil es Sitte, wtfil man
besser angesehen ist, weil man sich damit den Schein der
Frömmigkeit gibt, weil es nach oben (wenn man unten ist)
und nach unten (wenn man am Ruder ist) einen guten
Eindruck macht, weil es Tradition ist und weil die Nichtzugehörigkeit

dem Geschäfte schaden könnte. Sie sehen also, Herr
Furrer, daß Sie sich geirrt haben mit der Annahme, ich halte
andere Leute für dümmer als die Freidenker. Und noch auf
einen Irrtum muß ich Sie hinweisen: Sie, ein ehemaliger
Offizier, glauben, wie Sie in Ihrem Briefe schreiben, genügend
Abstand von allem Persönlichen gewonnen zu haben, um rein
prinzipiell zu der besprochenen Frage Stellung nehmen zu
können. Diesen Eindruck erweckt Ihr Artikel nicht,
sondern vielmehr den, daß Ihr psychiatrischer Scharfsinn Sie in
bezug auf Sie selber im Stich gelassen hat, denn in Ihrem
Unterbewußtsein sind Sie noch Offizier, wie er vor Jahren
leibte und lebte, und der unterbewußte Offizier ist es, der
die Worte geschrieben hat: «Und uns ist dann die Erfüllung
der Militärpflicht zwar nicht etwas Heiliges, aber etwas sehr
Vernünftiges und sogar Sittliches»! E. Br.

(Zu dem Artikel des Herrn A. Furrer sind mir zwei Entgegnungen

eingegangen; die eine (von K. G.) war viel zu umfang-

Feuillef on.
Kirche und Mode.

Nachdruck aus der «Neuen Zürcher Zeitung» vom 15. November
1925, Nr. 1800.

CG. Wo kommen wir hin! Der Papst hat sich einer Schar junger

PEgertonen gegenüber für die kurzen Haare, für den Schnitt ä la
Ninor. ausgesprochen. Der Kardinal-Erzbischof von Paris' hat
vorgestern einem Redakteur des «Petit Journal», der ihn interviewte,
erklärt: «Die Tugend einer Frau hängt wedet von der Länge ihrer
Haare noch von der Länge ihrer Röcke ab», und sanktionierte
somit die jetzige Mode. Welche Frau wird sich nach diesen Ermunterungen

noch die Haare wachsen lassen? Und wie soll man von den
irdischem Frauen noch verlangen, auf Koketterie zu verzichten, wenn
sogar die himmlischen anfangen, mit ihnen darin zu konkurrieren?
Die Madonna als Mannequin, das ist das Neueste. Schon lange
pervertierte man ja die Gottesmutter in den italienischen Kirchen,
indem man sie zu Luxus und Eitelkeit geradezu erzoig. Man steckte
ihnen die kostbarsten Ringe an, hinig ihnen Perlenketten um den
Hals und Armbänder um die Arme. Die kleine kindliche Madonna in
der Kathedrale von Mailand z. B., die den gläubigen Müttern hilft,
trägt ein riesiges Pendantif aus echten Brillanten, ein Diadem aus
echten Rosetten, einen Ring und ein Armband mit grösseren Steinen
daran als jene, mit denen manche neue Reiche protzt- Und wenn sie
wenigstens noch in Lcbcnsgrösse dastände, diese Madonna, aber sie
gibt nur die Illusion einer Frau; denn sie ist mit Oelfarbe auf eine
Leinwand gemalt. Grotesk hebt sich der Schmuck von ihr ab.

Aber dass man eine Madonna auch mit einem besonders schönen
Kleid belohnt, ganz wie eine gewöhnliche Sterbliche, das erfährt
augenblicklich die Madonna von Sevilla. Die Stifterin hat ihr eine
Robe aus Paris versprochen, wenn sie helfen würde, ein authentisches

Pariser Modell. Das teuerste Kleid, das jemals einer Madonna

reich, um in der «Geistesfreiheit» verwertet werden zu können.
Sie packte aber das aufgeworfene Problem in der Tiefe an, und
wir werden in Zürich voraussichtlich Gelegenheit haben, den
Verfasser an einem Vortragsabend darüber sprechen zu hören. Die
andere (von F. W.) griff namentlich die wirtschaftliche Seite der
schweizerischen Demokratie heraus. Sie musste beiseite gelegt
werden, weil es dem Schriftleiter daran lag, auf die Einwände von
Herrn A. Furrer selber zu antworten. Die Schriftleitana.)

Zum Darwinismus - Streit.
Die «Münohener Neuesten Nachrichten», eine der ge-

lesensten Tageszeitungen von Süddeutschland, haben vor einiger

Zeit zur Klärung der Darwin-Diskussion, die also auch
die Abstammung des Menschen betrifft, verschiedenen
Darstellungen *) deutscher Fachgelehrter einen breiten Raum
gewährt. Hierbei zeigte sich, daß darunter sich auch Stimmen
gegen die Darwinsche Deszendenzlehre befanden. Das hatte
zunächst zur Folge, daß zirka zehn Professoren der Münchener

Universität, darunter weltbekannte Größen, wie R. Hert-
wig, Dobelein etc. einstimmig erklärten, daß sie Anhänger der
gen. Theorie seien, während die Gegner sich bloß kritisch, d.
h. in ablehnendem Sinne betätigt hatten, wobei notabene aber
doch keiner von ihnen — erfreulicherweise —¦ z. B. auf das
Wunder einer Erschaffung des Menschen durch ein göttliches

Urwesen offen abzustellen wagte. In diesem Streit der
Meinungen ergriff nun kürzlich (30. IX. 25) auch der
bekannte Paläontologe der Münchener Universität, Professor
Dr. Edgar Dacqu6, der Nachfolger Zitters, das Wort zu einer
längeren, höchst interessanten Auseinandersetzung, über welche

ich hier — lediglich referierend — in aller Kürze berichten

möchte, weil eben gerade die Paläontologie oder Petre-
factenkunde, d. h. die Lehre von den eventuell aus den
ältesten Zeitaltern unseres Erdballes stammenden Versteinerungen

von Tieren und Pflanzen, doch wohl für obige Frage die
den Ausschlag gebende Instanz sein dürfte.

«Zunächst muß man den naturhistor. Standpunkt von dem
philosophisch-weltanschaulichen (der auch ein metaphysisch-
religiöser sein kann) ganz klar scheiden. Naturwissenschaftlich

betrachtet ist die Abstämmlings- oder Deszendenzlehre
eine in steter Umschmelzung begriffene wissenschaftliche
Formulierung jener Ueberzeugung, welche besagt, daß die
zahllosen Scharen von Lebewesen, die seit den ältesten Epochen

bis heute unsere Erde bevölkerten, nicht durch ein
unauflösliches Wunder, sondern durch natürliche Zeugung
auseinander hervorgegangen seien und sich dabei durch
ebenso natürliche Umstände immerfort gewandelt haben; ihre
erdgeschichtliche Aufeinanderfolge müsse daher nach dem
Vorbilde eines sich immer mehr verzweigenden Stammbau-

*) In Nr. 212, 244, 255, 256, 258, 261, 262, 265, etc.

nach Mass gemacht wurde. Man wird jetzt nicht mehr in die Kirche
gehen um der Madonna, sondern um des Kleides willen. Man wird
wallfahren zu der Robe des Schneiders X. Und anstatt, dass die
Leidenschaften in den Kirchen gedämpft und gereinigt werden, wird sie
die Madonna, freilich gegen ihren Willen, neu entfachen. Denn manche

Frau wird sie um ihr kostbares Kleid beneiden und nicht ruhen,
bis sie ein ähnliches besitzt. Manche auch wird — wenn sich die
Madonna nicht in weiblicher Eitelkeit dagegen wehrt und vielleicht
ein kleines Wunder geschehen lässt, um die Frevleri.nnen zu
erschrecken —- es ihr gar nachmachen, es kopieren wollen; denn das
Kleiderkopieren ist eine Spezialität des weiblichen Geschlechtes.
Freilich, da die Mode zweimal im Jahr wechselt, dürfte das Kleid
bald altmodisch werden, es sei denn, dass die Toilette der Sevilier
Madonna das zeitlose Kleid aller ihrer Vorgängerinnen zum Muster
dienen wird.

Aber ob ein Pariser Schneider eine Frau unmodern anziehen
kann? Das ist eine Frage. Nun, wie dem auch sei, die Steine, die die
Robe schmücken werden, werden nicht altern. Denn das Prunkgewand

dieser heiligen Frau wird 2-50 000 Franken kosten. Wird sie
nicht ihr himmlisches Veto einlegen gegen solche Verschwendung?
Wird sie nicht ihren Schwestern auf Erden als Vorbild dienen wollen

und lieber um ein härenes Gewand bitten in einem Zeitalter, in
dem alles so schrecklich teuer ist und der Luxus eines solchen Kleides

vielleicht manche arme Madonna erbittern könnte? Bis jetzt hat
sich noch keine überirdische Stimme durch den Raum hören lassen,
es seien denn die Stimmen der drahtlosen Telegraphie.

Einstweilen nun arbeiten Hunderte von kleinen Midinettes an
dem Gewand, das aus Goldbrokat in schweren Falten und ganz von
kostbaren Gemmen bedeckt, an der Jungfrau niederfallen wird. Aber
ist sie nicht rührend, die spanische Mutter, die das Leben ihres
glücklich aus Marokko heimgekehrten Sohnes der Madonna, die ihn
beschützte, mit einem Kleid bezahlt?


	Hie Mensch, hie Soldat : eine Erwiederung

