Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 11

Artikel: Jesuitenmoral : [Teil 1]

Autor: Kluge, E.E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407250

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4. Jahrgang — Auflage: 1050

Nr. 11

ZURICH, 30. November 1925

GEISTESFREIHEIT

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des ,,Schweizer Freidenkers™ 8. Jahrgang

Erscheint monatlich Abonnementspreis:
Jahrlich Fr.5.- (fiir Mitglieder der
Adresse des Geschiftsfiihrers: Die Religion hat 1800 Jahre lang der Vernunit einen F-V-S-“l‘_‘il;_-:ii-')allil::‘l;jrallg:llgl-l;r. 2.50
Geschaftsstelle der F. V. S., Maulkorb angelegt. A. Schopenhauer. Insertionspreis :
Postfadh Basel 5. Die Millimeterzeile (einsp.) 25 Cts.
Postchedikonto V 6915 (3>< 15%0, 6 25°%0, 12X 40°)0)

Zum 75. Geburtstag Robert Seidels.

Am 23. November 1925 feierte unser Gesinnungsfreund
und Mitkdmpfer Prof. Robert Seidel seinen 75. Geburtstag.
Vom SchluBstein des dritten Vierteljahrhundert aus schaut er
zuriick auf eine lange Lebensbahn, einen harten, steilen Weg
voller Widerstinde, der aber unter dieses Mannes kecken,
zielsicherem und unermiidlichem Schritte zu einem Weg der
Ueberwindungen, der Siege, der Taten geworden ist.

Es war nichts Kleines, vom armen Weberbuben sich
durchzuringen zum Kaufmann, dann als dreiBigjihriger,
verheirateter Mann wieder auf die Schulbank zu sitzen und
Lehrer zu werden, ferner sich durchzuringen zum Volks-
fiihrer, Parlamentarier und dazu den Dichter in sich zum
Rechte kommen zu lassen. Vor allem aber war er von jung
auf Piddagoge, er erkannte die Arbeit als wichtigsten Er-
ziehungsfaktor und hat in dieser Hinsicht auf dem. Gebiete
der Schulreform bahnbrechend gewirkt. Seine pidagogische
Tétigkeit und Tiichtigkeit offnete ihm den Weg zum Lehr-
stuhl an der Universitdt des Kantons Ziirich und an der Eid-
gendssischen Technischen Hochschule. Leider blieb ihm das
duBere Zeichen der behordlichen Anerkennung seiner rei-
chen schriftstellerischen u. seiner Lehr-Titigkeit, der Ehren-
doktor, versagt. Aber ob Seidels Leben auch auBerordent-
lich reich an Enttduschungen und Verkennung war, wir be-
griiBen ihn an seinem 75. Geburtstage doch als einen Gliick-
lichen! Denn gliicklich im tiefsten Sinne des Wortes ist der
Mann, der sich ehrlich sagen kann: Ich habe fiir das Gute
gestritten und gelitten, ich bhin meinen Weg gegangen, un-
bekiimmert um das Urteil der Welt, den Weg zu meinem
Ziele, das nicht im Vorteil meiner Person begrenzt war, son-
dern das ich im Wohl der Menschheit, in der Befreiung mei-
ner unterdriickten, darbenden Volksgenossen, ihrer Hinfiih-
rung zum sozialen Gliick und zur geistigen Freiheit er-
blickte. Und gliicklich der Mann, der an der Schwelle des
vierten Vierteljahrhunderts noch die geistige Frische und
die jugendliche Feuerseele hat, zu wirken und zu schaffen
{iir die Iedale, denen er freudig sein ganzes Leben weihte.

Robert Seidel, wir griiBen dich! wir begliickwiinschen
dich ! wir hoffen, dich noch recht lange in unseren Reihen
zu haben ! E. Br.

,; Jesuitenmoral*.
Von E. E. Kluge.

Das Bestreben der romischen Pfaffen war stets, so viel
als moglich Alle zu gewinnen, und sie muBten sich deshalb
bemiihen, Allen Alles zu sein. Es kam ihnen jedoch nicht
in erster Linie darauf an, die Menschen zu hessern und zu
bekehren, sondern sie zu bestimmen, sich dauernd ihrer Lei-
tung anzuvertrauen. Daher haben sie auch von jeher durch
Demut die Starken, durch AnmaBung die Schwachen, durch
Heuchelei die Guten und durch Frivolitdt die Schlechten zu
gewinnen gesucht. Auf diesem Boden entstand die beriich-
tigte «Jesuitenmoral», welche nichts anderes ist, als die bis
ins Feinste ausgebildete Kunst, wie man «siindigen» kann
ohne «siindig» zu sein, und die durch ihre Lehren vom Pro-
babilismus (Wahrscheinlichkeit) von der doppelten Absicht,
vom Gedankenvorbehalt und von der Lenkung der Absicht

nach guten Zwecken in den famosen Grundsatz gipfelt: «Der
Zweck heiligt die Mittel!» )

GewiB, es mag schwierig sein, diesen Satz wortlich in
irgend einer jesuitischen Schrift nachweisen zu wollen, das
bhedeutet jedoch noch keineswegs, dafl die Jesuiten nicht den-
noch in praxi und in theoretici stets nach diesem Grundsatze
gehandelt haben.

Der Probabilismus ist bekanntlich jene Moraltheorie,
derzufolge manche pflichtwidrige Handlung fiir gerechtfer-
tigt gilt, sohald sich fiir deren Giite ein Wahrscheinlichkeits-
grund oder eine Autoritit finden 1ldBt. «Das probable oder
wahrscheinliche Gewissen», lehrt Escobar,') «entspringt aus
einer doppelten Wurzel, denn eine Meinung ist probabel oder
wahrscheinlich entweder aus inneren Prinzipien, d. h. aus
dem Grunde, worauf der ihr Anhéngende sich stiitzt, oder
aus #duBeren Prinzipien, d. h. aus Riicksicht auf einen
Doktor, der mit seiner Autoritdt sie vertritt», und Georg
de Rhodes sagt: «DaBl eine Meinung wahrscheinlich sei,
geniigt ein einziger guter Grund, und die Autoritit ir-
gend eines Doktors von hedeutendem Namen und ansehn-
licher Frémmigkeit aher ist ein solch guter Grund . . .. ..
Daher kann die Autoritidt eines einzigen Doktors zur Stiit-
zung und Durchsetzung einer wahrscheinlichen Meinung ge-
niigen, vorausgesetzt, dal diese nicht-dem Sinne der Kirche
widerstreitet.» — Nun mdchte man glauben, daf3 bei der Wahl
zwischen zwei wahrscheinlichen Meinungen immer die wahr-
gcheinlichere den Vorzug erhalten miisse. Dies hiitte wenig-
stens noch einen moralischen Sinn. Die Professoren und
Rektoren jesuitischer Einstellung sind jedoch nach jesuiti-
scher Moraltheorie nicht gehalten, zu lehren, was ihnen
wahrscheinlicher scheint, denn dergleichen Lehren pflegen
oft weniger erprobt und willkommen zu sein. Ein Lehrer
kann deshalb wahrscheinliche Meinungen selbst mit Hintan-
setzung der wahrscheinlicheren, gewisseren und einleuchten-
deren Auffassung lehren, es kann aber auch «ein Richter,
welcher eine Meinung fiir wahrscheinlicher hilt, nach einer
minder wahrscheinlichen entscheiden» ?), oder, wenn er
«zwei Meinungen fiir gleich wahrscheinlich hilt, so kann er
eines Freundes wegen jener Meinung geméifB urteilen, welche
diesem giinstiger lautet; ja er konnte sogar des Freundes
wegen bald nach der einen, bald nach der anderen Meinungy
Recht sprechen, wenn anders kein Skandal daraus ent-
stiinde.» —

Nicht weniger charakteristisch fiir die Moral der Jesu-
iten ist ihre Lehre von der doppelten Absicht und dem Ge-
dankenvorbehalt. «Gedankenvorbehalt», sagt Gury®) «ist die

1) Escobar y Mendoza, Antonio, ein jesuitischer Gelehrter,
geb. um 1589 in Valladolid, gestorben daselhst am 4. Juli 1669.
Nach im hat Pascal den Ausdruck c<escobardieren» gebildet fiir
«schlau auslegen, vorgaukeln».

?) lehrt Pater Tamburini. Geboren um 1591 zu Caltanisette
auf Sizilien, trat er 1606 in die Gesellschaft Jesu und lehrte viele
Jahre Philosophie und Theologie, wurde schliesslich Zensor und
Rat beim Inguisitionsgericht und starb 1675 zu Palermo.

%) Geboren am 23. Januar 1801 in Mailleroncourt (Franche
Comté), 1833 Lehrer der Moral am Jesuitenkolleg in Vals bei Le
Puy, 1847 am Kollegium Romanum, starh er am 18. April 1866 in
Vals. Seine «Moraltheologie» fand auch in der katholischen
Schweiz Verbreitung und war mit eine der Ursachen des Kultur-
kampfes.



82 GEISTESFREIHEIT

Nr. 11.

Handlung des Geistes, wodurch die Worte eines Satzes nach
einem anderen als dem natiirlichen und offen liegenden Sinn
verdreht und gezwingt werden», und es ist deshalb — wie-
derum nach Gury — aus wichtigen Ursachen erlaubt, sich
eines geheimen Vorbehaltes und solcher zweideutiger Worte
zu bedienen, aus denen der vom Sprechenden beabsichtigte
Sinn erraten werden kann, da der Néchste dadurch nicht
eigentlich getduscht, sondern seine Téuschung einer gerech-
ten Ursache wegen zugelassen (!) wird — d. h. es ist eben
seine eigene Schuld, wenn er den Worten eine falsche Be-
deutung beimiBSt. Eine solche gerechte Ursache, geheimer
Vorbehalte oder zweideutiger Worte sich zu bedienen, liegt
vor, so oft diese zum Heile des Kkorpers, zum Schutze der
Ehre, zum Vorteil des Hauses oder der Familie, zum Besten
einer Gesellschaft (natiirlich in erster Linie der Gesellschaft
Jesu) notwendig oder niitzlich erscheint. Dieser geistige
oder Gedankenvorbehalt findet deshalb namentlich seine An-
wendung bei Eiden, Versprechungen oder Zeugnissen, und
fiihrt dort zu keinem anderen Ziele, als daB man das eben
Erkldrte oder Versprochene oder gar Beschworene nicht zu
halten gezwungen ist. Wenn man also z. B. sagt und sogar
beschwort: Ich werde es tun, so geschieht dies nur mit dem
Vorbehalt, wenn ich bis dahin meinen Willen nicht dndere,
oder wenn es mir dann noch belicht, Es gilt nach jesuiti-
schem Grundsatz weder als Liige noch als Meineid, wenn
einer, sei es freiwillig oder aus Zeitvertreib oder aus was
immer fiir einer anderen Absicht schwort, daB er etwas nicht
getan habe, was er aber wirklich getan hat, wenn er bei sich
nur etwas anderes, was er nicht getan hat, oder einen ande-
ren Tag als den, an welchem er es getan hat, oder irgend
einen anderen wahren Beisatz hinzudenkt! Es ist auch der-
jenige, welcher heim Eintritt in einen geistlichen Orden aus-
driicklich die innere Absicht hat, sich nicht zur Keuschheit
zu verpflichten, auch nicht gehalten, dem Geliibde der
Keuschheit nachzuleben, denn Escobar lehrt ausdriicklich:
«Wer duBerlich schwort ohne die innere Absicht, zu schwd-
ren, (!!) ist durch den Eid nich gebunden.» Mit ausgekliigel-
ter Pfiffigkeit haben die Sthne Loyolas die Absicht als das
die Handlung schlechthin bestimmende eingesetzt, und mach-
ten so jedes Verbrechen schuldlos, sobald der Handelnde da-
bei nicht das Verbrechen selbst, sondern irgend einen er-
laubten Zweck im Auge behielt. Dieser Kunstgriff oder
Kniff heiBt: Die Methode, die Absichten zu lenken, und bil-
dete das beste Mittel — zum Zwecke, alle miBliebigen Eide,
Versprechungen und Vertrége, alle unangenehmen Ver-
pflichtungen und Folgen zu umgehen.

Einige Beispiele mogen diese Grundséitze in noch helle-
res Licht setzen.

Sanchez *) z. B. lehrt, es diirfe jemand, der eines Mordes
schuldig ist, den er an einem Peter veriibt hat, selbst unter
einem Eide aussagen, er habe den Peter nicht getitet, indem
er sich einen andern dieses Namens hinzudenkt; oder wenn
er gerade an diesen fraglichen Peter denkt, so darf er ant-
worten: ich habe ihn nicht getttet, mit dem Gedankenvorbe-
halt: vor seiner Geburt!» — «Denn», sagt Sauchez, <eine
solche List ist von groBem Nutzen, um vieles zu verbergen,
was verborgen bleiben muBl, und was doch nicht ohne Ldige
und Meineid verborgen werden konnte, wenn es nicht auf
diese Weise geschehen diirfte!> Und Sanchez ist nicht der
Einzige, der solche Grundsitze verficht, fast alle anderen je-
suitischen Moraltheologen folgen getreulich diesen FuB-
stapfen. So lehrt Lessius ®): «Hat ein Verbrecher keine Hoff-
nung, mit Leugnen durchzukommen, wie z. B. da, wo er
sieht, daB sein Verbrechen leicht erwiesen werden kann,
dann ist er zum Gestéindnis der Wahrheit verbunden, weil er
in solchem Falle keinen Grund mehr hat, die Sache zu ver-
hehlen. So lange er aber Hoffnung hat, mit Leugnen durch-
zukommen, ist er nicht verpflichtet, die Wahrheit zu sagen.»

(Fortsetzung folgt.)

%) Sanchez, Thomas, 1550 zu Cordoba geboren, trat 1567 in den
Jesuitenorden ein, gestorben am 16. Mai 1610 zu Granada.

% TLessius, Leonardus, am 1. Oktober 1554 geboren, war einer
der ersten Anhiinger des Molinismus in den Niederlanden, starb
am 5. Januar 1623.

Gesinnungsfreund, haben Sie der , Geislesfreiheit” [dion
einen neuen Abennenten geworben?

Hie Mensd, hie Soldat.

Eine Erwiderung.
Motto: Ich betrachte auch einen siegreichen Krieg an sich
immer als ein Ubel, das die Staatskunst den Véikern

zu ersparen bemiiht sein muss. Bismarck.

In der letzten Nummer dieses Blattes verficht ein Ein-
sender (Herr A. Furrer) den Militarismus, die planméBige,
staatliche Vorbereitung des Massenmordes als unumging-
liches Mittel zur Erhaltung der Schweiz. Der Artikel ist eine
Entgegnung auf die redaktionellen Bemerkungen zu einem
von drei Friedensgesellschaften an einriickende Soldaten ge-
richteten Flugblatt (siehe Nr. 8 d. Bl.). Um die folgende mog-
lichst kurz gefaBte, auf einige Punkte sich beschrinkende
Erwiderung ganz zu verstehen, ist die Kenntnis des Flug-
blattes, der angekniipften Betrachtungen und der Entgeg-
nung (in Nr. 9) notig.

Herr F. wirft die Frage auf, ob wir Freidenker, wenn
die Schweiz eine freigeistige Demokratie wire und von an-
dern, natiirlich zuriickgebliebenen, Staaten angegriffen
wiirde, unser freigeistiges Vaterland als theoretische Pazi-
fisten im Stiche lieBen oder es nicht doch fiir besser hielten,
es mit der Waffe in der Hand zu verteidigen. Er stellt die
zweite Frage, ob wir in einem Vernichtungskrieg der katho-
lischen Kirche gegen den Protestantismus beiseite stehen
oder es nicht doch fiir kliiger anséhen, fiir diesen Leib und
Leben gegen die romische Macht in die Schanze zu schlagen.

Worauf zu erwidern ist, zum ersten Punkt: Leider ist
in Anbetracht des langsamen Fortschreitens der geistigen
Entwicklung und der méchtigen fortschrittsfeindlichen Fak-
toren noch auf sehr lange hinaus nicht die geringste Aus-
sicht auf eine freigeistige Schweiz vorhanden. Noch viel un-
wahrscheinlicher ist es, daB die Schweiz eine freigeistige De-
mokratie sein wird, wéhrend die Staaten rundum noch von
reaktiondirem Geiste beherrscht werden, daB dort die Kirche
die Hand auf dem geistigen Leben hat und der Militarismus
zihnefletscht, wihrend bei uns das Pensée, das Zeichen des
freien Denkens, im Banner weht und Kanonen nur noch im
Landesmuseum zum Sichdrobverwundern stehen. Auch die
Geschichte — sofern man nicht auf die Schulbuchschweizer-
geschichte abstellt — weil von einem geistigen Vorsprung
der Schweiz nicht das geringste. Es ist demnach vollig
zwecklos, sich mit der Frage zu befassen, wie wir uns in ei-
nem Angriffskrieg des reaktiondren Auslandes auf eine frei-
geistige Schweiz verhalten wiirden; mich mit Unwahrschein-
lichkeiten abzugeben, dazu ist mir die Zeit zu kostbar.

Zur Erhaltung der politischen Freiheit der Schweiz vor
der Friedenspropaganda — die naturgemiB8 antimilita-
ristisch ist — zu warnen, hitte einen Sinn, wenn wir in der
Schweiz mit den Friedensbestrebungen allein stiinden. Allein
«drauBen» sind auch Krifte am Werke, viel stirkere als bei
uns; die Schweiz wird nicht allein «schuld» sein, wenn die
Menschheit dermaleinst den wirklichen, waffenlosen, als sitt-
liche Selbstverstindlichkeit empfundenen Volkerfrieden ha-
ben wird.

Zum zweiten Punkt, katholisch-protestantischer Reli-
gionskrieg, ist zu sagen: Am Willen Roms, sich die Welt zu
unterwerfen, gleichviel mit welchen Mitteln, ist nicht im ge-
ringsten zu zweifeln. Auch vor einem ungeheure Opfer for-
dernden Vernichtungskrieg gegen die Anders- und Nicht-
gliubigen wiirde die FEkklesia militans (die kriegerische
Kirche) nicht zuriickschrecken, wenn sie des Erfolges gewiB
wire. Aber die Anhiingerschaft der katholischen Kirche ist
nicht mehr die festgefiigte, geistig uniforme Masse wie frii-
her. Viele Katholiken bleiben zwar dem Glauben, auf den
sie getauft und in den sie eingewdhnt wurden, treu, fiihlen
sich aber nicht in erster Linie als Katholiken, sondern als
Menschen unter Menschen, huldigen auch in konfessioneller
Hinsicht dem toleranten Grundsatz: <Leben und leben las-
sen», sind durch wirtschaftliche, freundschaftliche und an-
dere Beziehungen mit zahlreichen Nichtkatholiken verbunden
und wiren fiir einen Massenmord an diesen nicht zu haben.
Auch den Posten «Religionskrieg» hat Herr Furrer, um bes-
sere Beweise fiir die Notwendigkeit der Kriegsbereitschaft
verlegen aus dem Blauen hervorholt.

Die schweizerischen sozialdemokratischen Fiihrer be-
kidmpfen den Militarismus nur mit halber Kraft, sagt Herr
Furrer, weil sie gegebenenfalls «die erbdrmliche biirgerliche



	Jesuitenmoral : [Teil 1]

