
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 11

Artikel: Jesuitenmoral : [Teil 1]

Autor: Kluge, E.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Jahrgang — Auflage: 1050 Nr. 11 ZÜRICH, 30. November 1925

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 8. Jahrgang

Erscheint monatlich

Adresse des Geschäftsführers:
Gesdiäftsstelle der F. V. S.,

Postfach Basel 5.
Postcheckkonto V 6915

Die Religion hat 1800 Jahre lang der Vernunft einen
Maulhorb angelegt. A. Sch openhauer.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis:

Die Millimeterzeile (elnsp.) 25 Cts.
(3X15%. 6X25%, 12X40%)

Zum 75. Geburtstag Robert Seidels.
Am 23. November 1925 feierte unser Gesinnungsfreund

und Mitkämpfer Prof. Robert Seidel seinen 75. Geburtstag.
Vom Schlußstein des dritten Vierteljahrhundert aus schaut er
zurück auf eine lange Lebensbahn, einen harten, steilen Weg
voller Widerstände, der aber unter dieses Mannes keckem,
zielsicherem und unermüdlichem Schritte zu einem Weg der
Ueberwindungen, der Siege, der Taten geworden ist.

Es war nichts Kleines-, vom armen Weberbuben sich
durchzuringen zum Kaufmann, dann als dreißigjähriger,
verheirateter Mann wieder auf die Schulbank zu sitzen und
Lehrer zu werden, ferner sich durchzuringen zum.
Volksführer, Parlamentarier und dazu den Dichter in sich zum
Rechte kommen zu lassen. Vor allem aber war er von jung
auf Pädagoge, er erkannte die Arbeit als wichtigsten
Erziehungsfaktor und hat in dieser Hinsicht auf dem. Gebiete
der Schulreform bahnbrechend gewirkt. Seine pädagogische
Tätigkeit und Tüchtigkeit öffnete ihm den Weg zum Lehrstuhl

an der Universität des Kantons Zürich und an der
Eidgenössischen Technischen Hochschule. Leider blieb ihm das
äußere Zeichen der behördlichen Anerkennung seiner
reichen schriftstellerischen u. seiner Lehr-Tätigkeit, der Ehrendoktor,

versagt. Aber ob Seidels Leben auch außerordentlich
reich an Enttäuschungen und Verkennung war, wir

begrüßen ihn an seinem 75. Geburtstage doch als einen
Glücklichen! Denn glücklich im tiefsten Sinne des Wortes ist der
Mann, der sich ehrlich sagen kann: Ich habe für das Gute
gestritten und gelitten, ich bin meinen Weg gegangen,
unbekümmert um das Urteil der WTelt, den Weg zu meinem
Ziele, das nicht im Vorteil meiner Person begrenzt war,
sondern das ich im Wohl der Menschheit, in der Befreiung meiner

unterdrückten, darbenden Volksgenossen, ihrer Hinführung

zum sozialen Glück und zur geistigen Freiheit
erblickte. Und glücklich der Mann, der an der Schwelle des
vierten Vierteljahrhunderts noch die geistige Frische und
die jugendliche Feuerseele hat, zu wirken und zu schaffen
für die Iedale, denen er freudig sein ganzes Leben weihte.

Robert Seidel, wir grüßen dich wir beglückwünschen
dich wir hoffen, dich noch recht lange in unseren Reihen
zu haben E. Br.

„Jesuitenmoral".
Von E. E. Kluge.

Das Bestreben der römischen Pfaffen war stets, so viel
als möglich Alle zu gewinnen, und sie mußten sich deshalb
bemühen, Allen Alles zu sein. Es kam ihnen jedoch nicht
in erster Linie darauf an, die Menschen zu bessern und zu
bekehren, sondern sie zu bestimmen, sich dauernd ihrer
Leitung anzuvertrauen. Daher haben sie auch von jeher durch
Demut die Starken, durch Anmaßung die Schwachen, durch
Heuchelei die Guten und durch Frivolität die Schlechten zu
gewinnen gesucht. Auf diesem Boden entstand die berüchtigte

«Jesuitenmoral», welche nichts anderes ist, als die bis
ins Feinste ausgebildete Kunst, wie man «sündigen» kann
ohne «sündig» zu sein, und die durch ihre Lehren vom Pro-
babiUsmus (Wahrscheinlichkeit) von der doppelten Absicht,
vom Gedankenvorbehalt und von der Lenkung der Absicht

nach guten Zwecken in den famosen Grundsatz gipfelt: «Der
Zweck heiligt die Mittel!»

Gewiß, es mag schwierig sein, diesen Satz wörtlich in
irgend einer jesuitischen Schrift nachweisen zu wollen, das
bedeutet jedoch noch keineswegs, daß die Jesuiten nicht
dennoch in praxi und in theoretici stets nach diesem Grundsatze
gehandelt haben.

Der Probabilismus ist bekanntlich jene Moraltheorie,
derzufolge manche pflichtwidrige Handlung für gerechtfertigt

gilt, sobald sich für deren Güte ein Wahrscheinlichkeitsgrund
oder eine Autorität finden läßt. «Das probable oder

wahrscheinliche Gewissen», lehrt Escobar,1) «entspringt aus
einer doppelten Wurzel, denn eine Meinung ist probabel oder
wahrscheinlich entweder aus inneren Prinzipien, d. h. aus
dem Grunde, worauf der ihr Anhängende sich stützt, oder
aus äußeren Prinzipien, d. h. aus Rücksicht auf einen
Doktor, der mit seiner Autorität sie vertritt», und Georg
de Rhedes sagt : «Daß eine Meinung wahrscheinlich sei,
genügt ein einziger guter Grund, und die Autorität
irgend eines Doktors von bedeutendem Namen und ansehnlicher

Frömmigkeit aber ist ein solch guter Grund
Daher kann die Autorität eines einzigen Doktors zur Stützung

und Durchsetzung einer wahrscheinlichen Meinung
genügen, vorausgesetzt, daß diese nicht dem Sinne der Kirche
widerstreitet.» — Nun möchte man glauben, daß bei der Wahl
zwischen zwei wahrscheinlichen Meinungen immer die wahi>
scheinlichere den Vorzug erhalten müsse. .Dies hätte wenigstens

noch einen moralischen Sinn. Die Professoren und
Rektoren jesuitischer Einstellung sind jedoch nach jesuitischer

Moraltheorie nicht gehalten, zu lehren, was ihnen
wahrscheinlicher scheint, denn dergleichen Lehren pflegen
oft weniger erprobt und willkommen zu sein. Ein Lehrer
kann deshalb wahrscheinliche Meinungen selbst mit Hintansetzung

der wahrscheinlicheren, gewisseren und einleuchtenderen

Auffassung lehren, es kann aber auch «ein Richter,
welcher eine Meinung für wahrscheinlicher hält, nach einer
minder wahrscheinlichen entscheiden» 2), oder, wenn er
«zwei Meinungen für gleich wahrscheinlich hält, so kann er
eines Freundes wegen jener Meinung gemäß urteilen, welche
diesem günstiger lautet; ja er könnte sogar des Freundes
wegen bald nach der einen, bald nach der anderen Meinung
Recht sprechen, wenn anders kein Skandal daraus
entstünde.» —

Nicht weniger charakteristisch für die Moral der Jesuiten

ist ihre Lehre von der doppelten Absicht und dem
Gedankenvorbehalt. «Gedankenvorbehalt», sagt Gury 3) «ist die

J) Escobar y Mendoza, Antonio, ein jesuitischer Gelehrter,
geb. um 1589 in Vallaclolicl, gestorben daselbst am 4. Juli 1669.
Nach im hat Pascal den Ausdruck «escobardieren» gebildet für
«schlau auslegen, vorgaukeln».

-) lehrt Pater Tamburini. Geboren um 1591 zu Galtanisette
auf Sizilien, trat er 1606 in die Gesellschaft Jesu und lehrte viele
Jahre Philosophie und Theologie, wurde schliesslich Zensor und
Rat beim Inquisitionsgericht und starb 1675 zu Palermo.

:') Geboren am 23. Januar 1801 in Mailleroncourt (Franche
Comte), 1833 Lehrer der Moral am Jesuitenkolleg in Vals bei Le
Puy, 1847 am Kollegium Romanum, starb er am 18. April 1866 in
Vals. Seine «Moraltheologie» fand auch in der katholischen
Schweiz Verbreitung und war mit eine der Lirsachen des
Kulturkampfes.



82 GEISTESFREIHEIT Nr. 11.

Handlung des Geistes, wodurch die Worte eines Satzes nach
einem anderen als dem natürlichen und offen liegenden Sinn
verdreht und gezwängt werden», und es ist deshalb —
wiederum nach Gury — aus wichtigen Ursachen erlaubt, sich
eines geheimen Vorbehaltes und solcher zweideutiger Worte
zu bedienen, aus denen der vom Sprechenden beabsichtigte
Sinn erraten werden kann, da der Nächste dadurch nicht
eigentlich getäuscht, sondern seine Täuschung einer gerechten

Ursache wegen zugelassen wird — d. h. es ist eben
seine eigene Schuld, wenn er den Worten eine falsche
Bedeutung beimißt. Eine solche gerechte Ursache, geheimer
Vorbehalte oder zweideutiger Worte sich zu bedienen, liegt
vor, so oft diese zum Heile des Körpers, zum Schutze der
Ehre, zum Vorteil des Hauses oder der Familie, zum Besten
einer Gesellschaft (natürlich in erster Linie der Gesellschaft
Jesu) notwendig oder nützlich erscheint. Dieser geistige
oder Gedankenvorbehalt findet deshalb namentlich seine
Anwendung bei Eiden, Versprechungen oder Zeugnissen, und
führt dort zu keinem anderen Ziele, als daß man das eben
Erklärte oder Versprochene oder gar Beschworene nicht zu
halten gezwungen ist. Wenn man also z. B. sagt und sogar
beschwört: Ich werde es tun, so geschieht dies nur mit dem
Vorbehalt, wenn ich bis dahin meinen Willen nicht ändere,
oder wenn es mir dann noch beliebt. Es gilt nach jesuitischem

Grundsatz weder als Lüge noch als Meineid, wenn
einer, sei es freiwillig oder aus Zeitvertreib oder aus was
immer für einer anderen Absicht schwört, daß er etwas nicht
getan habe, was er aber wirklich getan hat, wenn er bei sich
nur etwas anderes, was er nicht getan hat, oder einen anderen

Tag als den, an welchem er es getan hat, oder irgend
einen anderen wahren Beisatz hinzudenkt! Es ist auch
derjenige, welcher beim Eintritt in einen geistlichen Orden
ausdrücklich die innere Absicht hat, sich nicht zur Keuschheit
zu verpflichten, auch nicht gehalten, dem Gelübde der
Keuschheit nachzuleben, denn Escobar lehrt ausdrücklich:
«Wer äußerlich schwört ohne die innere Absicht, zu schwören,

ist durch den Eid nich gebunden.» Mit ausgeklügelter
Pfiffigkeit haben die Söhne Loyolas die Absicht als das

die Handlung schlechthin bestimmende eingesetzt, und machten

so jedes Verbrechen schuldlos, sobald der Handelnde dabei

nicht das Verbrechen selbst, sondern irgend einen
erlaubten Zweck im Auge behielt. Dieser Kunstgriff oder
Kniff heißt: Die Methode, die Absichten zu lenken, und
bildete das beste Mittel — zum Zwecke, alle mißliebigen Eide,
Versprechungen und Verträge, alle unangenehmen
Verpflichtungen und Folgen zu umgehen.

Einige Beispiele mögen diese Grundsätze in noch helleres

Licht setzen.
Sanchez 4) z. B. lehrt, es dürfe jemand, der eines Mordes

schuldig ist, den er an einem Peter verübt hat, selbst unter
einem Eide aussagen, er habe den Peter nicht getötet, indem
er sich einen andern dieses Namens hinzudenkt; oder wenn
er gerade an diesen fraglichen Peter denkt, so darf er
antworten: ich habe ihn nicht getötet, mit dem Gedankenvorbehalt:

vor seiner Geburt!» — «Denn», sagt Sauohez, «eine
solche List ist von großem Nutzen, um vieles zu verbergen,
was verborgen bleiben muß, und was doch nicht ohne Lüge
und Meineid verborgen werden könnte, wenn es nicht auf
diese Weise geschehen dürfte!» Und Sanchez ist nicht der
Einzige, der solche Grundsätze verficht, fast alle anderen
jesuitischen Moraltheologen folgen getreulich diesen
Fußstapfen. So lehrt Lessius 5): «Hat ein Verbrecher keine
Hoffnung, mit Leugnen durchzukommen, wie z. B. da, wo er
sieht, daß sein Verbrechen leicht erwiesen werden kann,
dann ist er zum Geständnis der Wahrheit verbunden, weil er
in solchem Falle keinen Grund mehr hat, die Sache zu
verhehlen. So lange er aber Hoffnung hat, mit Leugnen
durchzukommen, ist er nicht verpflichtet, die Wahrheit zu sagen.»

(Fortsetzung folgt.)

4) Sanchez, Thomas, 1550 zu Cordoba geboren, trat 1567 in den
Jesuitenorden ein, gestorben am 16. Mai 1610 zu Granada.

5) Lessius, Leonardus, am 1. Oktober 1554 geboren, war einer
der ersten Anhänger des Molinismus in den Niederlanden, starb
am 5. Januar 1623.

Gesinnungsfreund, haben Sie der „Geislesfreiheit" [chon
einen neuen Abonnenten geworben?

Hie Mensch, hie Soldat.
Eine Erwiderung.

Motto: Ich betrachte auch einen siegreichen Krieg an sich
immer als ein Übel, das die Staatskunst den Völkern
zu ersparen bemüht sein muss. Bismarck.

In der letzten Nummer dieses Blattes verficht ein
Einsender (Herr A. Furrer) den Militarismus, die planmäßige,
staatliche Vorbereitung des Massenmordes als unumgängliches

Mittel zur Erhaltung der Schweiz. Der Artikel ist eine
Entgegnung auf die redaktionellen Bemerkungen zu einem
von drei Friedensgesellschaften an einrückende Soldaten
gerichteten Flugblatt (siehe Nr. 8 d. BL). Um die folgende
möglichst kurz gefaßte, auf einige Punkte sich beschränkende
Erwiderung ganz zu verstehen, ist die Kenntnis des
Flugblattes, der angeknüpften Betrachtungen und der Entgegnung

(in Nr. 9) nötig.
Herr F. wirft die Frage auf, ob wir Freidenker, wenn

die Schweiz eine freigeistige Demokratie wäre und von an-'
dern, natürlich zurückgebliebenen, Staaten angegriffen
würde, unser freigeistiges Vaterland als theoretische
Pazifisten im Stiche ließen oder es nicht doch für besser hielten,
es mit der Waffe in der Hand zu verteidigen. Er stellt die
zweite Frage, ob wir in einem Vernichtungskrieg der
katholischen Kirche gegen den Protestantismus beiseite stehen
oder es nicht doch für klüger ansähen, für diesen Leib und
Leben gegen die römische Macht in die Schanze zu schlagen.

Worauf zu erwidern ist, zum ersten Punkt: Leider ist
in Anbetracht des langsamen Fortschreitens der geistigen
Entwicklung und der mächtigen fortschrittsfeindlichen
Faktoren noch auf sehr lange hinaus nicht die geringste
Aussicht auf eine freigeistige Schweiz vorhanden. Noch viel
unwahrscheinlicher ist es, daß die Schweiz eine freigeistige
Demokratie sein wird, während die Staaten rundum noch von
reaktionärem Geiste beherrscht werden, daß dort die Kirche
die Hand auf dem geistigen Leben hat und der Militarismus
zähnefletscht, während bei uns das Pensee, das Zeichen des
freien Denkens, im Banner weht und Kanonen nur noch im
Landesmuseum zum Sichdrobverwundern stehen. Auch die
Geschichte — sofern man nicht auf die Schulbuchschweizergeschichte

abstellt — weiß von einem geistigen Vorsprung
der Schweiz nicht das geringste. Es ist demnach völlig
zwecklos, sich mit der Frage zu befassen, wie wir uns in
einem Angriffskrieg des reaktionären Auslandes auf eine
freigeistige Schweiz verhalten würden; mich mit Unwahrschein-
lichkeiten abzugeben, dazu ist mir die Zeit zu kostbar.

Zur Erhaltung der politischen Freiheit der Schweiz vor
der Friedenspropaganda — die naturgemäß antimilitaristisch

ist — zu warnen, hätte einen Sinn, wenn wir in der
Schweiz mit den Friedensbestrebungen allein stünden. Allein
«draußen» sind auch Kräfte am Werke, viel stärkere als bei
uns; die Schweiz wird nicht allein «schuld» sein, wenn die
Menschheit dermaleinst den wirklichen, waffenlosen, als
sittliche Selbstverständlichkeit empfundenen Völkerfrieden
haben wird.

Zum zweiten Punkt, katholisch-protestantischer
Religionskrieg, ist zu sagen: Am Willen Roms, sich die Welt zu
unterwerfen, gleichviel mit welchen Mitteln, ist nicht im
geringsten zu zweifeln. Auch vor einem ungeheure Opfer
fordernden Vernichtungskrieg gegen die Anders- und
Nichtgläubigen würde die Ekklesia militans (die kriegerische
Kirche) nicht zurückschrecken, wenn sie des Erfolges gewiß
wäre. Aber die Anhängerschaft der katholischen Kirche ist
nicht mehr die festgefügte, geistig uniforme Masse wie
früher. Viele Katholiken bleiben zwar dem Glauben, auf den
sie getauft und in den sie eingewöhnt wurden, treu, fühlen
sich aber nicht in erster Linie als Katholiken, sondern als
Menschen unter Menschen, huldigen auch in konfessioneller
Hinsicht dem toleranten Grundsatz: «Leben und leben
lassen», sind durch wirtschaftliche, freundschaftliche und
andere Beziehungen mit zahlreichen Niohtkatholiken verbunden
und wären für einen Massenmord an diesen nicht zu haben.
Auch den Posten «Religionskrieg» hat Herr Furrer, um
bessere Beweise für die Notwendigkeit der Kriegsbereitschaft
verlegen aus dem Blauen hervorholt.

Die schweizerischen sozialdemokratischen Führer
bekämpfen den Militarismus nur mit halber Kraft, sagt Herr
Furrer, weil sie gegebenenfalls «die erbärmliche bürgerliche


	Jesuitenmoral : [Teil 1]

