
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 8

Artikel: Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des Vatikans : [2. Teil]

Autor: Kramer, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58 GEISTESFREIHEIT Nr. 8

Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des
Vatikans.

Kurt Kramer, Leipzig.

(Aus den «Monistischen Monatsheften».)

(Fortsetzung.)
Welcher Natur ist nun der gottgewollte Staat? Seine,

des Gottes, Stellvertreter haben diese Frage in einer Fülle
erbaulicher Darstellungen mit großer Klarheit beantwortet,
so daß wir nur die Grundzüge ihrer Auffassung wiedergeben
können. Es ist geraten, sich hierbei mit einiger Nachsicht
zu wappnen, da die römischen Päpste niemals durch irgendwelche

wissenschaftlichen Einsichten irregeleitet sind,
sondern stets von ihrer göttlichen Intuition (innerliches Schauen.
Red.) ausgehen. Wer ihre gesammelten Werke durchblättert,
wird finden, daß die hl. Autoren außer dem A. u. N. T., den
Kirchenvätern und einigen Papstbullen nichts gelesen
haben. «Es gibt keine Gewalt, außer von Gott, und die, welche
besteht, ist von Gott angeordnet,» schreibt Leo XIII.10) Er
zitiert die Sprichwörter des A. T.'s: «Durch mich (Gott)
regieren die Könige, durch mich herrschen die Fürsten, und
die Gewaltigen verordnen Gerechtigkeit.» «Ueber jedes
Volk stellt er (Gott) einen Regenten auf (Eccles).» «Doch
allmählich,» fährt Leo fort, «vergaßen die Menschen diese
Lehren von heidnischem Aberglauben betört der
auch das echte und schöne Bild der politischen Gewalt
gefälscht hat.» Er zitiert ferner Gregor den Großen *): «Wir
bekennen, daß den Kaisern und Königen die Gewalt vom Himmel

gegeben worden ist.» «Darum wollte Gott, daß in der
bürgerlichen Gesellschaft Herrscher seien, welche der Menge
zu gebieten haben Da werden denn die Bürger Untertan
sein müssen und dem Gebote des Fürsten gehorsam, nicht
sowohl aus Furcht vor Strafen, als aus Furcht vor der
Majestät», die die Fürsten «von Gottes Gnaden» empfangen
haben11). Der Vatikan macht sich «schwere Sorge» um die
Sicherheit und Autorität der Fürsten, nicht weniger um den
«Gehorsam der Völker» und um «die Sicherheit der Rechte
des Besitzes.» 12) Alsdann leugnet er das Recht, die Ueber-
griffe der autokratischen**) Gewalt gegen das Gemeininteresse
zurückzuweisen: «Wenn es zuweilen vorkommt, daß die
öffentliche Gewalt von den Fürsten ohne Ueberlegung und
über das Maß geübt wird, so duldet die Lehre der katholischen

Kirche nicht, daß man auf eigene Faust gegen sie sich
erhebe Und wenn es dahin gekommen ist, daß keine
andere Hoffnung auf Rettung erscheint, so lehrt sie, durch
das Verdienst, christliche Geduld und inständige Gebete zu
Gott die Hilfe zu beschleunigen.» 10)

Folgerichtig hat dann der Vatikan mit aller wünschenswerten

Deutlichkeit gegen die Souveränität***) des Volkes und
das Prinzip der Demokratie Stellung genommen. Leo XIII.
erklärte: «Sehr viele, die in neuerer Zeit in die Fußstapfen
derer traten, die im vorigen Jahrhundert sich Philosophen
nannten lassen alle Gewalt vom Volke ausgehen.» ll) «Daher

hat man sich einer neuen und selbst für die Heiden
unerhörten Gottlosigkeit schuldig gemacht, indem man Staatswesen

gründete ohne jede Rücksicht auf Gott und die von ihm
gesetzte Ordnung; die öffentliche Autorität, lehrt man, habe
weder ihren Ursprung noch ihre Mäjestät noch ihre Gewalt,
zu regieren, von Gott, sondern vielmehr von der Volksmenge,
welche, jeder göttlichen Satzung ledig, nur jenen Gesetzen zu
unterstehen sich herbeiließ, die sie selbst nach Gutdünken
gegeben hat.» 10) «Jener Häresie (gemeint ist die Reformation)

entstammte im vorigen Jahrhundert eine fälschliche,
sog. Philosopie und das sog. moderne Recht, sowie die
Volkssouveränität.» ") Infolgedessen ruht alle Macht in den Massen,

und die Majorität des Volkes bestimmt, was Recht und
Pflicht ist», was «der Vernunft und der Natur nicht bloß
des Menschen, sondern aller geschaffenen Dinge
widerspreche.» °) Mit welchem grenzenlosen Dünkel der römische
Klerus dieser «Volksmenge» gegenübersteht, kennzeichnet
ein Wort Pius' X: «Zwischen einem Priester und einem
gewöhnlichen rechtschaffenen Menschen soll ein Unterschied
sein wie zwischen Himmel und Erde!» 13)

*) Papst ums Jahr 600. Red.
**) (selbstherrlichen. Red.)

***) (Selbstbestimmung. Red.)
Anmerkungen des Verfassers am Schluss.

Das was der Vatikan über die Freiheit des Kultus, der
Rede, der Presse, des Gewissens, der Lehre dekretiert hat,
läuft, wie schon erwähnt wurde, auf eine praktische Leugnung

all dieser Dinge hinaus. Die Verwerfung der
Gleichberechtigung der Bekenntnisse wurde bereits belegt. Der
Presse wird das Recht abgesprochen, «lügenhafte Meinungen,
diese größte Pest des Geistes», zu verbreiten; ein Verbot, das
seine Harmlosigkeit sogleich einbüßt, wenn wir erstens den
wissenschaftlichen Standpunkt berücksichtigen, der in Rom
für Wahrheit und Lüge maßgebend ist; zweitens, wenn wir
unten den Terminus von der «größten Pest des Geistes»
verstehen lernen werden. In Wahrheit beabsichtigt ist nämlich
eine völlige Knebelung der politischen Meinungsäußerung.
Von der Gewissensfreiheit pflegt der katholische Oberpriester

kaum anders als unter verächtlicher Beifügung des Wortes

«sogenannte», zu sprechen. Es bedarf ja kaum der
Erwähnung, daß unter der Herrschaft der klerikalen Ideale
alles, was nicht in den Zwang ihrer Dogmen zu pressen ist,
dem Tode verfallen muß. Was die Lehrfreiheit anbetrifft,
so forderte Leo XIII. «daß nicht bloß die Unterrichtsmethode
eine entsprechende und gründliche sei, sondern ganz
besonders der Unterricht selbst in den verschiedenen
wissenschaftlichen Fächern in voller Uebereinstimmung mit der
katholischen Lehre stehe.» ")

In diesem Zusammenhang sei auf die Haltung
hingewiesen, die die Kirche dem bürgerlichen Eherecht gegenüber
einnimmt, um hier mit größter Anmaßung in die Grenzen der
Staatsautorität einzugreifen. Sie behauptet, «das wahre Wesen

der häuslichen Gesellschaft» (soll heißen: der Familie!
D. Vf.) ruhe «nach den unverletzlichen Gesetzen des Naturrechts

(d. h. des 1. Buches des Moses! D. Vf.) vor allem auf
der unlösbaren Einigung von Mann und Weib. Daher ist
nach der Mahnung des Apostels, wie Christus das Haupt der
Kirche, so der Mann Haupt des Weibes und wie die
Kirche Christo untergeben ist, so ziemt es sich, daß auch die
Frauen ihren Männern unterworfen seien ...» 10). Ehescheidungen

würden «zum sicheren Untergang der Gesellschaft
führen» und «niemand habe die Macht, das Band einer unter
Christen rechtmäßig abgeschlossenen und vollzogenen Ehe
zu lösen.» «Die Eheleute machen sich eines offenbaren
Verbrechens schuldig, wenn sie einen neuen Ehebund schließen

wollen, ehe der erste durch den Tod gelöst ist.» 12) «Gottlose

Gesetze» seien es gewesen, die «dieses große Sakrament
(die Ehe. D. Vf.) auf gleiche Stufe mit den rein bürgerlichen
Verträgen gesetzt haben.» ") Wir fragen auch hier wieder:
Kann der wohlgeordnete Staat dulden, daß Gesetze von
öffentlichen Bekenntnisgemeinschaften sittlich herabgewürdigt
und praktisch durchkreuzt werden, solange diese Gesetze von
der überwältigenden Mehrheit des Volkes als der Natur und
der Moral der menschlichen Gesellschaft angemessen
anerkannt werden

Nirgends wird die vollkommene politische Unfähigkeit
der Kurie offenbarer als dort, wo sie sich bemüht hat, die
soziale Frage zu beurteilen, und wo sie in hochmütiger
Verachtung der «Volksmasse» der großen Klassenbewegung des
Sozialismus gegenübergetreten ist. Daß sie an dieses gewaltige

Problem noch im XIX. und XX. Jahrhundert von der
Jenseitsidee aus heranzugehen wagt, ist kennzeichnend: Die
Kirche «tröstet ganz besonders die Gemüter der Armen,
indem sie ihnen teils das Beispiel Christi vorhält, der, da er
reich war um unsertwillen arm geworden ist, teils dessen
Worte zur Erinnerung bringt, durch welche er die Armen
selig pries und ihnen die Hoffnung auf die Belohnungen der
ewigen Seligkeit weckte. Wer sollte es nicht einsehen, daß
auf diese Weise der uralte Gegensatz zwischen Arm und
Reich am besten ausgeglichen wird? 10) Nachdem sich der
Heilige Stuhl seine Aufgabe also wesentlich erleichtert hat,
tut er ein weiteres, indem er auf eine wirkliche Lösung
überhaupt verzichtet. Es sei nötig, «von der einmal gegebenen
unveränderlichen Ordnung der Dinge auszugehen, wonach
in der bürgerlichen Gesellschaft eine Gleichmachung von
Hoch und Niedrig, von Arm und Reich schlechthin nicht
möglich ist .» «Nur wenn wir das künftige, unsterbliche
Leben zum Maßstabe nehmen, können wir über das
gegenwärtige Leben unbefangen und gerecht urteilen.» °)

Dieser höchst primitiven metaphysischen Grundlage
entspricht eine noch primitivere ökonomische: neben die Not-



Nr. 8 GEISTESFREIHEIT 59

wendigkeit der Klassenunterschiede tritt die Notwendigkeit
des Privateigentums, des Grundbesitzes, der Lohnarbeit, des
Erbrechtes usw. »Das Recht zum Besitze privaten Eigentums

hat der Mensch von der Natur erhalten. (Man vergesse
nie, daß die Päpste unter Natur stets die göttliche Ordnung
des Alten Testamentes verstehen! D. Vf.) Es müssen
Rechte erworben werden können nicht bloß auf Eigentum
an Erzeugnissen des Bodens, sondern auch auf Eigentum
am Boden selbst.» Man sollte nun denken, daß, da «der
Mensch» von der Natur das Recht auf Eigentum erhalten hat,
jeder Mensch ohne Unterschied in Genuß dieses Rechtes
kommen müsse; aber weit gefehlt! «Wer ohne Besitz ist, der
hat dafür die Arbeit.» Offenbar war der hl. Vater aüen
Ernstes überzeugt, daß den Besitzenden das erhabene
Geschenk der Arbeit nicht zuteil geworden sei. Ueberhaupt
befindet er sich in dem Irrtum, daß die Armut nicht etwa eine
physisch unangenehme Sache, sondern lediglich moralisch
drückend sei. «Auch die soziale Frage», glaubt er, «findet
ihre Lösung, wenn die Ueberzeugung allgemein geworden,
dass die Armut keine Schande sei.» 15) «Die Besitzlosen aber
belehrt die Kirche, daß Armut in den Augen der ewigen
Wahrheit nicht die geringste Schande ist.» °) Mit der gleichen
kindlichen Unbefangenheit beurteilt der Papst das Erbrecht.
Ob es gerecht sei, fragt er, «dasjenige andern zu überantworten,

was der Bebauer im Schweiß seines Angesichts geschaffen
hat ?» «Wie soll er (der Familienvater) jenen Pflichten

gegen die Kinder nachkommen können, wenn er ihnen nicht
einen Besitz, welcher fruchtet, als Erbe hinterlassen darf ?»

Geflissentlich wird übersehen, daß es sich grundsätzlich
überhaupt nicht um Vererbung von Gütern handelt, die der
Eigentümer «im Schweiße seines Angesichtes geschaffen» hat.
Zweitens wird nicht im mindesten bewiesen, ob der Staat
nicht die Mittel habe, um seinen (des Staates) Kindern besser
zu dienen, als das Erbrecht, sobald dieses an den Staat
übertragen würde. Die Zurückweiung solcher staatlichen
Einrichtungen mit der Begründung, «daß die Kirche allein das
Geheimnis» des erforderlichen «himmlischen Schwunges»
besitze, ist ganz unbegründet. Zwar sagt der Papst: «Das
soziale System, das die elterliche Fürsorge beiseite setzt, um
eine allgemeine Staatsfürsorge einzuführen, versündigt sich
an der natürlichen Gerechtigkeit und zerreißt die Bande
der Familie», aber er ignoriert, daß die kapitalistische
Gesellschaftsform, zu deren Charakteristika eben das Erbrecht
gehört, die Bande der Familie in noch viel größerem Umfange
zerrissen hat; er verkennt auch durchaus, daß eine
allgemeine Staatsfürsorge ganz anders, auch innerlich ganz
anders, organisiert sein kann, als es bis jetzt unter dem
demoralisierenden Einfluß theologischer Sittlichkeit und Oeko-
nomie möglich gewesen ist. Daß Leo XIII., der «große
soziale Papst», überhaupt ungeeignet war, die soziale Frage zu
beurteilen, beweisen die niedrigen Motive, die er bei jeder
Gelegenheit der arbeitenden Klasse unterschiebt.

Er rät dem Staat: «Das erste Moment ist, daß die öffentliche

Autorität durch entschiedene Maßregeln das Recht und
die Sicherheit des privaten Besitzes gewährleisten muß. Die
Bewegung der Massen, in denen die Gier nach fremder
Habe erwacht, muß mit Kraft gezügelt werden.» Es ist ihm
also durchaus nicht aufgegangen, daß das Proletariat lediglich

die Produkte seiner Arbeit beansprucht und dem Besitze
allein das Recht auf den Mehrwert abspricht, den der Besitz
aus den Arbeitenden herauswirtschaftet. Tatsächlich beweist
die Stellungnahme Leos XIII., daß er den Sozialismus als das
Programm einer Räuberbande aufgefaßt und ihn als solches
bekämpft hat, ohne ein einziges seiner wissenschaftlichen
Argumente zu kennen. 17)

«Die Kirche des lebendigen Gottes, die eine Säule und
Grundfeste der Wahrheit ist, verkündet jene Lehren und
Vorschriften, durch die ganz besonders das Wohl und die Ruhe
der Gesellschaft sewahrt und die Giftpflanze des Sozialismus
mit der Wurzel ausgerottet wird.» 10) Den Sozialismus selbst
bezeichnet er als eine «todbringende Seuche, die die innersten
Glieder der menschlichen Gesellschaft durchdringt und ihr
die äußerste Gefahr bereitet.» Seine Träger sind «jene
Menschen, die mit verschiedenen und fast barbarischen Namen
Sozialisten, Kommunisten oder Nihilisten genannt werden
Es sind jene nämlichen, die, wie das Wort Gottes sagt, das
Fleisch beflecken, die Obrigkeit verachten und die Würde

lästern die das durch das Naturgesetz geheiligte
Eigentumsrecht durch unsäglichen Frevel zu rauben und als
Gemeingut zu erklären suchen, was immer auf Grund
rechtmäßiger Erbschaft, oder durch geistige und körperliche
Arbeit oder durch Sparsamkeit erworben worden ist.» Aber so
wuchtig auch die Worte sind, mit denen der Vatikan die «Pest
des Sozialismus» gebrandmarkt hat, so armselig sind die Mittel,

die er selbst zur Lösung des Problems in Vorschlag
bringt. 10) (Schluß folgt.)

6) Rundschreiben rerum novarum. 15. 5. 1891.
9) Leo XIII.: Libertas. 20. 6. 1888.
10) Quod Apostolici muneris. 28. 12. 1878.

") Diuturnum illud. 29. 6. 1881.
12) Arcanum divinae. 10. 2. 1880.
13) Haerent animo penitus. 4. 8. 1908.

") Inscrutabili Dei. 21. 4. 1878.
15) Leo XIII. : Auspicato concessum. 17. 9. 82. Die vorgehenden

Zitate wie 6).
1?) Alle hiervor nicht besonders gekennzeichneten Stellen aus

«Rerum novarum».

Dogma oder freie Wissenschaft?
Von Otto Deixner, Wien.

Das Urteil im Prozeß von Dayton ist gesprochen. Damit

hat eine Affäre ihren vorläufigen Abschluß gefunden,
die, hätte sie sich nicht in Amerika ereignet, nur als ein
neues Beispiel für den alten Streit dienen könnte, der
zwischen den Vertretern von Kirche und Wissenschaft von
jeher herrschte. Nicht chauvinistische Gedankenkrämerei läßt
uns Amerika in diesem Prozeß in wissenschaftlicher
Hinsicht ignorieren. Sondern sein ganzer Verlauf, die Unzahl
lächerlicher Begleitumstände verrät hier genug. Vom
Standpunkte des Amerikaners betrachtet, scheint die ganze
Angelegenheit nur als sportliche Passion und aus materiellem
Interesse von Wert zu sein.

In Europa hat der Prozeß eine Hochflut von Aufsätzen
bewirkt. Unter den Verfassern, die gegen den Darwinismus
Sturm laufen, sei auch der in der «Reichspost» (Wien) vom
26. Juli erschienene Artikel «Der Darwinismus im Lichte
des Dogmas und der heiligen Schrift»- erwähnt, in dem
Universitäts-Professor Reinhold angibt, daß schon 1860, als
Darwins Buch über die Entstehung der Arten erschien, das
Provinzialkonzil von Köln die Entwicklungslehre als der
heiligen Schrift und dem katholischen Glauben widersprechend

erklärte.
Diese sofortige und entschiedene Stellungnahme ist

begreiflich, wenn man ein wenig die einschlägige Geschichte
der Naturwissenschaften vor Darwin kennt: Zoologie und
Botanik werden streng im theistischen Rahmen geschaffen.
«Species tot numeramus quot diversae formae in principio
sunt creatae»*) ist das Leitmotiv des großen Systematikers
Linne bei seiner einordnenden Arbeit der Tier- und
Pflanzenarten. Gott schafft also Fauna (Tierreich) und Flora
(Pflanzenreich); die Arten pflanzen sich fort, unverändert
durch Jahrtausende. Linnes Verdienst ist außerordentlich
bedeutend. Er ist der erste, der eine systematische Einteilung

der beiden organischen Reiche vornimmt. Doch sein
Werk ist in der stillen Gelehrtenstube entstanden, ohne
Rücksicht auf das pulsende Leben draußen. Das Resultat
ist ein künstliches Gebilde, diktiert vom Glauben an die
göttliche Schöpfungsmacht.

Mit Linnes Lehre von der Konstanz (Unveränderlichkeit)
der Arten kommen nun prähistorische Tier- und

Pflanzenfunde in Widerspruch. Es sind Funde, die die
Existenz von Organismen in einer früheren Zeitperiode
verraten. Diese sind ausgestorben, ausgestorben durch gewaltige

Katastrophen, die, wie Cuvier behauptet^ unsere Erde
heimsuchten. Mit jedem Abklingen einer Katastrophe
entwickelt sich neues Leben, formverschieden von den früheren

Epochen. So erklärt Cuvier die Divergenz (Unterschied)
der Tier- und Pflanzenarten, die er durch geologische Funde
kennen lernt, und den jetzt lebenden Organismen. Die
wissenschaftliche Meinung hält also weiter die Theorie von der

*) So viele Arten wir zählen, so viele verschiedene Formen sind
am Anfang erschaffen worden.


	Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des Vatikans : [2. Teil]

