Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 8

Artikel: Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des Vatikans : [2. Teil]
Autor: Kramer, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407230

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

58 GEISTESFREIHEIT Nr. 8

Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des
Vatikans.
Kurt Kramer, Leipzig.
(Aus den «Monistischen Monatsheften».)
(Fortsetzung.)

Welcher Natur ist nun der gottgewollte Staat? Seine,
des Gottes, Stellvertreter haben diese Frage in einer Fiille
erbaulicher Darstellungen mit groBer Klarheit beantwortet,
so daB wir nur die Grundziige ihrer Auffassung wiedergeben
konnen. Es ist geraten, sich hierbei mit einiger Nachsicht
zu wappnen, da die rémischen Pépste niemals durch irgend-
welche wissenschaftlichen Einsichten irregeleitet sind, son-
dern stets von ihrer gottlichen Intuition (innerliches Schauen.
Red.) ausgehen. Wer ihre gesammelten Werke durchbléttert,
wird finden, daB die hl. Autoren auBer dem A. u. N. T., den
Kirchenvitern und einigen Papstbullen nichts gelesen ha-
ben. «Es gibt keine Gewalt, auBer von Gott, und die, welche
besteht, ist von Gott angeordnet,» schreibt Leo XIIL*) Er
zitiert die Sprichworter des A. T.s: «Durch mich (Gott) re-
gieren die Konige, durch mich herrschen die Fiirsten, und
die Gewaltigen verordnen Gerechtigkeit.» <«Ueber jedes
Volk stellt er (Gott) einen Regenten auf (Eccles).» «Doch
allmé#hlich,» fihrt Leo fort, «vergaBen die Menschen diese
Lehren..., von heidnischem Aberglauben betort..., der
auch das echte und schione Bild der politischen Gewalt ge-
filscht hat.» Er zitiert ferner Gregor den GroBSen *): «Wir be-
kennen, daB den Kaisern und Konigen die Gewalt vom Him-
mel gegeben worden ist.» «Darum wollte Gott, daB in der
biirgerlichen Gesellschaft Herrscher seien, welche der Menge
zu gebieten haben . . . Da werden denn die Biirger untertan
sein miissen und dem Gebote des Fiirsten gehorsam, nicht
sowohl aus Furcht vor Strafen, als aus Furcht vor der
Majestit», die die Fiirsten «von Gottes Gnaden»> empfangen
haben ). Der Vatikan macht sich «schwere Sorge» um die
Sicherheit und Autoritiit der Fiirsten, nicht weniger um den
«Gehorsam der Volker> und um «die Sicherheit der Rechte
des Besitzes.» 12) Alsdann leugnet er das Recht, die Ueber-
griffe der autokratischen**) Gewalt gegen das Gemeininteresse
zuriickzuweisen: «Wenn es zuweilen vorkommt, daB die 6f-
fentliche Gewalt von den Fiirsten ohne Ueberlegung und
iiber das MaB geiibt wird, so duldet die Lehre der katholi-
schen Kirche nicht, daB man auf eigene Faust gegen sie sich
erhebe . .. Und wenn es dahin gekommen ist, daB keine
andere Hoffnung auf Rettung erscheint, so lehrt sie, durch
das Verdienst, christliche Geduld und instdndige Gebete zu
Gott die Hilfe zu beschleunigen.» *°)

Folgerichtig hat dann der Vatikan mit aller wiinschens-
werten Deutlichkeit gegen die Souveriinitit***) des Volkes und
das Prinzip der Demokratie Stellung genommen. Leo XIII.
erklirte: «Sehr viele, die in neuerer Zeit in die FuBstapfen
derer traten, die im vorigen Jahrhundert sich Philosophen
nannten (!), lassen alle Gewalt vom Volke ausgehen.» '*) «Da-
her hat man sich einer neuen und selbst fiir die Heiden un-
erhorten Gottlosigkeit schuldig gemacht, indem man Staats-
wesen griindete ohne jede Riicksicht auf Gott und die von ihm

_gesetzte Ordnung; die Offentliche Autoritét, lehrt man, habe
weder ihren Ursprung noch ihre M#jestdt noch ihre Gewalt,
zu regieren, von Gott, sondern vielmehr von der Volksmenge,
welche, jeder gottlichen Satzung ledig, nur jenen Gesetzen zu
unterstehen sich herbeilieB, die sie selbst nach Gutdiinken
gegeben hat.» %) «Jener Hiresie (gemeint ist die Reforma-
tion) entstammte im vorigen Jahrhundert eine félschliche,
sog. Philosopie und das sog. moderne Recht, sowie die Volks-
souverdnitdt.» ) Infolgedessen ruht alle Macht in den Mas-
sen, und die Majoritdit des Volkes bestimmt, was Recht und
Pilicht ist», was «der Vernunft und der Natur nicht blo8
des Menschen, sondern aller geschaffenen Dinge wider-
spreche.» ®) Mit welchem grenzenlosen Diinkel der rdmische
Klerus dieser «Volksmenge» gegeniibersteht, kennzeichnet
ein Wort Pius’ X: «Zwischen einem Priester und einem ge-
wohnlichen rechtschaffenen Menschen soll ein Unterschied
sein wie zwischen Himmel und Erde!» %)

*) Papst ums Jahr 600. Red.
**) (selbstherrlichen. Red.)
**%) (Selbstbestimmung. Red.)

Anmerkungen des Verfassers am Schluss.

Das was der Vatikan iiber die Freiheit des Kultus, der
Rede, der Presse, des Gewissens, der Lehre dekretiert hat,
lauft, wie schon erwdhnt wurde, auf eine praktische Leug-
nung all dieser Dinge hinaus. Die Verwerfung der Gleich-
berechtigung der Bekenntnisse wurde bereits belegt. Der
Presse wird das Recht abgesprochen, «liigenhafte Meinungen,
diese groBSte Pest des Geistes», zu verbreiten; ein Verbot, das
seine Harmlosigkeit sogleich einbiift, wenn wir erstens den
wissenschaftlichen Standpunkt beriicksichtigen, der in Rom
flir Wahrheit und Liige maBgebend ist; zweitens, wenn wir
unten den Terminus von der «groSten Pest des Geistes» ver-
stehen lernen werden. In Wahrheit beabsichtigt ist ndmlich
eine vollige Knebelung der politischen MeinungsiuBerung.
Von der Gewissensfreiheit pflegt der katholische Oberprie-
ster kaum anders als unter veriichtlicher Beifligung des Wor-
tes «sogenannte», zu sprechen. Es bedarf ja kaum der Er-
wihnung, daB unter der Herrschaft der klerikalen Ideale
alles, was nicht in den Zwang ihrer Dogmen zu pressen ist,
dem Tode verfallen muB. Was die Lehrfreiheit anbetrifft,
so forderte Leo XIII. «daB nicht bloB die Unterrichtsmethode
eine entsprechende und griindliche sei, sondern ganz be-
sonders der Unterricht selbst in den verschiedenen wissen-
schaftlichen Féchern in voller Uebereinstimmung mit der ka-
tholischen Lehre stehe.» ™)

In diesem Zusammenhang sei auf die Haltung hinge-
wiesen, die die Kirche dem biirgerlichen Eherecht gegeniiber
einnimmt, um hier mit groSter AnmaBung in die Grenzen der
Staatsautoritidt einzugreifen. Sie behauptet, «das wahre We-
sen der hé&uslichen Gesellschaft> (soll heiBien: der Familie!
D. V1) ruhe «nach den unverletzlichen Gesetzen des Natur-
rechts (d. h. des 1. Buches des Moses! D. V{.) vor allem auf
der unlosbaren Einigung von Mann und Weib. Daher ist
nach der Mahnung des Apostels, wie Christus das Haupt der
Kirche, so der Mann Haupt des Weibes . .. und wie die
Kirche Christo untergeben ist, so ziemt es sich, daB auch die
Frauen ihren Ménnern unterworfen seien . . .» ), Eheschei-
dungen wiirden «zum sicheren Untergang der Gesellschaft

fithren» und «niemand habe die Macht, das Band einer unter

Christen rechtmé#Big abgeschlossenen und vollzogenen Ehe
zu losen.» «Die Eheleute machen sich eines offenbaren Ver-
brechens schuldig, wenn sie . . . einen neuen Ehebund schlie-
Ben wollen, ehe der erste durch den Tod geldst ist.» **) «Gott-
lose Gesetze» seien es gewesen, die «dieses groBe Sakrament
(die Ehe. D. V{i.) auf gleiche Stufe mit den rein biirgerlichen
Vertridgen gesetzt haben.» ') Wir fragen auch hier wieder:
Kann der wohlgeordnete Staat dulden, daB Gesetze von 0f-
fentlichen Bekenntnisgemeinschaften sittlich herabgewiirdigt
und praktisch durchkreuzt werden, solange diese Gesetze von
der iiberwiltigenden Mehrheit des Volkes als der Natur und
der Moral der menschlichen Gesellschaft angemessen aner-
kannt werden ?

Nirgends wird die vollkommene politische Unfihigkeit
der Kurie offenbarer als dort, wo sie sich bemiiht hat, die
soziale Frage zu beurteilen, und wo sie in hochmiitiger Ver-
achtung der «Volksmasse» der groSen Klassenhewegung des
Sozialismus gegeniibergetreten ist. DaB sie an dieses gewal-
tige Problem noch im XIX. und XX. Jahrhundert von der
Jenseitsidee aus heranzugehen wagt, ist kennzeichnend: Die
Kirche «trostet ganz besonders die Gemiiter der Armen, in-
dem sie ihnen teils das Beispiel Christi vorhilt, der, da er
reich war (?), um unsertwillen arm geworden ist, teils dessen
Worte zur Erinnerung bringt, durch welche er die Armen
selig pries und ihnen die Hoffnung auf die Belohnungen der
ewigen Seligkeit weckte. Wer sollte es nicht einsehen, daB
auf diese Weise (!) der uralte Gegensatz zwischen Arm und
Reich am besten ausgeglichen wird? **) Nachdem sich der
Heilige Stuhl seine Aufgabe also wesentlich erleichtert hat,
tut er ein weiteres, indem er auf eine wirkliche Losung iiber-
haupt verzichtet. Es sei notig, «von der einmal gegebenen
unverénderlichen Ordnung der Dinge auszugehen, wonach
in der biirgerlichen Gesellschaft eine Gleichmachung von
Hoch und Niedrig, von Arm und Reich schlechthin nicht
moglich ist . . .» «Nur wenn wir das kiinftige, unsterhliche
Leben zum MaBstabe nehmen, kdnnen wir {iber das gegen-
wirtige Leben unbefangen und gerecht urteilen.» %)

Dieser hochst primitiven metaphysischen Grundlage ent-
spricht eine noch primitivere 6konomische: nehen die Not-



Nr. 8 GEISTESFREIHEIT 59

wendigkeit der Klassenunterschiede tritt die Notwendigkeit
des Privateigentums, des Grundbesitzes, der Lohnarbeit, des
Erbrechtes usw. »Das Recht zum Besitze privaten Eigen-
tums hat der Mensch von der Natur erhalten. (Man vergesse
nie, daB die Pipste unter Natur stets die gottliche Ordnung
des Alten Testamentes verstehen! D. Vf) ... Es miissen
Rechte erworben werden konnen nicht bloB auf Eigentum
an Erzeugnissen des Bodens, sondern auch auf Eigentum
am Boden selbst.» Man sollte nun denken, daB, da «der
Mensch» von der Natur das Recht auf Eigentum erhalten hat,
jeder Mensch ohne Unterschied in GenuB dieses Rechtes
kommen miisse; aber weit gefehlt! «Wer ohne Besitz ist, der
hat dafiir (!!) die Arbeit.» Offenbar war der hl. Vater allen
Ernstes iiberzeugt, daB den Besitzenden das erhabene Ge-
schenk der Arbeit nicht zuteil geworden sei. Ueberhaupt be-
findet er sich in dem Irrtum, daB die Armut nicht etwa eine
physisch unangenehme Sache, sondern lediglich moralisch
driickend sei. «Auch die soziale Frage», glaubt er, «findet
ihre Losung, wenn die Ueberzeugung allgemein geworden,
dass die Armut keine Schande sei.» **) «Die Besitzlosen aber
belehrt die Kirche, daB Armut in den Augen der ewigen
Wahrheit nicht die geringste Schande ist.» *) Mit der gleichen
kindlichen Unbefangenheit beurteilt der Papst das Erbrecht.
Ob es gerecht sei, fragt er, «dasjenige andern zu tiberantwor-
ten, was der Bebauer im SchweiB seines Angesichts geschat-
fen hat ?» «Wie soll er (der Familienvater) jenen Pflichten
gegen die Kinder nachkommen konnen, wenn er ihnen nicht
einen Besitz, welcher fruchtet, als Erbe hinterlassen darf ?»
Geflissentlich wird iibersehen, daB es sich grundsitzlich tiber-
haupt nicht um Vererbung von Giitern handelt, die der Ei-
gentiimer «im Schweile seines Angesichtes geschaffen» hat.
Zweitens wird nicht im mindesten bewiesen, ob der Staat
nicht die Mittel habe, um seinen (des Staates) Kindern hesser
zu dienen, als das Erbrecht, sobald dieses an den Staat iiber-
tragen wiirde. Die Zuriickweiung solcher staatlichen Ein-
richtungen mit der Begriindung, «daB die Kirche allein das
Geheimnis» des erforderlichen <himmlischen Schwunges» be-
sitze, ist ganz unbegriindet. Zwar sagt der Papst: «Das so-
ziale System, das die elterliche Fiirsorge beiseite setzt, um
eine allgemeine Staatsflirsorge einzufiihren, versiindigt sich
an der natiirlichen (!) Gerechtigkeit und zerreiBt die Bande
der Familie», aber er ignoriert, daB die kapitalistische Gesell-
schaftsform, zu deren Charakteristika eben das Erbrecht ge-
" hort, die Bande der Familie in noch viel gréBerem Umfange
zerrissen hat; er verkennt auch durchaus, daB8 eine allge-
meine Staatsflirsorge ganz anders, auch innerlich ganz an-
ders, organisiert sein kann, als es bis jetzt unter dem de-
moralisierenden EinfluB theologischer Sittlichkeit und Oeko-
nomie moglich gewesen ist. DaB Leo XIII., der «grofBe so-
ziale Papst», liberhaupt ungeeignet war, die soziale Frage zu
beurteilen, beweisen die niedrigen Motive, die er bei jeder
Gelegenheit der arbeitenden Klasse unterschiebt.

Er rit dem Staat: «Das erste Moment ist, daB die 6ffent-
liche Autoritdt duich entschiedene MaBregeln das Recht und
die Sicherheit des privaten Besitzes gewéhrleisten muB. Die
Bewegung der Massen, in denen die Gier nach fremder (!)
Habe erwacht, muB mit Kraft geziigelt werden.» Es ist ihm
also durchaus nicht aufgegangen, da das Proletariat ledig-
lich die Produkte seiner Arbeit beansprucht und dem Besitze
allein das Recht auf den Mehrwert abspricht, den der Besitz
aus den Arbeitenden herauswirtschaftet. Tatséichlich beweist
die Stellungnahme Leos XIII., daB er den Sozialismus als das
Programm einer Riduberbande aufgefaBit und ihn als solches
bekéimpft hat, ohne ein einziges seiner wissenschaftlichen Ar-
gumente zu kennen. ')

«Die Kirche des lebendigen Gottes, die eine Sédule und
Grundfeste der Wahrheit ist, verkiindet jene Lehren und Vor-
schriften, durch die ganz besonders das Wohl und die Ruhe
der Gesellschaft gcewahrt und die Giftpflanze des Sozialismus
mit der Wurzel ausgerottet wird.» ) Den Sozialismus selbst
bezeichnet er als eine «todbringende Seuche, die die innersten
Glieder der menschlichen Gesellschaft durchdringt und ihr
die #uBerste Gefahr bereitet.» Seine Tridger sind «jene Men-
schen, die mit verschiedenen und fast barbarischen Namen
Sozialisten, Kommunisten oder Nihilisten genannt werden . .
Es sind jene niimlichen, die, wie das Wort Gottes sagt, das
Fleisch beflecken, die Obrigkeit verachten und die Wiirde

ldstern . . ., die das durch das Naturgesetz geheiligte Eigen-
tumsrecht durch unséglichen Frevel zu rauben und als Ge-
meingut zu erkléren suchen, was immer auf Grund recht-
miBiger Erbschaft, oder durch geistige und korperliche Ar-
beit oder durch Sparsamkeit erworben worden ist.» Aber so
wuchtig auch die Worte sind, mit denen der Vatikan die «Pest
des Sozialismus» gebrandmarkt hat, so armselig sind die Mit-
tel, die er selbst zur Losung des Problems in Vorschlag

bringt. *°) (SchluB folgt.)

%) Rundschreiben rerum novarum. 15. 5. 1891.

9) Leo XIIL.: Libertas. 20. 6. 1888.

1) Quod Apostolici muneris. 28. 12. 1878.

) Diwturnum illud. 29. 6. 1881.

12) Arcanum divinae. 10. 2. 1880.

3) Haerent animo penitus. 4. 8. 1908.

1) Inscrutabili Dei. 21. 4. 1878.

%) Leo XIII.: Auspicato concessum. 17. 9. 82. Die vorgehenden
Zitate wie ¢ :

17) Alle hiervor nicht besonders gekennzeichneten Stellen aus
«Rerum novarumy.

Dogma oder freie Wissenscaft?
Von Otto Deixner, Wien.

Das Urteil im ProzeB von Dayton ist gesprochen. Da-
mit hat eine Affdre ihren vorldufigen AbschluB gefunden,
die, hétte sie sich nicht in Amerika ereignet, nur als ein
neues Beispiel fiir den alten Streit dienen konnte, der zwi-
schen den Vertretern von Kirche und Wissenschaft von je-
her herrschte. Nicht chauvinistische Gedankenkrédmerei 1iBt
uns Amerika in diesem ProzeB in wissenschaftlicher Hin-
sicht ignorieren. Sondern sein ganzer Verlauf, die Unzahl
lacherlicher Begleitumstédnde verréit hier genug. Vom Stand-
punkte des Amerikaners betrachtet, scheint die ganze An-
gelegenheit nur als sportliche Passion und aus materiellem
Interesse von Wert zu sein.

In Europa hat der ProzeB eine Hochflut von Aufsétzen
bewirkt. Unter den Verfassern, die gegen den Darwinismus
Sturm laufen, sei auch der in der «Reichspost» (Wien) vom
26. Juli erschienene Artikel «Der Darwinismus im Lichte
des Dogmas und der heiligen Schrift». erwdhnt, in dem Uni-
versitits-Professor Reinhold angibt, daB schon 1860, als
Darwins Buch iiber die Entstehung der Arten erschien, das
Provinzialkonzil von Koln die Entwicklungslehre als der
heiligen Schrift und dem katholischen Glauben widerspre-
chend erklirte.

Diese sofortige und entschiedene Stellungnahme ist be-
greiflich, wenn man ein wenig die einschligige Geschichte
der Naturwissenschaften vor Darwin kennt: Zoologie und
Botanik werden streng im theistischen Rahmen geschaffen.
«Species tot numeramus quot diversae formae in principio
sunt creatae»*) ist das Leitmotiv des groBen Systematikers
Linné bei seiner einordnenden Arbeit der Tier- und Pflan-
zenarten. Gott schafft also Fauna (Tierreich) und Flora
(Pflanzenreich); die Arten pflanzen sich fort, unverindert
durch Jahrtausende. Linnés Verdienst ist auBerordentlich
bedeutend. Er ist der erste, der eine systematische Eintei-
lung der beiden organischen Reiche vornimmt. Doch sein
Werk ist in der stillen Gelehrtenstube entstanden, ohne
Riicksicht auf das pulsende Leben drauBen. Das Resultat
ist ein kiinstliches Gebilde, diktiert vom Glauben an die
gottliche Schopfungsmacht.

Mit Linnés Lehre von der Konstanz (Unverénderlich-
keit) der Arten kommen nun prihistorische Tier- und Pflan-
zenfunde in Widerspruch. Es sind Funde, die die Exi-
stenz von Organismen in einer fritheren Zeitperiode ver-
raten. Diese sind ausgestorben, ausgestorben durch gewal-
tige Katastrophen, die, wie Cuvier behauptet, unsere Erde
heimsuchten. Mit jedem Abklingen einer Katastrophe ent-
wickelt sich neues Leben, formverschieden von den friihe-
ren Epochen. So erkldrt Cuvier die Divergenz (Unterschied)
der Tier- und Pflanzenarten, die er durch geologische Funde
kennen lernt, und den jetzt lebenden Organismen. Die wis-

senschaftliche Meinung hilt also weiter die Theorie von der

*) So viele Arten wir zihlen, so viele verschiedene Formen sind
am Anfang erschaffen worden.



	Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des Vatikans : [2. Teil]

