
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 7

Artikel: Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des Vatikans : [Teil 1]

Autor: Kramer, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


50 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

die Freigeistige Vereinigung der Schweiz, die diese Ziele
verfolgt.

Du bist ein Denkender. So weißt Du, daß Du als Einzelner

machtlos bist, daß nur die Vereinigung der Einzelkräfte
auf dem Gebiete der Ideen- und Kulturwandlung entscheidend

zu wirken vermag. Als Angehöriger der Freigeistigen
Vereinigung bist Du ein wirkendes Glied in der Umwandlung

der Geister, die eine edlere Zukunft bringen soll.
Zwar bist Du vielleicht der Meinung, die Kirche sei doch

nötig zur Pflege des Gemütslebens, unter wissenschaftlich
denkenden Menschen werde diese vernachlässigt. Dies aber
ist Dir von der Unwissenheit oder Gehässigkeit gesagt worden.

Das Gegenteil davon ist die Wahrheit: Auch im
freigeistigen Verbände findest Du Gemütspflege, aufrichtiger,
persönlicher als in der Schablone kirchlichen Zeremoniells,
findest Du Rückhalt und Trost im Leiden, Teilnahme an den
freudigen Ereignissen in Deinem Leben, Ratschlag und Hilfe
in Kümmernissen, verstehende Freunde in seelischer
Bedrängnis; auch im freigeistigen Verbände sind Geburt, Trauung

und Tod Ereignisse, die feierlich aus der Gleichflut des
Alltags herausgehoben werden.

So ziehe denn die Folgerung der Tat aus Deinem Denken
und zaudere mit Deinem Beitritt zur Freigeistigen Vereinigung

nicht. Die finanzielle Belastung ist ganz gering und
wird umso geringer werden, je mehr die Zahl der Mitglieder
wächst.

Entschließe Dich sofort, denn kühner als je erhebt heute
die Reaktion das Haupt, sucht das Papsttum die Schule, das
öffentliche Leben wieder unter seinen Einfluß zu bringen.
Es bedarf des Zusammenschlusses aller freigeistigen Kräfte,
um die neue Versklavung vom Volke abzuwenden!

Entschließe Dich sofort, richte Anmeldung, Anfragen an
die Geschäftsstelle der F.V.S. (Freigeistige Vereinigung der
Schweiz), Postfach Basel 5. Daselbst können auch
Probenummern der «Geistesfreiheit» (Organ der F.V.S.) verlangt
und kann auf dieses Blatt abonniert werden.

Freigeistige Vereinigung der Schweiz.

Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des
Vatikans.

Kurl Kramer, Leipzig.
(Aus den «Monistischen Monatsheften».)

Die Päpste der römisch-katholischen Kirche haben
niemals gesäumt, jenen «verschlagenen Menschen», die «mit
frecher Stirn und kaltem Blut» es wagten, «den Acker des
Herrn mit Schlamm zu übergießen», «die Maske herunterzureißen»

und ihre «hinterlistigen Kunstgriffe» bloßzulegen.
Wenn wir es unternehmen, den Stellvertretern des höchsten
Wesens bei ihrem Beginnen unsererseits einige Kritik ange-
deihen zu lassen, so werden auch wir zwar dem Vorwurfe
der «blasphemischen Frechheit»1) uns kaum entziehen können,

obwohl wir bestrebt sein werden, uns eines ruhigen
und sachlichen Tones zu befleißigen. ' Bei aller Gegensätzlichkeit

sind wir uns klar darüber, daß es uns eine andere
• Sprache zu führen geziemt als den Hohepriestern des Chri¬

stentums!
Es handelt sich darum, eine Reihe von sehr bemerkenswerten

Tatsachen, die durchaus der letzten Vergangenheit
angehören, in das Gedächtnis der Vergeßlichen zurückzurufen,

um zu zeigen, daß gewisse Faktoren der gegenwärtigen
politischen Mächtegruppierung in Wahrheit ein ganz

anderes Gesicht haben, als es der oberflächliche Blick erkennen

mag. Niemals haben die Organisationen, die als Träger
des Klerikalismus zu betrachten sind, so verzweifelte Märsche

und Gegenmärsche unternommen, wie in den letzten
stürmisch bewegten Jahrzehnten. Die Haltung, die der
Vatikan gegenüber einer Reihe von politischen und sozialen
Problemen seit Hereinbruch der hochkapitalistischen Epoche
eingenommen hat, ist durch den Gang der Geschichte in
ihrer ganzen Kläglichkeit aufs ärgste bloßgestellt worden;
sie wäre es noch mehr, wenn die Päpste es jemals gewagt
hätten, von der sich angemaßten Unfehlbarkeit in irgend
einem wesentlichen Falle wirklich Gebrauch zu machen. Daß
sie es nicht tun, sondern mit fortschreitender Zeit immer

J) Anmerkungen am Schluss.

weiter in das Meer der Gemeinplätze hineinsteuern, ist einer
der Beweise für die innere Holdheit des katholischen
Machtgebäudes. Im übrigen ist es notwendig, daß die Vertreter
des Fortschritts in Deutschland den rechten Maßstab nicht
verlieren, mit dem sie die Festigkeit gewisser Säulen des
neuen Staates messen werden, sobald die Stürme der äußeren
Politik sich gelegt haben!

Es ist unerläßlich, von vornherein darauf hinzuweisen,
welcher Art die «wissenschaftlichen» Methoden sind, die
anzuwenden der katholische Klerus sich fortwährend rühmt,
um unwissende Gemüter zu überzeugen, daß sich ohne alle
Vorurteile und ohne Offenbarungsglauben ganz dieselben
Folgerungen ergeben müßten, wie sie auch aus den katholischen

Dogmen hervorzugehen pflegen. Noch 1909 erklärte
Pius X., gestützt auf das Zeugnis des hl. Anselm2): «Kein
Christ darf bei der wissenschaftlichen Erörterung den
kirchlichen Glaubensinhalt und das kirchliche Glaubensbekenntnis

in Frage stellen. Feststehend auf dem Standpunkt des
Glaubens soll der Christ mit aller Demut nur zu
verstehen suchen, wie die Wahrheit des Glaubens sich ergibt.
Vermag er das einzusehen, so danke er Gott; kann er es
nicht, so erhebe er nicht sein Haupt, um zu kritisieren,
sondern er beuge sich, um anzubeten.» Es ist also deutlich, daß
Wissenschaft entweder mit der vorgefaßten Absicht, 'die
Wahrheit des Glaubens zu beweisen, oder aber gar nicht
betrieben) werden soll. Derselbe Papst hat gesagt: «Jedermann

weiß, daß unter all den vielen Disziplinen der
hl. Theologie der erste Platz gebührt, so daß schon ein alter
weiser Spruch sagt, es liege den übrigen Wissenschaften
und Künsten ob, ihr zur Hand zu sein und ihr gleichsam die
Dienste einer Magd zu leisten.»'') Die Behauptung, «daß
die göttliche Offenbarung unvollkommen und deshalb eines
beständigen und unbeschränkten Fortschritts fähig sei, wie
er dem Fortschritte der menschlichen Vernunft entspricht»,
ist von Pius IX.4) entschieden verworfen worden. Es muß
aber nicht nur festgestellt Averden, daß der Katholizismus
ein für alle Mal die Wissenschaft zur Handlangerin 'seiner
Dogmenlehre entwürdigt hat, sondern daß er dies tut unter
der bestimmten Vorausnahme, daß diese Dogmenlehre
niemals und in keiner Weise durch die Wissenschaft vor- oder
nachteilig beeinflußt werden könne! «Für die hl. Dogmen ist
immer der Sinn festzuhalten», entscheidet das vatikanische
Konzil,5) «den die hl. Mutter, die Kirche, einmal erklärt hat,
und niemals darf man unter dem Schein oder dem Vorwand
eines tieferen Verständnisses davon abweichen. Es mögen

also im Laufe der Zeiten und Jahrhunderte Verständnis,

Wissenschaft und Weisheit wachsen und mächtig
fortschreiten, sowohl bei dem einzelnen als bei der Gesamtheit,
in jedem Menschen und in der ganzen Kirche; aber innerhalb

des zuständigen Bereiches, im gleichen Dogma, im
gleichen Sinne und in der gleichen Ansicht.» Es ist bedauerlich,

daß man dieses Faktum bisher so wenig in Anwendung
gebracht hat; denn wenn alle wissenschaftlichen Entdeckungen

der kommenden Jahrtausende lediglich zu einer Bestätigung

der katholischen Dogmen führten, so müßte es einem
findigen Jesuiten ein leichtes sein, rückschließend aus diesen
Dogmen vom grünen Tisch aus der anmaßenden Wissen-
ischaft ihre zukünftigen Eroberungen vorwegzudeduzieren
(deduzieren herleiten. Red.). Wir werden aber sofort
klarlegen, wie auch die aus diesen Dogmen und durch die
göttliche Inspiration (Eingebung. Red.) erleuchtete historische
Einsicht der Statthalter Christi durch die Wirklichkeit
genarrt worden ist. Dabei wollen wir immer dessen eingedenk
bleiben, daß die sich uns enthüllende Maske also nach dem
Eingeständnis des kirchlichen Oberhauptes selbst von Stein
ist und niemals die Züge, die uns entgegenstarren, verändern
kann.

Um die soziale und politische Haltung des Vatikans
beurteilen zu können, müßte man eigentlich von seiner
Geschichtsauffassung ausgehen. Von einer solchen kann aber
im wahren Sinne des Wortes nicht die Rede sein. Denn die
Geschichte ist das Werk göttlicher Willkür; sie ist keinen
Gesetzen unterworfen, und ohne historische Gesetze ist
logischerweise eine Fortschrittstendenz unerfindlich. Der
Katholizismus gelangt damit notwendig zu einem reaktionären
Prinzip. «Es ist ein bekanntes Axiom,» behauptet Leo XIII.,
«daß jedwede Gesellschaft, um innere Erneuerung zu gewinnen,

zu ihrem Ursprung zurückkehren muß.»0) Dieses Axiom



Nr. 7 GEISTES FREIHEIT 51

dürfte jedoch nur hei denjenigen Geltung erlangen, die an
den paradiesischen Ursprung des Menschengeschlechts glauben;

diejenigen indessen, denen bekannt ist, daß die Menschheit

die Epochen der Wildheit und der Barbarei durchmessen

hat, dürften kein anderes als ein vorwärtsgerichtete's
Axiom anerkennen. (Axiom Satz von einleuchtender
Gewißheit. Red.)

Während es möglich ist, aus einer soziologisch gewonnenen

Geschichtsauffassung eine natürliche Staatsauffas-
sung abzuleiten, bleibt die theologische Geschichtsauffassung
völlig unfruchtbar. Daher basiert auch die theologische
Staatsauffassung unmittelbar auf dem Dogma, das den Staat
als gottgewollte soziale Organisation, nicht von Bürgern,
sondern allein von katholischen Christen gebildet, erklärt.
«Deshalb hat jeder Katholik, weil er zugleich Staatsbürger
ist, das Recht und die Pflicht, nach bestem Wissen das
Staatswohl zu erstreben, ohne Rücksicht auf die kirchliche
Autorität und ihre Wünsche, Räte und Vorschriften, selbst
ohne Rücksicht auf ihre Mahnungen. Es ist ein Mißbrauch
der kirchlichen Gewalt, dem man sich mit aller Entschiedenheit

widersetzen sollte, wenn sie unter irgendwelchem Vor-
wande dem Bürger sein Verhalten vorschreiben wollte.»
Dieser Satz, würdig, in einer Verfassung verankert zu werden,

ist eben deswegen durch Pius VI. (Rundschr. Auctorem
fidei) «feierlich verurteilt» worden.7) Denn es ist zwingend,
daß ein katholischer Gott nur einen katholischen Staat wollen

kann, in dem nur Katholiken volles Bürgerrecht gemessen

können, und zwar das Recht, dem Willen der Stellvertreter

Gottes zu gehorchen. Die katholische Staatsauffassung

kennt mithin grundsätzlich nur den der Kirche
unterworfenen und mit ihr verschmolzenen, katholischen und
autokratisch regierten Staat. Rechtsgleichheit, Demokratie,
Gewissensfreiheit, Rede- und Pressefreiheit sind Forderungen,

die der katholischen Staatsauffassung diametral
zuwiderlaufen, wie wir sogleich nachweisen werden.

Daß die katholische Kirche die Trennung von Staat und
Kirche verwirft, hat sie zuletzt gelegentlich der Trennungsgesetze

in Frankreich und Portugal deutlich erkennen
lassen. «Der Grundsatz, daß Staat und Kirche getrennt werden

müßten, ist fürwahr ein ganz falscher und im höchsten
Grade verderblicher. Denn es werden hierbei die
staatlichen Unternehmungen ganz allein nach den Aussichten für
die Wohlfahrt dieses sterblichen Lebens bemessen .; die
höchste Angelegenheit der Bürger aber, die ewige Seligkeit

vernachlässigt er vollständig als eine dem Staate
fremde Sache.»8) Auf dem Standpunkt stehend, daß die
Wohlfahrtsinteres'sen des staatlichen Lebens mit denen der
Religion in Widerspruch stehen, fordert die Kurie den
Katholiken für gewisse Fälle zur Aufsässigkeit gegen die
Staatsgewalt auf: «Wenn die Gesetze des Staates mit dem
Rechte Gottes in offenbarem Widerspruch stehen, wenn
sie der Kirche Unrecht zufügen, oder den religiösen
Verpflichtungen widerstreiten,' oder die Autorität Jesu Christi
in seinem Hohepriester verletzen, dann ist Widerstand
Pflicht und Gehorsam Frevel...»9) Der Vatikan hat sich
nicht nur begnügt, hiermit die Souveränität des Staates in
Frage zu stellen, sondern er hat schlechthin für alle Staaten
sein Bekenntnis als .Staatsreligion dekretiert und damit die
Gewissensfreiheit und das Selbstbestimmungsrecht der Völker

geleugnet: «Ein Staat, der gegen alle Religion sich gleichgültig

verhält und sie ohne Unterschied als gleichberechtigt
anerkennt, stellt sich in Gegensatz zur Gerechtigkeit und
Vernunft. Da daher der Staat notwendig Einheit des
religiösen Bekenntnisses fordert, so hat er sich zu der allein
wahren, der katholischen nämlich, zu bekennen.»0 Allerdings
wird es eines Tages notwendig werden, die Gleichberechtigung

des katholischen Bekenntnisses als im Gegensatz zur
Gerechtigkeit und Vernunft einer Revision zu unterziehen.
Denn es ist durchaus ungerecht und unvernünftig, irgend
eine Autorität im Staate zu dulden, die offen bekennt, daß
ihre Interessen mit denen der gesellschaftlichen Wohlfahrt
nicht übereinstimmen! Um zu ermessen, zu welchen
ungeheuerlichen Folgerungen die theologische Staatsauffassung
führen muß, vernehme man folgende Maxime, die Leo XIII.
an die Spitze der Gesetzgebung gestellt sehen will: «Das
menschliche Gesetz hat Gott nachzuahmen, der izwar das
Böse in der Welt zuläßt, aber dabei weder will, daß Böses
geschehe, noch will, daß es nicht geschehe, aber erlauben

will, daß Böses geschehe, und dies ist gut.»0 Vielleicht fällt
es uns, die wir nicht das Genie des hl. Thomas besitzen,
schwer, diesen seinen Gedankengang zu erfassen. Immerhin
ist es denkbar, daß ein solcher Grundsatz dem «großen
Aquinaten» (Thomas von Aquin, einflußreicher Theologe,
lebte im 13. Jahrhundert. Red.) zur rechten Fundierung der
katholischen Staatsreligion unumgänglich erschienen ist; in
diesem Falle müßte man ihm recht geben. (Fortsetzung folgt.)

*) Dieser Wendungen bediente sich Pius X. in seinem
Rundschreiben Pascendi gegen die Modernisten.

2) Rundschreiben Communium rerum v. 21. 4.
3) Rundschreiben Pascendi vom 8- 9. 1907.
4) Syll. Prop. 5.
fl) Const. Dei Filius cap. IV.
6) Rundschreiben rerum novarum. 15. 5. 1891.
7) Rundschreiben Pascendi Pius' X.
8) Pius X: Vehementer nos. 11. 2. 1906.
°) Leo XIII.: Liberias. 20. 6. 1888.

Darwin verboten!
(Siehe «Geistesfreiheit» Nr. 6.)

Der Prozeß gegen den an einer Art Sekundärschule in
der Stadt Dayton (Tennessee, V.St.A.) wirkenden 23jährigen
Lehrer John T. Scopes, der im Sinne der Darwinschen
Entwicklungslehre unterrichtet hatte, was in Tennessee gesetzlich

verboten ist, hat begonnen. Eine Masse Volkes ist nach
dem 1800 Einwohner zählenden Städtchen geströmt, um
diesem merkwürdigsten und unzeitgemäßesten Prozeß, den das
zwanzigste Jahrhundert bis jetzt erlebt haben mag,
beizuwohnen und mit dem sich das Land der Freiheit, das auch
in Bezug auf Dummheit das Land der unbegrenzten Möglichkeiten

zu sein scheint, unsterblich blamiert, was es seinem
ehemaligen Staatssekretär und Präsidentschaftskandidaten
Bryan in erster Linie zu verdanken hat.

Die Gerichtsverhandlung wurde Samstag, den 11. Juli
mit einem Gebet und mit der Verlesung des I. Kapitels des
ersten Buches Mosis eröffnet, während vor dem Gerichtsge-
bäude eine Musikkapelle religiöse Lieder spielte und eine
gewaltige Menschenmenge den Reden wandernder Prediger
lauschte. Gegen diese ausgesprochen konfessionelle Eröffnung

des Prozeßverfahrens hat der erste Verteidiger Scopes',
Clemence Dorrow, formellen Einspruch erhoben. Die lokalen
religiösen Leidenschaften haben sich derart erhitzt, daß es

notwendig war, religiöse Zusammenkünfte vor dem Gerichtsgebäude

zu verbieten. Uebrigens ist der Prozeß zu einem
Gegenstand von allgmeinem Interesse geworden. Am Sonntag
(12. Juli) wurde das Thema in zahlreichen Kirchen des Landes

von Anhängern beider Parteien behandelt. Die Presse
ist der Meinung, die Verhandlungen werden einen
bedeutenden Einfluß auf die künftige Entwicklung des Kampfes
zwischen der dogmatischen und der modernistischen Richtung

in Kirche und Schule im allgemeinen haben. «Bryan
hat bereits angekündigt, daß er nach dem Abschluß des
Prozesses eine große Kampagne einleiten werde, um die Theorie
Darwins in den Verfassungsgesetzen von möglichst vielen
Staaten ächten zu lassen oder womöglich sogar die
Bundesverfassung selber durch ein «Amendement», das den
Bibelglauben in der von Bryan einzig und allein geduldeten
wortwörtlichen Auffassung als die allein zulässige Religion Amerikas

proklamieren würde, zu erweitern. Die Einsetzung
eines Bundesketzergerichtes wäre dann vermutlich die nächste
Stufe in einer Entwicklung, die an und für sich freilich in
einem gewissen Widerspruch zur Lehre Darwins zu stehen
scheint.» (N.Z.Z.)

Ueber den Staat Tennessee schreibt der in New Ulm
erscheinende amerikanische «Freidenker» u. a.: «. Speziell
den Deutsch-Amerikanern ist Tennessee eine unbekannte
Gegend. Sie können sich einen Bundesstaat, dessen Bewohner
geistig im siebzehnten Jahrhundert leben, gar nicht
vorstellen. Tennessee ist geldarm, industriearm, menschenarm.
Seit über einem Jahrhundert keine Einwanderung zu
verzeichnen. Da die ursprüngliche Siedelung von schottischirischen

Protestanten bewerkstelligt wurde, deren Nachkommen,

fast gänzlich ohne Beimischung fremden Blutes, im
Staat geblieben sind, so ist es nicht zu verwundern, wenn
alle Borniertheiten einer durch die Pfaffen geknechteten und
verdummten Menschenrasse sich hier in Reinkultur erhalten
haben.»


	Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des Vatikans : [Teil 1]

