Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 7

Artikel: Glauben oder Denken? : (ein Wort an die Ausstehenden)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407223

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4. Jahrgang — Auflage: 1050

Nr. 7

ZURICH, 31. Juli 1925

GEISTESFREIHEIT

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des ,,Schweizer Freidenkers™ 8, Jahrgang

Erscheint monatlich

Adresse des Gesdhaftsfiithrers:
Gesdhaftsstelle der F. V. S.,
Postfach Basel 5.
Postchedikonto V 6915

Wenn man das Schwergewicht des Lebens nicht ins Leben,
sondern ins ,,Jenseits verlegt — ins Nichts —, so hat man
dem Leben iiberhaupt das Schwergewicht genommen.

Abonnementspreis :
J&hrlich Fr.5.- (fir Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjahrlich Fr. 2.50

(far Mitglieder Fr._z.-)

Insertionspreis:
Die Millimeterzeile (einsp.) 25 Cis

Fr. Nietzsche.
fRRIEIESEE (3>< 15%, 63 25°%0, 12 40%.

Sie gehen in die Ferien?
Gesinnungsfreunde,

Verlangen Sie von der Geschiftsstelle der F.V.S. oder
vom Présidenten der nichsten Ortsgruppe (Adressen S. bb)
Freiexemplare der «Geistesfreiheit»!

Nehmen Sie solche mit in die Ferien. Sie werden neue
Bekanntschaften schliefen, Sie werden auf Lebensanschau-
ungsfragen zu sprechen kommen. Machen Sie bei solchen
Gelegenheiten die Denkenden unter den neuen Bekannten mit
der «Geistesfreiheit> hekannt.

Lassen Sie die «Geistesfreiheit> im Bahnwagen, in Re-
staurants, auf Ruhebénken liegen! Wird auch manches Exem-
plar unter die Dornen oder auf steinigen Grund fallen, kann
doch auch das eine und andere auf guten Grund kommen
und Friichte tragen.

Verlangen Sie in Hotels und Restaurants die «Geistes-
freiheit» !

Auf Seite 55 dieser Nummer finden Sie ein Verzeichnis
der Kioske, in denen die «Geistesfreiheit> aufliegt. Kaufen
Sie zum Zweck der Propaganda die «Geistesfreiheit».

Nehmen Sie selber Abonnementserkldrungen entgegen
und leiten Sie diese an die Geschiftsstelle weiter. (Werbe-
karten konnen Sie bei dieser oder bei den Ortsgruppenvor-
stinden, sowie bei der Redaktion heziehen.)

Glauben oder Denken?
(Ein Wort an die Aussenstehenden.)

Ein Denker willst Du sein ? — So kannst Du nicht glau-
ben; denn glauben heiBt: Bedingungslos, unbesehen, unge-
prift als wahr annehmen, was ein anderer beweislos vor-
gibt. Glauben heifit Ausschaltung des eigenen Urteilsver-
mdgens, Verzicht auf das Denken, Unterwerfung unter die
Meinung eines andern. Der Denkende dagegen ist der Prii-
fende, Erwdgende, W hlende.

Im Alltagsleben, in Handel und Wandel, glaubt man
nicht; da priift man, da hraucht man seine fiinf Sinne. Und
lie man sich einmal durch hochtonende Anpreisungen ver-
leiten und sieht sich hernach betrogen, so glaubt man dem
«Krdmer» fortan nicht mehr, man ist durch den Schaden so
klug geworden, daB man flirder seinen eigenen Verstand
walten LiBGt.

Warum machen zahlreiche Menschen diesen verniinftigen
Schritt vom Glauben zum Denken nicht, wo es sich um hohere
Lebensgiiter, um Wahrheit, Freiheit, Friede, Gerechtigkeit
handelt? Warum glaubt man den groBSen «Krdmern» immer
wieder, die dem Volke Steine statt Brot, Liigenméren statt
Wahrheit, Krieg statt Frieden geben ?

Vielen Menschen fehlt die Einsicht. Sie kennen nichts
auBlerhalb ihres Glaubens; sie sind auf den Glauben ange-
wiesen, seelisch oder moralisch. An diese wenden wir uns
nicht! wir mochten keinem den Glauben nehmen, der ihn
notig hat.

Andere verharren im kirchlichen Glaubensbanne oder
geben sich wenigstens den Anschein, obwohl ihr Verstand

zu andern Annahmen neigt, aus Gewohnheit oder Denktrig-
heit, aus Riicksichten und Bedenken, aus Mangel an Selb-
stindigkeit.

Der Mensch wird aber auch nicht zur Selbstindigkeit und
zum Denken erzogen. Thm wird vielmehr von Kindheit an
das Glaubenmiissen eingedrillt, in Haus, Schule und Kirche.
Mit dem Versprechen personlicher Unsterblichkeit in ewiger
Himmelsglorie wird er zum Fiirwahrhalten der sinnlosesten,
ldcherlichsten Fabeleien gelockt, durch die Androhung ewiger
unerhorter Qualen vom verstandesméBigen Nachdenken tiiber
diese Dinge abgeschreclkt. )

Die Kirche bekimpft das Wissen und hesonders die Ver-
breitung des Wissens unter dem Volke, und die weltlichen
Machthaber unterstiitzen sie nach Kréften in ihrem Bestre-
ben, das Volk in blindem Glauben zu erhalten und ihm das
Denken zu verwehren.

Was soll das Volk denn glauben? — Das Volk soll glau-
ben, daB es sein Schicksal nicht selber bestimmen konne, daf
es bedingungslos der Willkiir eines in seinen Ratschliissen
unerforschlichen Gottes ausgeliefert sei, daB aber trotz dieser
Unerforschlichkeit die Priester den Willen Gottes kennen
und verkiinden, und daB also Zweifel an der Wahrheit und
Giite ihrer Verkiindigungen Zweifel an Gott selber wére.
Das Volk soll ferner glauben, Gott habe die Welt und alles
gemacht, auch die gesellschafilichen Verhéltnisse, das Wohl-
ergehen der Wenigen und das Elend der Vielen, Gott meine
es immer gut mit den Menschen, auch wenn er sie mit
Hunger und Krankheit und Krieg heimsuche, und wer sich
hienieden am willigsten in solches Ungemach und Elend
flige, der habe umso eher Aussicht auf den ewigen Himmels-
lohn.

Warum soll das Volk dies glauben? Weil es, indem es
solchen Widersinn glaubt, sich untriiglich in dem Zustand
befindet, wo es widerstandslos alles auf sich nimmt, was man
ihm zumutet, wenn man es nur mit Gott und der Jenseits-
hoffnung in Beziehung bringt. Auf sich nimmt es harte Ar-
beitsfron um das karge tégliche Brot, Freudlosigkeit, frithes
Siechtum, groBe Kindersterblichkeit und die Greuel des
Krieges als unabwendbare Schickungen Gottes, und weil
nicht, daB} es in diesem Glauben erhalten wird, damit es ein
gefiiges Werkzeuy in den Hiinden weltlichyr und geistlicher
Herrsch- und Habsucht bleibe.

Aus Wahn und Elend soll das Volk befreit werden!

Und du?

Du bist ein Denkender? — So willst Du auch ein Befreier
sein! Aber Du unterstiitzest noch die das Volk versklavende
und irrefiithrende Macht, die Kirche, durch Deine gewohn-
heitsméBige Zugehorigkeit und durch Steuern. Du hast Dir
ither die Rolle der Kirche in der Geschichte der Volker noch
nie klar Rechenschaft abgclegt. Die Geschichte der Kirche
ist mit Blut geschrieben! )

Du bist ein Denkender? Also solist du einem Verbande
von Menschen zugehéren, die die Irrefiihrung und Verskla-
vung des Volkes bekimpfen und es zu Freiheit, Friede und
Freude fiihren wollen, eine Kultur geistiger Lebendigkeit,
frohen Schaffens, gemdiitvoller Lebenserfassung schaffen
wollen.

Solcher Verbiinde gibt es in allen Léindern. Hier ist es



50 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

die Freigeistige Vereinigung der Schweiz, die diese Ziele
verfolgt.

Du bist ein Denkender. So weiBt Du, daB Du als Einzel-
ner machtlos bist, da nur die Vereinigung der Einzelkrdfte
auf dem Gebiete der Ideen- und Kulturwandlung entschei-
dend zu wirken vermag. Als Angehoriger der Freigeistigen
Vereinigung bist Du ein wirkendes Glied in der Umwand-
lung der Geister, die eine edlere Zukunft bringen soll.

Zwar bist Du vielleicht der Meinung, die Kirche sei doch
notig zur Pflege des Gemiitslebens, unter wissenschaftlich
denkenden Menschen werde diese vernachldssigt. Dies aber
ist Dir von der Unwissenheit oder Gehéssigkeit gesagt wor-
den. Das Gegenteil davon ist die Wahrheit: Auch im frei-
geistigen Verbande findest Du Gemiitspflege, aufrichtiger,
personlicher als in der Schablone kirchlichen Zeremoniells,
findest Du Riickhalt und Trost im Leiden, Teilnahme an den
freudigen Ereignissen in Deinem Leben, Ratschlag und Hilfe
in Kiimmernissen, verstehende Freunde in seelischer Be-
dréngnis; auch im freigeistigen Verbande sind Geburt, Trau-
ung und Tod Ereignisse, die feierlich aus der Gleichflut des
Alltags herausgehoben werden.

So ziehe denn die Folgerung der Tat aus Deinem Denken
und zaudere mit Deinem Beitritt zur Freigeistigen Vereini-
gung nicht. Die finanzielle Belastung ist ganz gering und
wird umso geringer werden, je mehr die Zahl der Mitglieder
wichst.

EntschlieBe Dich sofort, denn kiihner als je erhebt heute
die Reaktion das Haupt, sucht das Papsttum die Schule, das
Offentliche Leben wieder unter seinen EinfluB zu bringen.
Es bedart des Zusammenschlusses aller freigeistigen Kriifte,
um die neue Versklavung vom Volke abzuwenden!

EntschlieBe Dich sofort, richte Anmeldung, Anfragen an
die Geschdftsstelle der F.V.S. (Freigeistige Vereinigung der
Schweiz), Postfach Basel 5. Daselbst konnen auch Probe-
nummern der «Geistesfreiheit> (Organ der F.V.S.) verlangt
und kann auf dieses Blatt abonniert werden.

Freigeistige Vereinigung der Schweiz.

Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des
Vatikans.
Kurt Kramer, Leipzig.
(Aus den «Monistischen Monatsheften».)

Die Pépste der romisch-katholischen Kirche haben nie-
mals gesiumt, jenen «verschlagenen Menschen», die «mit
frecher Stirn und kaltem Blut> es wagten, «den Acker des
Herrn mit Schlamm zu {ibergieBen», «die Maske herunterzu-
reien> und ihre <hinterlistigen Kunstgriffe» bloBzulegen.
Wenn wir es unternehmen, den Stellvertretern des hiochsten
Wesens bei ihrem Beginnen unsererseits einige Kritik ange-
deihen zu lassen, so werden auch wir zwar dem Vorwurfe
der «blasphemischen Frechheit»') uns kaum entziehen kon-
nen, obwohl wir bestrebt sein werden, uns eines ruhigen
und sachlichen Tones zu befleiBigen. " Bei aller Gegensitz-
lichkeit sind wir uns klar dariiber, da es uns eine andere
Sprache zu fithren geziemt als den Hohepriestern des Chri-
stentums!

Es handelt sich darum, eine Reihe von sehr bemerkens-
werten Tatsachen, die durchaus der letzten Vergangenheit
angehoren, in das Gedidchtnis der VergeBlichen zuriickzu-
rufen, um zu zeigen, daBl gewisse Faktoren der gegenwirti-
gen politischen Méchtegruppierung in Wahrheit ein ganz
anderes Gesicht haben, als es der oberflichliche Blick erken-
nen mag. Niemals haben die Organisationen, die als Triiger
des Klerikalismus zu betrachten sind, so verzweifelte Mér-
sche und Gegenmirsche unternommen, wie in den letzten
stiirmisch bewegten Jahrzehnten. Die Haltung, die der Va-
tikan gegentiiber einer Reihe von politischen und ‘sozialen
Problemen seit Hereinbruch der hochkapitalistischen Epoche
eingenommen hat, ist durch den Gang der Geschichte in
ihrer ganzen Kliglichkeit aufs #drgste bloBgestellt worden;
sie wére es noch mehr, wenn die Pépste es jemals gewagt
hitten, von der sich angemaBten Unfehlbarkeit in irgend
einem wesentlichen Falle wirklich Gebrauch zu machen. Da
sie es nicht tun, sondern mit fortschreitender Zeit immer

1) Anmerkungen am Schluss,

weiter in das Meer der Gemeinplitze hineinsteuern, ist einer
der Beweise fiir die innere Hohlheit des katholischen Macht-
gebdudes. Im {iibrigen ist es notwendig, dall die Vertreter
des Fortschritts in Deutschland den rechten MaBstab nicht
verlieren, mit dem sie die Festigkeit gewisser Siulen des
neuen Staates messen werden, sobald die Stiirme der duBeren
Politik sich gelegt haben!

Es ist unerldBlich, von vornherein darauf hinzuweisen,
welcher Art die «wissenschaftlichen» Methoden sind, die an-
zuwenden der katholische Klerus sich fortwihrend riihmt,
um unwissende Gemiiter zu iiberzeugen, daff sich ohne alle
Vorurteile und ohne Offenbarungsglauben ganz dieselben
Folgerungen ergeben miiflten, wie sie auch aus den katholi-
schen Dogmen hervorzugehen pflegen. Noch 1909 erklérte
Pius X., gestiitzt auf das Zeugnis des hl. Anselm?): «Kein
Christ darf bei der wissenschaftlichen Erorterung den kirch-
lichen Glaubensinhalt und das kirchliche Glaubensbekennt-
nis in Frage stellen. Feststehend auf dem Standpunkt des
Glaubens . . . soll der Christ mit aller Demut nur zu ver-
stehen suchen, wie die Wahrheit des Glaubens sich ergibt.
Vermag er das einzusehen, so danke er Gott; kann er es
nicht, so erhebe er nicht sein Haupt, um zu kritisieren, son-
dern er beuge sich, um anzubeten.» Es ist also deutlich, daf
Wissenschaft entweder mit der vorgefaften Absicht, die
Wahrheit des Glaubens zu beweisen, oder aber gar nicht be-
triebenn werden soll. Derselbe Papst hat gesagt: «Jeder-
mann weiB, daB unter all den vielen Disziplinen . . . der
hl. Theologie der erste Platz gebiihrt, so da schon ein alter
weiser Spruch sagt, es liege den iibrigen Wissenschaften
und Kiinsten ob, ihr zur Hand zu sein und ihr gleichsam die
Dienste einer Magd zu leisten.»*) Die Behauptung, «daB
die gottliche Offenbarung unvollkommen und deshalb eines
bestindigen und unbeschrinkten Fortschritts fihig sei, wie
er dem Fortschritte der menschlichen Vernunft entspricht»,
ist von Pius IX.") entschieden verworfen worden. Ks muB
aber nicht nur festgestellt werden, daB der Katholizismus
ein fiir alle Mal die Wissenschaft zur Handlangerin seiner
Dogmenlehre entwiirdigt hat, sondern daB er dies tut unter
der bestimmten Vorausnahme, daB diese Dogmenlehre nie-
mals und in keiner Weise durch die Wissenschaft vor- oder
nachteilig beeinfluBt werden konne! «Fiir die hl. Dogmen ist
immer der Sinn festzuhalten», entscheidet das vatikanische
Konzil,’) «den die hl. Mutter, die Kirche, einmal erklirt hat,
und niemals darf man unter dem Schein oder dem Vorwand
eines tieferen Versténdnisses davon abweichen. .. Es mo-
gen also im Laufe der Zeiten und Jahrhunderte Verstidnd-
nis, Wissenschaft und Weisheit wachsen und michtig fort-
schreiten, sowohl bei dem einzelnen als bei der Gesamtheit,
in jedem Menschen und in der ganzen Kirche; aber inner-
halb des zustiindigen Bereiches, im gleichen Dogma, im glei-
chen Sinne und in der gleichen Ansicht.» Es ist bedauer-
lich, daB man dieses Faktum bisher so wenig in Anwendung
gebracht hat; denn wenn alle wissenschaftlichen Entdeckun-
gen der kommenden Jahrtausende lediglich zu einer Bestéti-
gung der katholischen Dogmen fiihrten, so miiBte es einem
findigen Jesuiten ein leichtes sein, riickschliefend aus diesen
Dogmen vom griinen Tisch aus der anmaBenden Wissen-
schaft ihre zukiinftigen Eroberungen vorwegzudeduzieren
(deduzieren — herleiten. Red.). Wir werden aber sofort klar-
legen, wie auch die aus diesen Dogmen und durch die gott-
liche Inspiration (Eingebung. Red.) erleuchtete historische
Einsicht der Statthalter Christi durch die Wirklichkeit ge-
narrt worden ist. Dabhei wollen wir immer dessen eingedenk
bleiben, daB die sich uns enthiillende Maske also nach dem
Eingestéindnis des kirchlichen Oberhauptes selbst von Stein
ist und niemals die Ziige, die uns entgegenstarren, verdndern
kann.

Um die soziale und politische Haltung des Vatikans be-
urteilen zu konnen, miifte man eigentlich von seiner Ge-
schichtsauffassung ausgehen. Von einer solchen kann abher
im wahren Sinne des Wortes nicht die Rede sein. Denn die
Geschichte ist das Werk gottlicher Willkiir; sie ist keinen
Gesetzen unterworfen, und ohne historische Gesetze ist lo-
gischerweise eine Fortschrittstendenz unerfindlich. Der Ka-
tholizismus gelangt damit notwendig zu einem reaktioniren
Prinzip. «Es ist ein hekanntes Axiom,» hehauptet Leo XIII.,
«daB jedwede Gesellschaft, um innere Erneuerung zu gewin-
nen, zu ihrem Ursprung zuriickkehren muB.»°) Dieses Axiom



	Glauben oder Denken? : (ein Wort an die Ausstehenden)

