
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 4 (1925)

Heft: 7

Artikel: Glauben oder Denken? : (ein Wort an die Ausstehenden)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Jahrgang — Auflage: 1050 Nr. 7 ZÜRICH, 31. Juli 1925

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 8. Jahrgang

Erscheint monatlich

Adresse des Geschäftsführers:
Gesdiäftsstelle der F. V. S.,

Postfach Basel 5.
Postcheckkonto V 6913

Wenn man das Schwergewicht des Lebens nicht ins Leben,
sondern ins „Jenseits" verlegt — ins Nichts — so hat man
dem Leben überhaupt das Schwergewicht genommen.

Fr. Nietzsdie.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile (einsp.) 25 Cts)
(3X15%. 6X25%, 12X40%:

Sie gehen in die Ferien?
Gesinnungsfreunde,

Verlangen Sie von der Geschäftsstelle der F.V.S. oder
vom Präsidenten der nächsten Ortsgruppe (Adressen S. 55)
Freiexemplare der «Geistesfreiheit»!

Nehmen Sie solche mit in die Ferien. Sie werden neue
Bekanntschaften schließen, Sie werden auf Lebensanschauungsfragen

zu sprechen kommen. Machen Sie bei solchen
Gelegenheiten die Denkenden unter den neuen Bekannten mit
der «Geistesfreiheit» bekannt.

Lassen Sie die «Geistesfreiheit» im Bahnwagen, in
Restaurants, auf Ruhebänken liegen! Wird auch manches Exemplar

unter die Dornen oder auf steinigen Grund fallen, kann
doch auch das eine und andere auf guten Grund kommen
und Früchte tragen.

Verlangen Sie in Hotels und Restaurants die «Geistes-
freiheit»

Auf Seite 55 dieser Nummer finden Sie ein Verzeichnis
der Kioske, in denen die «Geistesfreiheit» aufliegt. Kaufen
Sie zum Zweck der Propaganda die «Geistesfreiheit».

Nehmen Sie selber Abonnement'serklärungen entgegen
und leiten Sie diese an die Geschäftsstelle weiter. (Werbekarten

können Sie bei dieser oder bei den Ortsgruppenvorständen,

sowie bei der Redaktion beziehen.)

Glauben oder Denken?
(Ein Wort an die Aussensfehenden.)

Ein Denker willst Du sein — So kannst Du nicht glauben;

denn glauben heißt: Bedingungslos, unbesehen, ungeprüft

als wahr annehmen, was ein anderer beweislos
vorgibt. Glauben heißt Ausschaltung des eigenen Urteilsvermögens,

Verzicht auf das Denken, Unterwerfung unter die
Meinung eines andern. Der Denkende dagegen ist der
Prüfende, Erwägende, Wählende.

Im Alltagsleben, in Handel und Wandel, glaubt man
nicht; da prüft man, da braucht man seine fünf Sinne. Und
ließ man sich einmal durch hochtönende Anpreisungen
verleiten und sieht sich hernach betrogen, so glaubt man dem
«Krämer» fortan nicht mehr, man ist durch den Schaden so
klug geworden, daß man fürder seinen eigenen Verstand
walten läßt.

Warum machen zahlreiche Menschen diesen vernünftigen
Schritt vom Glauben zum Denken nicht, wo es sich um höhere
Lebensgüter, um Wahrheit, Freiheit, Friede, Gerechtigkeit
handelt? Warum glaubt man den großen «Krämern» immer
wieder, die dem Volke Steine statt Brot, Lügenmären statt
Wahrheit, Krieg statt Frieden geben

Vielen Menschen fehlt die Einsicht. Sie kennen nichts
außerhalb ihres Glaubens; sie sind auf den Glauben
angewiesen, seelisch oder moralisch. An diese wenden wir uns
nicht! wir möchten keinem den Glauben nehmen, der ihn
nötig hat.

Andere verharren im kirchlichen Glaubensbanne oder
geben sich wenigstens den Anschein, obwohl ihr Verstand

zu andern Annahmen neigt, aus Gewohnheit oder Denkträgheit,

aus Rücksichten und Bedenken, aus Mangel an
Selbständigkeit.

Der Mensch wird aber auch nicht zur Selbständigkeit und
izum Denken erzogen. Ihm wird vielmehr von Kindheit an
das Glaubenmiissen eingedrillt, in Haus, Schule und Kirche.
Mit dem Versprechen persönlicher Unsterblichkeit in ewiger
Himmelsglorie wird er zum Fürwahrhalten der sinnlosesten,
lächerlichsten Fabeleien gelockt, durch die Androhung ewiger
unerhörter Qualen vom verstandesmäßigen Nachdenken über
diese Dinge abgeschreckt.

Die Kirche bekämpft das Wissen und besonders die
Verbreitung des Wissens unter dem Volke, und die weltlichen
Machthaber unterstützen sie nach Kräften in ihrem Bestreben,

das Volk in blindem Glauben zu erhalten und ihm das
Denken zu verwehren.

Was soll das Volk denn glauben? — Das Volk soll glauben,

daß es sein Schicksal nicht selber bestimmen könne, daß
es bedingungslos der Willkür eines in seinen Ratschlüssen
unerforschlichen Gottes ausgeliefert sei, daß aber trotz dieser
Unerforschlichkeit die Priester den Willen Gottes kennen
und verkünden, und daß also Zweifel an der Wahrheit und
Güte ihrer Verkündigungen Zweifel an Gott selber wäre.
Das Volk soll ferner glauben, Gott habe die Welt und alles
gemacht, auch die gesellschaftlichen Verhältnisse, das
Wohlergehen der Wenigen und das Elend der Vielen, Gott meine
es immer gut mit den Menschen, auch wenn er sie mit
Hunger und Krankheit und Krieg heimsuche, und Aver sich
hienieden am willigsten in solches Ungemach und Elend
füge, der habe umso eher Aussicht auf den ewigen Himmelslohn.

Warum soll das Volk dies glauben? Weil es, indem es
solchen Widersinn glaubt, sich untrüglich in dem Zustand
befindet, wo es widerstandslos alles auf sich nimmt, was man
ihm zumutet, wenn man es nur mit Gott und der
Jenseitshoffnung in Beziehung bringt. Auf sich nimmt es harte
Arbeitsfron um das karge tägliche Brot, Freudlosigkeit, frühes
Siechtum, große Kindersterblichkeit und die Greuel des
Krieges als unabwendbare Schickungen Gottes, und weiß
nicht, daß es in diesem Glauben erhalten wird, damit es ein
gefüges Werkzeug in den Händen weltlicher und geistlicher
Herrsch- und Habsucht bleibe.

Aus Walm und Elend soll das Volk befreit werden!
Und du?
Du bist ein Denkender? — So willst Du auch ein Befreier

sein! Aber Du unterstützest noch die das Volk versklavende
und irreführende Macht, die Kirche, durch Deine
gewohnheitsmäßige Zugehörigkeit und durch Steuern. Du hast Dir
über die Rolle der Kirche in der Geschichte der Völker noch
nie klar Rechenschaft abgelegt. Die Geschichte der Kirche
ist mit Blut geschrieben!

Du bist ein Denkender? Also sollst du einem Verbände
von Menschen zugehören, die die Irreführung und Versklavung

des Volkes bekämpfen und es zu Freiheit, Friede und
Freude führen wolten, eine Kultur geistiger Lebendigkeit,
frohen Schaffens, gemütvoller Lebenserfassung schaffen
wollen.

Solcher Verbände gibt es in allen Ländern. Hier ist es



50 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

die Freigeistige Vereinigung der Schweiz, die diese Ziele
verfolgt.

Du bist ein Denkender. So weißt Du, daß Du als Einzelner

machtlos bist, daß nur die Vereinigung der Einzelkräfte
auf dem Gebiete der Ideen- und Kulturwandlung entscheidend

zu wirken vermag. Als Angehöriger der Freigeistigen
Vereinigung bist Du ein wirkendes Glied in der Umwandlung

der Geister, die eine edlere Zukunft bringen soll.
Zwar bist Du vielleicht der Meinung, die Kirche sei doch

nötig zur Pflege des Gemütslebens, unter wissenschaftlich
denkenden Menschen werde diese vernachlässigt. Dies aber
ist Dir von der Unwissenheit oder Gehässigkeit gesagt worden.

Das Gegenteil davon ist die Wahrheit: Auch im
freigeistigen Verbände findest Du Gemütspflege, aufrichtiger,
persönlicher als in der Schablone kirchlichen Zeremoniells,
findest Du Rückhalt und Trost im Leiden, Teilnahme an den
freudigen Ereignissen in Deinem Leben, Ratschlag und Hilfe
in Kümmernissen, verstehende Freunde in seelischer
Bedrängnis; auch im freigeistigen Verbände sind Geburt, Trauung

und Tod Ereignisse, die feierlich aus der Gleichflut des
Alltags herausgehoben werden.

So ziehe denn die Folgerung der Tat aus Deinem Denken
und zaudere mit Deinem Beitritt zur Freigeistigen Vereinigung

nicht. Die finanzielle Belastung ist ganz gering und
wird umso geringer werden, je mehr die Zahl der Mitglieder
wächst.

Entschließe Dich sofort, denn kühner als je erhebt heute
die Reaktion das Haupt, sucht das Papsttum die Schule, das
öffentliche Leben wieder unter seinen Einfluß zu bringen.
Es bedarf des Zusammenschlusses aller freigeistigen Kräfte,
um die neue Versklavung vom Volke abzuwenden!

Entschließe Dich sofort, richte Anmeldung, Anfragen an
die Geschäftsstelle der F.V.S. (Freigeistige Vereinigung der
Schweiz), Postfach Basel 5. Daselbst können auch
Probenummern der «Geistesfreiheit» (Organ der F.V.S.) verlangt
und kann auf dieses Blatt abonniert werden.

Freigeistige Vereinigung der Schweiz.

Der Bankerott der Staats- und Sozialpolitik des
Vatikans.

Kurl Kramer, Leipzig.
(Aus den «Monistischen Monatsheften».)

Die Päpste der römisch-katholischen Kirche haben
niemals gesäumt, jenen «verschlagenen Menschen», die «mit
frecher Stirn und kaltem Blut» es wagten, «den Acker des
Herrn mit Schlamm zu übergießen», «die Maske herunterzureißen»

und ihre «hinterlistigen Kunstgriffe» bloßzulegen.
Wenn wir es unternehmen, den Stellvertretern des höchsten
Wesens bei ihrem Beginnen unsererseits einige Kritik ange-
deihen zu lassen, so werden auch wir zwar dem Vorwurfe
der «blasphemischen Frechheit»1) uns kaum entziehen können,

obwohl wir bestrebt sein werden, uns eines ruhigen
und sachlichen Tones zu befleißigen. ' Bei aller Gegensätzlichkeit

sind wir uns klar darüber, daß es uns eine andere
• Sprache zu führen geziemt als den Hohepriestern des Chri¬

stentums!
Es handelt sich darum, eine Reihe von sehr bemerkenswerten

Tatsachen, die durchaus der letzten Vergangenheit
angehören, in das Gedächtnis der Vergeßlichen zurückzurufen,

um zu zeigen, daß gewisse Faktoren der gegenwärtigen
politischen Mächtegruppierung in Wahrheit ein ganz

anderes Gesicht haben, als es der oberflächliche Blick erkennen

mag. Niemals haben die Organisationen, die als Träger
des Klerikalismus zu betrachten sind, so verzweifelte Märsche

und Gegenmärsche unternommen, wie in den letzten
stürmisch bewegten Jahrzehnten. Die Haltung, die der
Vatikan gegenüber einer Reihe von politischen und sozialen
Problemen seit Hereinbruch der hochkapitalistischen Epoche
eingenommen hat, ist durch den Gang der Geschichte in
ihrer ganzen Kläglichkeit aufs ärgste bloßgestellt worden;
sie wäre es noch mehr, wenn die Päpste es jemals gewagt
hätten, von der sich angemaßten Unfehlbarkeit in irgend
einem wesentlichen Falle wirklich Gebrauch zu machen. Daß
sie es nicht tun, sondern mit fortschreitender Zeit immer

J) Anmerkungen am Schluss.

weiter in das Meer der Gemeinplätze hineinsteuern, ist einer
der Beweise für die innere Holdheit des katholischen
Machtgebäudes. Im übrigen ist es notwendig, daß die Vertreter
des Fortschritts in Deutschland den rechten Maßstab nicht
verlieren, mit dem sie die Festigkeit gewisser Säulen des
neuen Staates messen werden, sobald die Stürme der äußeren
Politik sich gelegt haben!

Es ist unerläßlich, von vornherein darauf hinzuweisen,
welcher Art die «wissenschaftlichen» Methoden sind, die
anzuwenden der katholische Klerus sich fortwährend rühmt,
um unwissende Gemüter zu überzeugen, daß sich ohne alle
Vorurteile und ohne Offenbarungsglauben ganz dieselben
Folgerungen ergeben müßten, wie sie auch aus den katholischen

Dogmen hervorzugehen pflegen. Noch 1909 erklärte
Pius X., gestützt auf das Zeugnis des hl. Anselm2): «Kein
Christ darf bei der wissenschaftlichen Erörterung den
kirchlichen Glaubensinhalt und das kirchliche Glaubensbekenntnis

in Frage stellen. Feststehend auf dem Standpunkt des
Glaubens soll der Christ mit aller Demut nur zu
verstehen suchen, wie die Wahrheit des Glaubens sich ergibt.
Vermag er das einzusehen, so danke er Gott; kann er es
nicht, so erhebe er nicht sein Haupt, um zu kritisieren,
sondern er beuge sich, um anzubeten.» Es ist also deutlich, daß
Wissenschaft entweder mit der vorgefaßten Absicht, 'die
Wahrheit des Glaubens zu beweisen, oder aber gar nicht
betrieben) werden soll. Derselbe Papst hat gesagt: «Jedermann

weiß, daß unter all den vielen Disziplinen der
hl. Theologie der erste Platz gebührt, so daß schon ein alter
weiser Spruch sagt, es liege den übrigen Wissenschaften
und Künsten ob, ihr zur Hand zu sein und ihr gleichsam die
Dienste einer Magd zu leisten.»'') Die Behauptung, «daß
die göttliche Offenbarung unvollkommen und deshalb eines
beständigen und unbeschränkten Fortschritts fähig sei, wie
er dem Fortschritte der menschlichen Vernunft entspricht»,
ist von Pius IX.4) entschieden verworfen worden. Es muß
aber nicht nur festgestellt Averden, daß der Katholizismus
ein für alle Mal die Wissenschaft zur Handlangerin 'seiner
Dogmenlehre entwürdigt hat, sondern daß er dies tut unter
der bestimmten Vorausnahme, daß diese Dogmenlehre
niemals und in keiner Weise durch die Wissenschaft vor- oder
nachteilig beeinflußt werden könne! «Für die hl. Dogmen ist
immer der Sinn festzuhalten», entscheidet das vatikanische
Konzil,5) «den die hl. Mutter, die Kirche, einmal erklärt hat,
und niemals darf man unter dem Schein oder dem Vorwand
eines tieferen Verständnisses davon abweichen. Es mögen

also im Laufe der Zeiten und Jahrhunderte Verständnis,

Wissenschaft und Weisheit wachsen und mächtig
fortschreiten, sowohl bei dem einzelnen als bei der Gesamtheit,
in jedem Menschen und in der ganzen Kirche; aber innerhalb

des zuständigen Bereiches, im gleichen Dogma, im
gleichen Sinne und in der gleichen Ansicht.» Es ist bedauerlich,

daß man dieses Faktum bisher so wenig in Anwendung
gebracht hat; denn wenn alle wissenschaftlichen Entdeckungen

der kommenden Jahrtausende lediglich zu einer Bestätigung

der katholischen Dogmen führten, so müßte es einem
findigen Jesuiten ein leichtes sein, rückschließend aus diesen
Dogmen vom grünen Tisch aus der anmaßenden Wissen-
ischaft ihre zukünftigen Eroberungen vorwegzudeduzieren
(deduzieren herleiten. Red.). Wir werden aber sofort
klarlegen, wie auch die aus diesen Dogmen und durch die
göttliche Inspiration (Eingebung. Red.) erleuchtete historische
Einsicht der Statthalter Christi durch die Wirklichkeit
genarrt worden ist. Dabei wollen wir immer dessen eingedenk
bleiben, daß die sich uns enthüllende Maske also nach dem
Eingeständnis des kirchlichen Oberhauptes selbst von Stein
ist und niemals die Züge, die uns entgegenstarren, verändern
kann.

Um die soziale und politische Haltung des Vatikans
beurteilen zu können, müßte man eigentlich von seiner
Geschichtsauffassung ausgehen. Von einer solchen kann aber
im wahren Sinne des Wortes nicht die Rede sein. Denn die
Geschichte ist das Werk göttlicher Willkür; sie ist keinen
Gesetzen unterworfen, und ohne historische Gesetze ist
logischerweise eine Fortschrittstendenz unerfindlich. Der
Katholizismus gelangt damit notwendig zu einem reaktionären
Prinzip. «Es ist ein bekanntes Axiom,» behauptet Leo XIII.,
«daß jedwede Gesellschaft, um innere Erneuerung zu gewinnen,

zu ihrem Ursprung zurückkehren muß.»0) Dieses Axiom


	Glauben oder Denken? : (ein Wort an die Ausstehenden)

