
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 7

Artikel: [s.n.]

Autor: Mettler, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 7 ZÜRICH, 31. Juli 1924

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 7. Jahrgang

Erscheint monatlich Jj* Daß allem Volh aus bittrer Not Erlösung werd' auf Erden,

W soll ihm zu seines Leibes Brot auch geist'ge Kost noch werden ;

Geschäftsstelle: W soll Wahn und Aberglaubens Nacht sich allgemach erhellen,
A. Binder, Fischerweg 3ß Basel ßjs muß Bildung sich mit Wissens Macht zu schönem Bund gesellen.

Postcheckkonto V 6915 Q Aus „ Sladielbeeren " von Rudolf Mettler.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile oder deren
Raum 8 Rp.

Religion und Wissenfdiaft.
Von Professor Theodor Hartwip.

(Fortsetzung.)
1. Die philosophische Religionskritik.

Die metaphysische? Epoche, welche in ihren Methoden
selbst noch nicht auf dem Boden der Erfahrung stand, hat
nicht die Frage aufgeworfen, ob die religiösen Ueberlieferun-
gen den beobachteten Tatsachen überhaupt entsprechen,
sondern die dogmatischen Annahmen der Kirche nur vom
Standpunkte der Denkmöglichkeit überprüft.

Die philosophische Religionskritik erhielt ihre Anregungen
durch die Religionsphilosophen, welche sich zumeist

damit befaßten, für die religiösen Dogmen Vernunftgründe
zu ersinnen. In dem Mittelpunkte dieser Religionsphilosophien

standen die sogenannten Gottesbeweise. Daher befaßte
sich auch die philosophische Religionskritik in erster Linie
mit diesen. (Vgl. Kant, «Religion innerhalb der Grenzen der
reinen Vernunft.»)

Die wichtigsten dieser Gottesbeweise waren die folgenden:

a) Der ontologische Beweis.1) Weil wir ein vollkommenes,

größtes absolutes Wesen zu denken vermögen, darum
muß es auch existieren.»

Die philosophische Religionskritik lehnt diesen Beweis
aus logischen Gründen ab, denn er stützt sich auf eine
unstatthafte Gleichsetzung von Denken und Sein. Der gesunde
Menschenverstand belastet sich nicht mit solchen .logischen
Finessen, sondern sagt einfach: Mit gleichem Rechte könnte
man auch die Eristenz eines Pegasus behaupten.

b) Der kosmologische Beweis.2) Die Eristenz Gottes wird
aus der Existenz der Welt abgeleitet, indem Gott als
Ursache der Welt gesetzt wird.

Der gesunde Menschenverstand antwortet auf diesen
Beweis, daß uns nichts hindern kann, weiter zu fragen und
auch nach einer Ursache Gottes zu forschen.

Die philosophische Religionskritik hat die Sache — nach
ihrer Meinung — gründlicher angepackt: Der Begriff der
Ursache ist uns nur aus der Welt der Erscheinungen
bekannt und wir haben kein Recht, ihn auf eine außer derselben

liegende Ursache anzuwenden.
Streng wissenschaftlich müssen wir heute den Ursachenbegriff

als solchen überhaupt ablehnen. Denn alle Vorgänge
in der Natur sind nur Umwandlungsprozesse. Von einem
«Schaffen» kann überhaupt nicht gesprochen werden, daher
ist der kosmologische Beweis nicht nur logisch, sondern auch
empirisch (erfahrungsmäßig) unstatthaft.

c) Der teleologische Beweis.3) Die Zweckmäßigkeit' in
der Natur lasse auf die Intelligenz eines Welturhebers
schließen.

Seit Darwin betrachten wir die Zweckmäßigkeit der Natur

als etwas auf Grund der natürlichen Auslese Gewordenes.
Die philosophische Religionskritik hat der, Zweckmäßigkeitsauffassung

eine mechanistische Erklärung der Natur gegen-

*) Ontologie Die Lehre vom Sein.
a) Kosmos Welt.
3) telos Zweck. Teleologie Lehre von den Zwecken.

übergestellt, wonach die Ordnung im Kosmos durch die den
Dingen innewohnenden Eigenschaften verbürgt sei.

Dieses Argument wird auf einen Gläubigen nicht sehr
überzeugend wirken, denn ihm mögen auch die den Dinge
«innewohnenden» Eigenschaften als etwas gottgewoK
Zweckmäßiges erscheinen. In Darwinschem Sinne lösen
sich auch diese Zweifel, denn die Dinge samt ihren
Eigenschaften sind nur Produkte der Anpassung an äußere
Verhältnisse (z. B. an bestimmte Temperaturen), also der nat " -
liehen Auslese. (Vgl. das periodische System der Elemente
in der Chemie.)

d) Der moralische Beweis nimmt an, daß jeder Mensch
ein angeborenes Sittengesetz in sich trage, woraus auf einen
Gott als Urheber dieses Gesetzes geschlossen wird.

Kant, der die Unhaltbarkeit der drei vorhergehenden
Beweise mit logischer Schärfe nachgewiesen hat, hält den
moralischen Gottesheweis als für den einzig möglichen. Für
Kant ist eben die Moral etwas Gegebenes. Seit der Begründung

der Moral durch praktische utilitarische und eudämo-
nistische Erwägungen4) wird auch dieser Beweis von
philosophischer Seite abgelehnt.

In gleicher Weise hat sich die philosophische Religionskritik

mit den übrigen Vorstellungen und Begriffen
(Unsterblichkeit, Offenbarung, Wunder usw.) befaßt und ihren
«Wahrheitsgehalt» überprüft, d. h. den Geist der religiösen
Spekulation durch den Geist der phlosophischen Spekulation

bekämpft. Religion und Philosophie haben eigentlch
beide nur zu beweisen gesucht, was sie von vornherein als
bestehend annahmen; sie haben aus allen Begriffen logisch
abgeleitet, was in der Definition dieser Begriffe bereits
enthalten war.

Die philosophische Religionskritik ist heute so gut wie
erledigt. Die haarspalterischen Disputationen (Redekämpfe)
haben ihren Reiz verloren. Die Schärfe der Logik allein
reicht als Argument nicht mehr aus, unser positivistisches
Denken läßt sich nur mehr durch Folgerungen aus Tatsachen
überzeugen.

2. Die historische Religionskritik.
In dem Maße, als die idealistische Philosophie durch

materialistische Strebungen zersetzt wurde, beginnt die
Religionskritik ihr Rüstzeug dem Tatsachenmaterial zu
entnehmen. Und zwar beginnt sie mit der Durchforschung des
geschichtlich gegebenen Tatbestandes.

Den kräftigsten Vorstoß gegen das dogmatische
Gebäude der Religion unternahmen David Friedrich Strauß
(Das Leben Jesu,' kritisch bearbeitet» 1835) und Feuerbach*)
(«Wesen des Christentums» 1841). In einem Artikel über
Strauß sagte einmal Franz Mehring, daß dessen Bibelkritik
auf die Reaktionäre gewirkt habe wie ein Kanonenschuß
auf ein nur mit Spießen und Schwertern bewaffnetes Ritterheer.0)

Dieser neuen Waffe war der Klerikalismus nicht
gewachsen, umsoweniger, als alle ehrlichen, also freisinnigen

4) Utilitarismus Lehre vom Nützlichen. Eudämonismus
Glückseligkeitslehre.

5) Vgl. «Ludwig Feuerbach» in «Freier Gedanke», 15. November
1922,'
6) Vgl. Otto Jenssen, «Zur Sozialgeschichte» des Christentums».

(Monistische Monatshefte 1922, Nr. 1.)


	[s.n.]

