
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 6

Artikel: Eine Freidenkerin von Weltruf : (zum 21. Juni 1924)

Autor: Klatscher, Leopold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


32 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

verlangt, als die für uns wahrnehmbaren Zusammenhänge
wissenschaftlich zu begreifen und eindeutig zu bezeichnen,
der neigt zur theologischen oder zumindest metaphysischen
Naturauffassung.

Der wissenschaftliche Mensch hat aus denkökonomischen

Gründen so lange an der einfachsten Annahme
festzuhalten, so lange ihn nicht einwandfrei beobachtete
Tatsachen dazu zwingen, kompliziertere Voraussetzungen zu
machen, wie an der Geschichte der Lichttheorie gezeigt
wurde. Der wissenschaftliche Mensch ist stets bereit, sich
mit neuen Tatsachen abzufinden, selbst wenn dieselben den
in unserer Denkorganisation begründeten, scheinbar
selbstverständlichen Urteilen widersprechen sollten. Aber er hat
gar keine Veranlassung, sich blaue Wunder vormachen zu
lassen, welche nicht experimentell belegt werden können.

Als die Strahlungen des Radiums bekannt wurden, da
waren unsere bisherigen Ansichten über die Konstanz
(Unveränderlichkeit) der chemischen Elemente (Grundstoffe)
erschüttert und wir mußten uns mit der Tatsache des
Atomzerfalles3) abfinden. Wenn die Theologen wünschen, daß
wir an Wunder glauben sollen, dann müssen sie uns diese
Wunder experimentell vormachen. Solange sie es aber nicht
zustande bringen, auf dem Wasser zu spazieren, die Sonne
stille stehen zu lassen und Tote zu erwecken, müssen wir
darauf beharren, daß die betreffenden Bibelstellen poetische
Erfindungen darstellen.

Hier steht nicht Glaube gegen Glaube, sondern Phantasie

gegen Wirklichkeit. Wir können es nicht hindern, wenn
Menschen ohne «Denkgewissen» sich religiösen Träumereien

hingeben, wir müssen uns aber dagegen verwahren,
wenn man uns diese Wachträume als Wirklichkeiten
aufdisputieren will. Der moderne Mensch bekennt sich — wie
Ostwald sagt — zur wissenschaftlichen Denkweise, mit dem
Entschluß, «die Grundsätze der Wissenschaft auf jede
Erscheinung des gesamten menschlichen Denkens und
Handelns ohne jede Ausnahme anzuwenden.»

IV. Die Religionskritik.
Es hat den Anschein, als ob Religion und Wissenschaft

friedlich nebeneinander bestehen könnten. Die Religion
befriedigt Gemütsbedürfnisse, die Wissenschaft aber
Denkbedürfnisse. Es hat tatsächlich viele Forscher gegeben, welche

sich mit den zwei Seelen in ihrer Brust abgefunden
haben und neben ihrer wissenschaftlichen Tätigkeit gute
Katholiken, Juden oder Deisten waren.

Die Religion ist aber selbst ein Objekt der wissenschaftlichen

Forschung geworden. Da hat sich denn herausgestellt,

daß "der friedliche Charakter der Religion nur für den
Einzelmenschen gilt. Sobald die Religion als Massenerschei-
nung, als Konfession, als Kirche auftritt, wird sie
wissenschaftsfeindlich, fortschrittshemmend, reaktionär.

Denn die Religion entstammt den Zeiten primitiver
Produktionsformen und vermag sich der neuen Wirtschaft nicht
anzupassen.4) Dieser innere Widerstand wird durch die
Kirche in kmturfeindlichem Sinne organisiert. Die Religion
schafft die Disposition (Veranlagung, Neigung) der
Menschen, sich den Anordnungen reaktionärer Mächte zu
unterwerfen und die Kirche hat ihre Organisation stets in den
Dienst jener Mächte gestellt, welche an der Aufrechterhaltung

der bestehenden Gesellschaftsordnung interessiert
waren.

Erst wenn die Menschen die Gefühlswelt der Religionen
überwunden haben werden, sind sie reif für das Reich der
Vernunft5), sind sie bereit, ihr eigenes Leben von der
Wissenschaft durchdringen zu lassen, d. h. sich zum Sozialismus
zu bekennen.

Mag es auch scheinen, daß die Relisrion nicht
kulturfeindlich ist, sicherlich wirkt sie kulturfeindlich, ' denn sie
sucht das Vergangene ohne Rücksicht auf den ökonomischen

Fortsehritt! aufrechtzuerhalten. Diese Auffassung
trennt die Freidenker von den Freireligiösen. Gewiß bedeutet

der freireligiöse Gedanke mit seiner Ablehnung der
konfessionellen Organisation der Religion einen Fortschritt
gegenüber der mittelalterlichen Auffassung aller Kirchen-

3) Atom kleinstes, ohemisch nicht mehr teilbares Teilchen
eines Körpers.

4) Vgl. «Zur Soziologie des Atheismus» in «Freier Gedanke»,
Febr. 1923.

5) Vgl. Guyau, «Die Irreligion der Zukunft».

gläubigen und wir begrüßen die Mitarbeiter der freireligiösen

Gemeinden zur Bekämpfung des Machtwahnwitzes
des Klerikalismus.

Wer bürgt uns aber dafür, daß die neue «freie» Religion
nicht auch einmal in einer Konfession erstarrt? Hier muß
gründliche Arbeit geleistet werden. Nur wo gar keine Religion

ist, hat Gott, bzw. irgendeine Kirche, das Recht
(verloren. In diesem Punkte sind alle Freidenker einig. Nur in
der Taktik (Kampfweise) gibt es ^Differenzen. Die bürgerlichen

Freidenker stehen auf dem Standpunkt der ideologischen

Geschichtsbetrachtung. Dieser ist dadurch
gekennzeichnet, daß man für den Kulturfortschritt vereinzelte
bedeutende Menschen verantwortlich macht. Daraus ergibt
sich die individualistische0) Methode der Kulturbestrebungen.

Es ist die Auffassung Goethes, welcher meinte, jeder
Mensch möge nur für sich das Rechte tun, dann werde auch
das Ganze gedeihen.-

Die proletarischen Freidenker stehen auf dem Boden der
ökonomischen (materialistischen) Geschichtsauffassung.
Diese besagt, daß die geistige Verfassung der Menschen
durch den Produktionsprozeß bedingt ist. Die Entwicklung
der Wirtschaft beinhaltet den Kulturfortschritt. Die großen
Männer der Geschichte stehen unter dem Einfluß der
ökonomischen Entwicklung und sie könnten nicht zur Wirksamkeit

gelangen, wenn nicht die Massen durch den
Produktionsprozeß geistig reif für die Aufnahme neuer Jdeen
gemacht wären. Die Verbesserung sozialer Einrichtungen ist
daher die Vorbedingung für die Kultivierung der Menschen.

Diese Verschiedenheit der Auffassung hat zur Folge,
daß die Argumentation der freidenkerischen Rechts- und
Linksparteien eine verschiedene ist. Doch läßt sich in neuerer

Zeit eine deutliche Linkstendenz (Richtung, Zielsetzung)
in allen Fortschrittsbestrebungen feststellen. Diese Wendung
läßt sich auch in der Religionskritik nachweisen. Argumente
(logische Beweisstücke) wirken eben immer nur im Sinne
der allgemeinen Geistesrichtung' einer Zeit. In Wahrheit
stehen nicht Meinungen, sondern Standpunkte gegeneinander:

«Wasisich in der Welt bekämpft, besteht nicht sowohl
in den positiven Forderungen, die von der einen oder anderen

Seite aufgestellt werden, sondern darin, was denselben
zugrunde liegt, den Tendenzen bekämpfen einander.»
(Ranke.)

Der Sozialismus ist nicht «zufälligerweise» mit dem
Atheismus verquickt, wie kürzlich7) Drews meinte, sondern
beide sind zwangläufige geistige Entwicklungsprodukte
unserer hochkapitalistischen Epoche, die genau so zueinander
gehören wie die Vorstellung eines Götterhimmels zur feudalen

Gesellschaftsordnung Griechenlands. Aus diesem Grunde
überleben sich nicht nur religiöse Dogmen und künstlerische

Strömungen, sondern auch wissenschaftliche Anschauungen

und Argumente. Die Stellung der Wissenschaft zur
Religion hat im Laufe der Jahrzehnte eine wesentliche
Aenderung erfahren. Dies spiegelt sich im Wandel der
Religionskritik. (Schluß folgt.)

Eine Freidenkerin von Weltruf.
(Zum 21. Juni 1924.)

Die berühmte «Friedensberta», die Prägerin des
geflügelten Wortes «Die Waffen nieder!», die zielbewußte Be-
kämpferin des Krieges und jeder andern Qual, starb heute
vor zehn Jahren — fünf Wochen vor Ausbruch des
Massenwahnsinns von 1914. Also begnadeterweise rechtzeitig; sonst
wäre sie in den Anfängen des Weltkrieges in die Erde
gesunken vor Scham über die furchtbare Verblendung der
Menschheit, vor Kummer über die folgenschwere, gewaltsame

Unterbrechung der ihr so sehr ans Herz gewachsenen
Friedensbewegung. Und lebte sie noch, sie würde gewiß
ebenso verfolgt werden wie Förster, Quidde, v. Gerlach und
andere tapfere deutsche Weltbürger.

Gleich ihrem wackern Gatten Arthur Sundakar, mit dem
sie 27 Jahre lang in märchenhaft glücklicher Ehe (in der
es, wie sie betonte, «nie ein hartes Wort gab») und engster
sozialethischer Arbeitsgemeinschaft bis zu seinem Tode
(1902) verbunden blieb — gleich diesem Edelmenschen war

6) Individuum Einzelwesen.
7) «Sozialismus und Religion» in «Freier Gedanke», 15. Juni

1923.



Nr. 6

Bertha von Suttner Freidenkerin und Radikaldemokratin.
Ihre Lieblingsautoren waren von jeher gewesen: Spencer,
Buckle, Darwin. Am schönsten zeigt sich ihre freigeistig-
naturwissenschaftliche Richtung in den drei glänzenden
Werken «Das Maschinenalter», «Inventarium einer Seele»
und «Doktor Hellmuths Donnerstage». Ganz besonders
bezeichnend für ihre Geistesrichtung ist der Umstand, daß
eine Reihe bedeutender Kritiker «Das Maschinenalter», als
es in den zwei ersten Auflagen unter dem undurchsichtigen
Pseudonym «Jemand» erschien (zuerst 1878 in Zürich), den
berühmten Freidenkern Karl Vogt und Max Nordau zuschrieben!

Schließlich erlaubte sie dem Schreiber dies, den Schleier
zu lüften. Mit Recht hatte sie befürchtet, das «männliche»
Buch würde unbeachtet bleiben, wenn das Titelblatt einen
weiblichen Verfassernamen aufwiese. In der Tat, welche
andere Frau hätte die umfassenden Kenntnisse, den Geist
und die Vorurteilslosigkeit aufgebracht, die nötig waren, um
ein Werk dieser Art schreiben zu können?

Wie der Geistesfreiheit, der Liebe und Ehe, der Frauenfrage

und vielen anderen «Problemen», war in diesen
fingierten Vorlesungen eines Professors aus dem 24. Jahrhundert

auch der Kriegs- und Friedensfrage ein breiter Raum
gewidmet. Auch ein Kapitel des allerersten Buches der Suttner

(1876), des feingeschliffenen Juwels «Inventarium einer
Seele» behandelte diesen hochwichtigen Gegenstand.
Dasselbe gilt von mehreren anderen ihrer Werke vor dem
Erschienen ihres herrlichen zweibändigen Romans «Die Waffen

nieder!» Dieser erleuchtete 1889 wie ein glänzendes
Meteor den Literaturhimmel, machte ungeheures Aufsehen,
wurde in dreißig Sprachen übersetzt und in vielen Millionen
Exemplaren verkauft. Hatten vorher zahlreiche Verleger
die Herausgabe als viel zu gewagt abgelehnt, so erwies sich
nunmehr der Mut des Piersonschen Verlags als recht
lohnend — moralisch wie pekuniär, denn das Werk machte die
Verfasserin weltberühmt.

Die gewaltige Erdballanerkennung dieser kühnen
Leistung drängte die Suttner sozusagen automatisch auf die
Bahn der praktischen Friedensarbeit. Nie vorher war dem
Kriegswahn mit solch unbestechlichem Geschichtssinn, solch
juristischer Klarheit, solch logischer Schärfe, solch
dialektischer Unwiderleglichkeit auf den Leib gerückt worden.
Und dabei mit welch weichem Herzen, mit welch ergreifender

Weiblichkeit! Kein Ethiker, kein Menschenfreund, keine
Gattin, Mutter, Braut, Schwester und Tochter konnte diesen
aufwühlenden Roman (der übrigens entgegen der allgemeinen

Vermutung durchaus nicht autobiographischer Natur
ist) ohne Erschütterung lesen. Und so ist es fast selbstverständlich,

daß sie durch diese Veröffentlichung in einen
umfangreichen internationalen Briefwechsel verwickelt wurde.

Die Folge war, daß sie in vielen Ländern entweder die
Gründerin oder die Erneuerin der modernen praktischen
Friedensbewegung wurde, sehr viele Kongresse besuchte,
eine ganze Anzahl von Friedensgesellschaften ins Leben
rief, das Weltfriedensbüro (Bern) mitschuf und als Vize-

Feuilleton.
(Forts.) Selbstdenken.

(Aus «Parerga und Paralipomena», II. Band
von Arthur Schopenhauer.)

Die bloss erlernte Wahrheit klebt uns nur an, wie ein
angesetztes Glied, ein falscher Zahn, eine wächserne Nase, oder höchstens

wie «ine rhinoplastische aus fremdem Fleische; die durch
eigenes Denken erworbene aber gleicht denn natürlichen Gliede:
sie allein gehört uns wirklich an. Darauf beruht der Unterschied
zwischen dem Denker und dem blossen Gelehrten. Daher sieht
der geistige Erwerb des Selbstdenkers aus, wie ein schönes
Gemälde, das lebendig hervortritt, mit richtigem Licht und Schatten,
gehaltenem Ton, vollkommener Harmonie der Farben. Hingegen
gleicht der geistige Erwerb des blossen Gelehrten einer grossen
Palette, voll bunter Farben, allenfalls systematisch geordnet, aber
ohne Harmonie, Zusammenhang und Bedeutung.

§ 261.
Lesen heisst mit einem fremden Kopfe, statt des eigenen,

denken. Nun ist aber dem eigenen Denken, aus welchem allemal
ein zusammenhängendes Ganzes, ein, wenn auch nicht streng
abgeschlossenes, System sich zu entwickeln trachtet, nichts
nachteiliger als ein, vermöge beständigen Lesens, zu starker Zufluss
fremder Gedanken; weil diese, jeder einem andern Geiste
entsprossen, einem andern Systeme angehörend, eine andere Farbe
tragend, nie von selbst zu einem Ganzen des Denkens, des
Wissens, der Einsicht und Ueberzeugung zusammenfliessen, vielmehr
eine leise babylonische Sprachverwirrung im Kopfe anrichten
und dem Geiste, der sich mit ihnen überfüllt hat, nunmehr alle
klare Einsicht benehmen und so ihn beinahe desorganisieren.

33

präsidentin mitleitete, bei den zwei großen Haager
Friedenskonferenzen eine erste Rolle spielte, Alfred Nobel zur Schaffung

seines jährlichen Friedenspreises (den natürlich auch
sie selbst erhielt), und Carnegie zur Errichtung seiner
großartigen Friedensstiftung anregte, über Krieg und Frieden
sehr viele neue Bücher, Broschüren und Aufsätze — auch
solche unterhaltender Art — veröffentlichte, kurz: so sehr
im Mittelpunkte dieser neuen «Weltsache» stand, daß eine
internationale Befragung des Publikums, welches die
berühmteste Frau unserer Zeit sei, vor zwanzig Jahren mit
einer beträchtlichen Mehrheit mit «Bertha von Suttner»
beantwortet wurde.

Acht Jahre lang gab sie — zum Teil unter meiner
Mitredaktion — die von A. H. Fried angeregte und finanzierte
Monatsschrift «Die Waffen nieder!» heraus. In vielen Ländern

hielt sie Tausende von meisterlichen Vorträgen; sie war
eine packende Rednerin. Nach ihrem Tode sammelte Fried
ihre langjährigen pazifistischen «Randglossen zur
Zeitgeschichte», die jeden Monat in seiner Zeitschrift*) erschienen

waren, unter dem Titel «Der Kampf um die Vermeidung
des Weltkrieges» in zwei starken Bänden, die er mit einer
ausgezeichneten Einleitung 1917 bei Orell Füßli in Zürich
veröffentlichte.

Zu den allerwertvollsten und charakteristischsten «Sutt-
nerbüchern» gehört das vielgelesene «Schach der Qual!».
Dieses famose Schlagwort deckt eines der herrlichsten
Literaturwerke, die zu lesen ich je das Glück hatte, und das will
viel heißen.

Noch heller als in «Die Waffen nieder!», «Das Maschinenalter»

und «Ein Manuskript» strahlt hier die Menschen und
Tiere wundersam beleuchtende und erwärmende Sonne ihrer
Allgüte und ihres Allmitleids. Es ist ein herzerfreuendes,
gemütaufpeitschendes, außerordentlich ethisches Meisterstück,

das in der ganzen Weltliteratur in seiner Art wohl
einzig dastehen dürfte.

Mit wenigen Ausnahmen dienen sämtliche Schriften der
Suttner edeln Tendenzen, auch ihre vielen Romane, z. B.
«Einsam und arm», «Die Tiefinnersten», «Der Menschheit
Hochgedanken» (1912, eine glänzende «Idealisierung des
Flugwesens), «Martas Kinder», «Vor dem Gewitter». Von
Wichtigkeit für die Friedenssache sind besonders ihr Tagebuch

über «Die Haager Konferenzen» und der zweite Teil
ihrer «Memoiren» (1909), die in ihrer ersten Hälfte auf
entzückende, köstliche und fesselnde Weise zahllose Einzelheiten

ihres überaus romantischen Lebenslaufs erzählen. Eine
einbändige Auswahl bester Abschnitte, Kapitel und Stellen
aus ihren Werken habe ich unter dem Titel «Krieg und
Frieden» vor etwa zwanzig Jahren veröffentlicht.

Was sie einst über den großen, 1912 mit der «Titanic»

*) Das war die 1899 gegründete, 1921 infolge des Todes Frieds
eingegangene «Friedenswarte». Es ist sehr erfreulich, dass dieses

vorzügliche Blatt seit 1923 mit Hilfe der Carnegiestiftung
wieder erscheint (bei C. A. Schwetsohke in Berlin).

Dieser Zustand ist an vielen Gelehrten wahrzunehmen und macht,
dass sie an gesundem Verstände, richtigem Urteil und praktischem

Takte vielen Ungelehrten nachstehen, welche die von aussen,

durch Erfahrung, Gespräch und wenige Lektüre ihnen
zugekommene geringe Kenntnis stets dem eigenen Denken
untergeordnet und einverleibt haben. Eben dieses tut, nach einem
grösseren Maßstabe, auch der wissenschaftliche Denker.
Obgleich er nämlich viele Kenntnisse nötig hat und daher viel lesen
muss, so ist doch sein Geist stark genug, dies alles zu bewältigen,
es zu assimilieren, dem Systeme seiner Gedanken einzuverleiben
und es so dem organisch zusammenhängenden Ganzen seiner
immer wachsenden, grossartigen Einsicht unterzuordnen; wobei sein
eigenes Denken, wie der Grundbass der Orgel, stets alles
beherrscht und nie von fremden Tönen übertäubt wird, wie dies
hingegen der Fall ist in den bloss polyhistorischen Köpfen, in
welchen gleichsam Musikfetzen aus allen Tonarten durcheinanderlaufen

und der Grundton gar nicht mehr zu finden ist.
§ 262.

Die Leute, welche ihr Leben mit Lesen zugebracht und ihre
Weisheit aus Büchern geschöpft haben, gleichen denen, welche
aus vielen Reisebeschreibungen sich genaue Kunde von einem
Lande erworben haben. Diese können über Vieles Auskunft
erteilen: aber im Grunde haben sie doch keine zusammenhängende,

deutliche, gründliche Kenntnis von der Beschaffenheit
des Landes. Hingegen Die, welche ihr Leben mit Denken
zugebracht haben, gleichen Solchen, die selbst in jenem Lande
gewesen sind: sie allein wissen eigentlich, wovon die Rede ist,
kennen die Dinge dort im Zusammenhang und sind wahrhaft
darin zu Hause.

§ 263.
Zu einem Selbstdenker verhält sich der gewöhnliche Bücher-

GEISTESFREIHEIT



34 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

untergegangenen Pazifisten und Feministen W. J. Stead
schrieb, galt in noch höherem Grade von ihr selbst: «Er ist
von der innigen Ueberzeugung durchdrungen, daß der Geist
des Guten ,diese Welt allmählich zur Vervollkommnung
lenkt und sich dabei begeisterter Menschen als seiner Werkzeuge

bedient — Werkzeuge, welche wissen, daß sie im
Dienste eines höheren Prinzips wirken, und durch den Rückhalt,

den sie an ihrer Sendung haben, sich gestärkt und
gehoben fühlen, voll froher und mutiger Zuversicht. — Solche
Zuversicht scheint auch ihn zu erfüllen.» Erfüllte auch
Bertha von Suttner, denn sie war eine felsenfeste Anhängerin

der Entwicklungslehre, auf deren Erfahrungen ihre
gesamte Tätigkeit beruhte.

Manche Aesthetiker haben ihr wegen ihrer Tendenz-
sohriftstellerei den Vorwurf gemacht, sie sei keine echte
Künstlerin, denn immer müsse die Kunst unter der Tendenz
leiden. Unsinn! Bei begnadeten Autoren vertragen sich
Kunst und Tendenz sehr wohl. Bei der Suttner steht die
Kunst nur sehr selten hinter dem «guten Zweck» zurück.
Ihr Stil verletzt'bei aller Freiheit nie die Grenzen des feinen
Geschmacks. Ihre Sprache ist, je nachdem, elegant,
wuchtig-lapidar, graziös funkelnd, geistvoll, hinreißend. Daß sie
zumeist gleichzeitig mit dem Herzen und mit dem Verstand
schreibt, und daß ihre Logik unerbittlich klar ist wie bei
keiner andern Schriftstellerin — diese ihre ausgesprochenen
literarischen Merkmale beeinträchtigen ihre Künstlerschaft
in keiner Hinsicht —> ganz im Gegenteil!

Meine Absicht, hier ihre außerordentlich interessante
Lebensgeschichte zu erzählen, ist wegen Raummangels
unausführbar. Ich muß in diesem Punkte auf die zwei
Hauptquellen verweisen: Die bereits erwähnten Memoiren der
Baronin und meine weitverbreitete biographisch-kritische
Würdigung «Bertha von Suttner, die Schwärmerin für Güte»;
140 Seiten, Preis nur 50 Pfennig; Berlin 1903, Verlag
«Berlin-Wien». Leopold Katscher.

Kirchenstaat.
Im Werk von Jos. Popper-Lynkeus: Ueber Religion,

Löwit-Verlag, Wien 1924, ist ein Kapitel enthalten, das
verdient, in der «Geistesfreiheit» abgedruckt zu werden. Es
enthält eine kurze, aber um so drastischere Beschreibung der
Regierung der Päpste Leo XII., Gregor XVI. und Pius IX.,
also des Zeitraumes von 1823 bis 1870. Hören wir, was Popper

erzählt (pag. 172—178):
«Allgemein galten die Zustände des Kirchenstaates als

die heillosesten. Ueber die Nichtswürdigkeit dieser
Priesterherrschaft sei jedermann einig gewesen (Treitschke).
Was ließ sich von einem Staat hoffen, in welchem es in
einem so hohem Grad an der Moralität fehlte, welche allein
die öffentlichen Dinge zusammenzuhalten vermag (Ranke).
Man hatte ein regelrecht eingerichtetes Büro von
Verfälschungen entdeckt, mit einem Vorsteher an der Spitze; hier

Philosoph, wie zu einem Augenzeugen ©in Geschichtsforscher:
Jener redet aus eigener, unmittelbarer Auffassung der Sache.
Daher stimmen alle Selbstdenker im Grunde doch überein, und
ihre Verschiedenheit entspringt nur aus der des Standpunktes:
wo aber dieser nichts ändert, sagen sie alle das Selbe. Denn sie
sagen bloss aus, was sie objektiv aufgefasst haben. Oft habe ich
Sätze, die ich, ihrer Raradoxie wegen, nur zaudernd vor das
Publikum brachte, nachmals, zu meinem freudigen Erstaunen, in
alten Werken grosser Männer ausgesprochen gefunden. — Der
Bücherphilosoph hingegen berichtet, was Dieser gesagt und Jener
gemeint und was dann wieder ein Anderer eingewandt hat usw.
Das vergleicht er, wägt es ab, kritisiert es und sucht so hinter
die Wahrheit der Sachen zu kommen; wobei er dem kritischen
Geschichtsschreiber' ganz ähnlich wird. So wird er z. B.
Untersuchungen anstellen, ob Leibnitz wohl, zu irgend einer Zeit, auf
eine Weile, ein Spinozist gewesen sei u. dgl. m. Recht deutliche
Beispiele zu dem hier Gesagten liefern dem kuriosen Liebhaber
Herbarts .«Analytische Beleuchtung der Moral und des
Naturrechtes», imgleiohen dessen «Briefe über die Freiheit». — Man
könnte sich wundern über die viele Mühe, die so Einer sich giebt;
da es scheint, dass, wenn er nur die Sache selbst ins Auge fassen
wollte, er durch ein wenig Selbstdenken bald zum Ziele gelangen
würde. Allein damit hat es einen kleinen Anstand; indem Solches
nicht von unserm Willen abhängt: man kann jederzeit sich
hinsetzen und lesen; nicht aber — und denken. Es ist nämlich mit
Gedanken, wie mit Menschen: man kann nicht immer, nach
Belieben, sie rufen lassen; sondern muss abwarten, dass sie kommen.

Das Denken über einen Gegenstand muss sich von selbst
einstellen, durch ein glückliches, harmonierendes Zusammentreffen

des äussern Anlasses mit der innern Stimmung und
Spannung: und gerade Das ist es, was jenen Leuten nie kommen will.

wurden Anweisungen auf die öffentlichen Kassen ausgefertigt,
förmliche Gratifikationen und Pensionen erteilt, die

Dokumente waren mit täuschenden Unterschriften versehen
und wurden honoriert. Der Papst selber konnte die Un-
echtheit seiner Unterschriften nicht behaupten.

Die Rechtspflege war ein Hohn auf die Gerechtigkeit.
Bis in die kleinsten Sachen hing alles von Gunst und
Persönlichkeit ab. Leute, die es nicht leugneten, einen Diebstahl

begangen zu haben, bei denen man das Gestohlene
gefunden, wurden dennoch von den Gerichten frei gelassen,
weil sie mächtige Freunde hatten. Mit dem Rekurs an die
Gnade des Papstes wurde großer Mißbrauch getrieben. Es
gab Fälle, daß man acht gleichlautende Urteile für sich hatte
und doch niemals zu seinem Rechte gelangte. Mit den
Banditen von Sonnino schloß Kardinal Conslavi einen Vertrag.
Sie versprachen, sich auf ein Jahr lang ins Gefängnis zu
stellen, der Staat versprach ihnen alsdann die erforderlichen
Mittel zu geben, um ein friedliches Leben zu führen. Und
so kamen die Mörder von Sonnino drei Wagen voll nach
Rom, um ihr Jahr abzusitzen, Leute, die viele Jahre dieses
Gewerbe betrieben, einer, der sich rühmte, sechzig Menschen
umgebracht zu haben.

Im Jahr 1839 schrieb der streng katholische, ja
ultramontane August Reichensperger in Rom in sein Tagebuch:
«Das Unglück liegt darin, daß die hohen Stellen alle von
Geistlichen verwaltet werden. Die Bettelklöster geben das
Beispiel des Nichtstuns, die Arbeit kommt nicht zu Ehren,
das Betteln ist keine Unehre. Alles Land gehört den Adeligen.»

Im Jahre 1841 nannte Cino Gapponi die Regierung
des Kirchenstaates die schlechteste in Italien.

Mochte auf dem päpstlichen Stuhl ein Eiferer, wie
Leo XII., sitzen, der die Inquisition und ein ausgedehntes
Spioniersystem zur Bewachung der Beamten und der Volksmoral

einführte, als Sprache den Gerichtshöfen das Latein
vorschrieb, die Räuber- und Mörderasyle in den Klöstern
errichtete und den Impfzwang aufhob, oder: ein Mönch, wie
Gregor XVL, der die kirchlichen Dinge sehr gut, die
weltlichen aber umso weniger verstand, oder Pius IX., der ein
Reformator sein wollte, der Kirchenstaat blieb immer
derselbe. Bei dem Mangel fester Ordnung war Freiheit,
Vermögen, Ehre der Willkür der Herrschenden vollständig
preisgegeben.

Nachdem die französischen Bajonette nach Besiegung
Garibaldis Pius IX. wieder nach Rom zurückgebracht hatten,
begannen die Priester einen nach jeder Richtung schrecklichen

Rachefeldzug. Mehr als 13 000 Gefangene schmachteten
in den furchtbarsten Kerkern und unter grausamen

Qualen. Und doch war Pius IX. der Papst, welcher, von
zartesten Andachtsgefühlen für die Jungfrau Maria erfüllt,
das Dogma ihrer unbefleckten Empfängnis einführte.

Sehr oft wußten die Eingekerkerten gar nicht, weshalb
sie verhaftet worden waren. Ein Bauer erfuhr erst bei seiner

Entlassung nach 7 Jahren, daß er wegen der Störung
einer Predigt, was im Rausch geschehen war, eingesperrt

Dies findet seine Erläuterung sogar an den unser persönliches
Interesse betreffenden Gedanken. Wenn wir in einer solchen
Angelegenheit einen Entschluss zu fassen haben, können wir
nicht wohl zu beliebig gewählter Zeit uns dazu hinsetzen, die
Gründe überlegen und nun beschliessen: denn oft will gerade
dann unser Nachdenken darüber nicht Stand halten, sondern
schweift ab zu andern Dingen; woran bisweilen sogar der Widerwille

an der Angelegenheit Schuld ist. Da sollen wir es nicht
erzwingen wollen, sondern abwarten, dass auch dazu die
Stimmung sich von selbst einstelle: sie wird es oft unvermutet und
wiederholt; und jede zu verschiedener Zeit verschiedene
Stimmung wirft ein anderes Licht auf die Sache. Dieser langsame
Hergang ist es, den man unter dem Reifen der Entschlüsse
versteht. Denn das Pensum muss verteilt werden, manches früher
Uebersehene fällt uns dadurch ein, und auch der Widerwille wird
sich dabei verlieren, indem die Sachen, deutlicher in's Auge
gefasst, meistens viel erträglicher erscheinen. — Eben so nun im
Theoretischen will die gute Stunde abgewartet sein und ist sogar
der grösste Kopf nicht jederzeit zum Selbstdenken fähig. Daher
tut er wohl, die übrige Zeit zum Lesen zu benutzen, als welches,
wie gesagt, ein Surrogat des eigenen Denkens ist und dem Geiste
Stoff zuführt, indem dabei ein Anderer für uns denkt, wiewohl
stets auf eine Weise, die nicht die unsnige ist. Dieserhalb eben
soll man nicht zu viel lesen; damit nicht der Geist sich an das
Surrogat gewöhne und darüber die Sache selbst verlerne, also
damit er nicht sich an schon ausgetretene Pfade gewöhne, und
damit das Gehn eines fremden Gedankenganges ihn nicht dem
eigenen entfremde. Am allerwenigsten soll man, des Lesens
wegen, dem Anblick der realen Welt sich ganz entziehen; da der
Anlass und die Stimmung zum eigenen Denken ungleich öfter bei
diesem, als beim Lesen sich einfindet. Denn das Anschauliche,


	Eine Freidenkerin von Weltruf : (zum 21. Juni 1924)

