Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 6

Artikel: Eine Freidenkerin von Weltruf : (zum 21. Juni 1924)
Autor: Klatscher, Leopold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407154

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

22 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

verlangt, als die fiir uns wahrnehmbaren Zusammenhénge
wissenschaftlich zu begreifen und eindeutig zu bezeichnen,
der neigt zur theologischen oder zumindest metaphysischen
Naturauffassung.

Der wissenschaftliche Mensch hat aus denktkonomi-
schen Griinden so lange an der einfachsten Annahme fest-
zuhalten, so lange ihn nicht einwandfrei beobachtete Tat-
sachen dazu zwingen, kompliziertere Voraussetzungen zu
machen, wie an der Geschichte der Lichttheorie gezeigt
wurde. Der wissenschaftliche Mensch ist stets bereit, sich
mit neuen Tatsachen abzufinden, selbst wenn dieselben den
in unserer Denkorganisation begriindeten, scheinbar selbst-
verstdndlichen Urteilen widersprechen sollten. Aber er hat
gar keine Veranlassung, sich blaue Wunder vormachen zu
lassen, welche nicht experimentell belegt werden konnen.

Als die Strahlungen des Radiums bekannt wurden, da
waren unsere bisherigen Ansichten fiber die Konstanz (Un-
veridnderlichkeit) der chemischen Elemente (Grundstoffe) er-
schiittert und wir muBten uns mit der Tatsache des Atom-

zerfalles®) abfinden. Wenn die Theologen wiinschen, daB -

wir an Wunder glauben sollen, dann miissen sie uns diese
Wunder experimentell vormachen. Solange sie es aber nicht
zustande bringen, auf dem Wasser zu spazieren, die Sonne
stille stehen zu lassen und Tote zu erwecken, miissen wir
darauf beharren, daB die betreffenden Bibelstellen poetische
Erfindungen darstellen.

Hier steht nicht Glaube gegen Glaube, sondern Phanta-
sie gegen Wirklichkeit. Wir konnen es nicht hindern, wenn
Menschen ohne «Denkgewissen» sich religiosen Traume-
reien hingeben, wir miissen uns aber dagegen verwahren,
wenn man uns diese Wachtrdume als Wirklichkeiten auf-
disputieren will. Der moderne Mensch bekennt sich — wie
Ostwald sagt — zur wissenschaftlichen Denkweise, mit dem
EntschluB, «die Grundsiitze der Wissenschaft auf jede Er-
scheinung des gesamten menschlichen Denkens und Han-
delns ohne jede Ausnahme anzuwenden.»

1V. Die Religionskritik.

Es hat den Anschein, als ob Religion und Wissenschaft
friedlich nebeneinander bestehen konnten. Die Religion be-
friedigt Gemiitsbedlirfnisse, die Wissenschaft aber Denk-
bediirfnisse. Es hat tatséichlich viele Forscher gegeben, wel-
che sich mit den zwei Seelen in ihrer Brust abgefunden ha-
ben und neben ihrer wissenschaftlichen Tétigkeit gute
Katholiken, Juden oder Deisten waren.

Die Religion ist aber selbst ein Objekt der wissenschaft-
lichen Forschung geworden. Da hat sich denn herausge-
stellt, daB -der friedliche Charakter der Religion nur fiir den
Einzelmenschen gilt. Sobald die Religion als Massenerschei-
nung, als Konfession, als Kirche auftritt, wird sie wissen-
schaftsfeindlich, fortschrittshemmend, reaktionér.

Denn die Religion entstammt den Zeiten primitiver Pro-
duktionsformen und vermag sich der neuen Wirtschaft nicht

- anzupassen.t) Dieser innere Widerstand wird durch die
Kirche in kulturfeindlichem Sinne organisiert. Die Religion
schafft die Disposition (Veranlagung, Neigung) der Men-
schen, sich den Anordnungen reaktiondrer Michte zu unter-
werfen und die Kirche hat ihre Organisation stets in den
Dienst jener Méchte gestellt, welche an der Aufrechterhal-
tung der bestehenden Gesellschaftsordnung interessiert
waren.

- Erst wenn die Menschen die Gefiithlswelt der Religionen
tiberwunden haben werden, sind sie reif fiir das Reich der
Vernunft®), sind sie bereit, ihr eigenes Leben von der Wis-
senschaft durchdringen zu lassen, d. h. sich zum Sozialismus
zu bekennen. . .

Mag es auch scheinen, daB die Religion nicht kultur-
feindlich ist, sicherlich wirkt sie kulturfeindlich, denn sie
sucht das Vergangene ohne Riicksicht auf den dkonomi-
schen Fortschritt aufrechtzuerhalten. Diese Auffassung

trennt die Freidenker von den Freireligiosen. Gewil bedeu-.

tet der freireligiose Gedanke mit seiner Ablehnung der kon-
fessionellen Organisation der Religion einen Fortschritt
gegeniiber der mittelalterlichen Auffassung aller Kirchen-

3) Atom = kleinstes, chemisch nicht mehr teilbares Teilchen
eines Korpers.
%) Vgl. «Zur Soziologie des Atheismus» in «Freier Gedanke»,
Febr. 1923.
' ®) Vgl. Guyau, «Die Irreligion der Zukunft».

gldubigen und wir begriiBen die Mitarbeiter der freireli-
giosen Gemeinden zur Bekdmpfung des Machtwahnwitzes
des Klerikalismus.

Wer biirgt uns aber dafiir, daB die neue «freie» Religion
nicht auch einmal in einer XKonfession erstarrt? Hier muB
griindliche Arbeit geleistet werden. Nur wo gar keine Reli-
gion ist, hat Gott, bzw. irgendeine Kirche, das Recht wer-
loren. In diesem Punkte sind alle Freidenker einig. Nur in
der Taktik (Kampfweise) gibt es |Differenzen. Die biirger-
lichen Freidenker stehen auf dem Standpunkt der ideologi-
schen Geschichtshetrachtung. Dieser ist dadurch gekenn-
zeichnet, daB man fiir den Kulturfortschritt vereinzelte be-
deutende Menschen verantwortlich macht. Daraus ergibt
sich die individualistische®) Methode der Kulturbestrebun-
gen. Es ist die Auffassung Goethes, welcher meinte, jeder
Mensch mdoge nur fiir sich das Rechte tun, dann werde auch
das Ganze gedeihen.. | I

Die proletarischen Freidenker stehen auf dem Boden der
tkonomischen (materialistischen)  Geschichtsauffassung.
Diese besagt, daB die geistige Verfassung der Menschen
durch den ProduktionsprozeB8 bedingt ist. Die Entwicklung
der Wirtschaft beinhaltet den Kulturfortschritt. Die groBen
Ménner der Geschichte stehen unter dem EinfluB der 6kono-
mischen Entwicklung und sie konnten nicht zur Wirksam-
keit gelangen, wenn nicht die Massen durch den Produk-
tionsprozeB geistig reif fiir die Aufnahme neuer Jdeen ge-
macht wiren. Die Verbesserung sozialer Einrichtungen ist
daher die Vorbedingung fiir die Kultivierung der Menschen.

Diese Verschiedenheit der Auffassung hat zur Foige,
daB die Argumentation der freidenkerischen Rechts- und
Linksparteien eine verschiedene ist. Doch 1éB8t sich in neue-
rer Zeit eine deutliche Linkstendenz (Richtung, Zielsetzung)
in allen Fortschrittshestrebungen feststellen. Diese Wendung
148t sich auch in der Religionskritik nachweisen. Argumente
(logische Beweisstiicke) wirken eben immer nur im Sinne
der allgemeinen Geistesrichtung einer Zeit. In Wahrheit
stehen nicht Meinungen, sondern Standpunkte gegeneinan-
der: «Wag'sich in der Welt bekdmpft, besteht nicht sowohl
in den positiven Forderungen, die von der einen oder ande-
ren Seite aufgestellt werden, sondern darin, was denselben
zugrunde liegt, den Tendenzen bhekdmpfen einander.»
(Ranke.) .

Der Sozialismus ist nicht «zufélligerweise» mit dem
Atheismus verquickt, wie kiirzlich) Drews meinte, sondern
beide sind zwangléufige geistige Entwicklungsprodukte un-
serer hochkapitalistischen Epoche, die genau so zueinander
gehoren wie die Vorstellung eines Gotterhimmels zur feuda-
len Gesellschaftsordnung Griechenlands. Aus diesem Grunde
tiberleben sich nicht nur religiose Dogmen und kiinstleri-
sche Stromungen, sondern auch wissenschaftliche Anschau-
ungen und Argumente. Die Stellung der Wissenschaft zur
Religion hat im Laufe der Jahrzehnte eine wesentliche
Aenderung erfahren. Dies spiegelt sich im Wandel der
Religionskritik. (SchluB folgt.)

Eine Freidenkerin von Weltruf.
_ (Zum 21. Juni 1924.)

Die beriihmte «Friedensberta», die Prégerin des geflii-
gelten Wortes «Die Waffen nieder!», die zielbewuBte Be-
kampferin des Krieges und jeder andern Qual, starb heute
vor zehn Jahren — fiinf Wochen vor Ausbruch des Massen-
wahnsinns von 1914. Also begnadeterweise rechtzeitig; sonst
wére sie in den Anfingen des Weltkrieges in die Erde ge-

‘sunken vor Scham iiber die furchtbare Verblendung der

Menschheit, vor Kummer iiber die folgenschwere, gewalt-
same Unterbrechung der ihr so sehr ans Herz gewachsenen
Friedensbewegung. Und lebte sié noch, sie wiirde gewiB
ebenso verfolgt werden wie Forster, Quidde, v. Gerlach und
andere tapfere deutsche Welthiirger.

Gleich ihrem wackern Gatten Arthur Sundakar, mit dem
sie 27 Jahre lang in mérchenhaft gliicklicher Ehe (in der
es, wie sie betonte, «<nie ein hartes Wort gab») und engster
sozialethischer Arbeitsgemeinschaft his zu seinem Tode
(1902) verbunden blieb — gleich diesem Edelmenschen war

%) Individuum = Einzelwesen.
) «Sozialismus und Religion» in «Freier Gedanke», 15. Juni
1923.



Nr. 6 GEISTESFREIHEIT ) 33

Bertha von Suttner Freidenkerin und Radikaldemokratin.
Ihre Lieblingsautoren waren von jeher gewesen: Spencer,
Buckle, Darwin. Am schonsten zeigt sich ihre freigeistig-
naturwissenschaftliche Richtung in den drei glénzenden
Werken «Das Maschinenalter», «Inventarium einer Seele»
und «Doktor Hellmuths Donnerstage». Ganz besonders be-
zeichnend fiir ihre Geistesrichtung ist der Umstand, daB
eine Reihe bedeutender Kritiker «Das Maschinenalter», als
es in den zwei ersten Auflagen unter dem undurchsichtigen
Pseudonym «Jemand» erschien (zuerst 1878 in Ziirich), den
beriithmten Freidenkern Karl Vogt und Max Nordau zuschrie-
ben! SchlieBlich erlaubte sie dem Schreiber dies, den Schleier
zu liiften. Mit Recht hatte sie befiirchtet, das «méinnliche»
Buch wiirde unbeachtet bleiben, wenn das Titelblatt einen
weiblichen Verfassernamen aufwiese. In der Tat, welche
andere Frau hitte die umfassenden Kenntnisse, den Geist
und die Vorurteilslosigkeit aufgebracht, die notig waren, um
ein Werk dieser Art schreiben zu konnen? :

Wie der Geistesfreiheit, der Liebe und Ehe, der Frauen-
frage und vielen anderen «Problemen», war in diesen fin-
gierten Vorlesungen eines Professors aus dem 24. Jahrhun-
dert auch der Kriegs- und Friedensfrage ein breiter Raum
gewidmet. Auch ein Kapitel des allerersten Buches der Sutt-
ner (1876), des feingeschliffenen Juwels «Inventarium einer
Seele> behandelte diesen hochwichtigen Gegenstand. Das-
selbe gilt von mehreren anderen ihrer Werke vor dem Er-
schienen ihres herrlichen zweibéndigen Romans «Die Waf-
fen nieder!> Dieser erleuchtete 1889 wie ein glinzendes Me-
teor den Literaturhimmel, machte ungeheures Aufsehen,
wurde in dreiBig Sprachen tibersetzt und in vielen Millionen
Exemplaren verkauft. Hatten vorher zahlreiche Verleger
die Herausgabe als viel zu gewagt abgelehnt, so erwies sich

nunmehr der Mut des Piersonschen Verlags als recht loh- -

nend — moralisch wie pekuniér, denn das Werk machte die
Verfasserin weltberiihmt. .

Die gewaltige Erdballanerkennung dieser kiithnen Lei-
stung drédngte die Suttner sozusagen automatisch auf die
Bahn der praktischen Friedensarbeit. Nie vorher war dem
Kriegswahn mit solch unbestechlichem Geschichtssinn, solch
juristischer Klarheit, solch logischer Schirfe, solch dialek-
tischer Unwiderleglichkeit auf den Leib geriickt worden.
Und dabei mit welch weichem Herzen, mit welch ergreifen-
der Weiblichkeit! Kein Ethiker, kein Menschenfreund, keine
Gattin, Mutter, Braut, Schwester und Tochter konnte diesen
aufwiihlenden Roman (der iibrigens entgegen der allgemei-
nen Vermutung durchaus nicht autobiographischer Natur
ist) ohne Erschiitterung lesen. Und so ist es fast selbstver-
sténdlich, daB sie durch diese Veroffentlichung in einen um-
fangreichen internationalen Briefwechsel verwickelt wurde.

Die Folge war, daB sie in vielen Lindern entweder die
Griinderin oder die Erneuerin der modernen praktischen
Friedensbewegung wurde, sehr viele Kongresse besuchte,
eine ganze Anzahl von Friedensgesellschaften ins Leben
rief, das Weltfriedensbiiro (Bern) mitschuf und als Vize-

prisidentin mitleitete, bei den zwei groBSen Haager Friedens- .
konferenzen eine erste Rolle spielte, Alfred Nobel zur Schaf-
fung seines jidhrlichen Friedenspreises (den natiirlich auch
sie selbst erhielt), und Carnegie zur Errichtung seiner gro8-
artigen Friedensstiftung anregte, iiber Krieg und Frieden
sehr viele neue Biicher, Broschiiren und Aufséitze — auch
solche unterhaltender Art — vertffentlichte, kurz: so sehr
im Mittelpunkte dieser neuen «Weltsache» stand, daB eine
internationale Befragung des Publikums, welches die be-
rithmteste Frau unserer Zeit sei, vor zwanzig Jahren mit
einer betridchtlichen Mehrheit mit «Bertha von Suttner» be-
antwortet wurde.

Acht Jahre lang gab sie — zum Teil unter' meiner Mit-
redaktion — die von A. H. Fried angeregte und finanzierte
Monatsschrift «Die Waffen nieder!» heraus. In vielen Lén-
dern hielt sie Tausende von meisterlichen Vortrigen; sie war
eine packende Rednerin. Nach ihrem Tode sammelte Fried
ihre langjihrigen pazifistischen «Randglossen zur Zeitge-
schichte», die jeden Monat in seiner Zeitschrift*) erschie- .
nen waren, unter dem Titel «Der Kampf um die Vermeidung
des Weltkrieges» in zwei starken Bénden, die er mit einer
ausgezeichneten Einleitung 1917 bei Orell Fifli in Ziirich
verdffentlichte.

Zu den allerwertvollsten und charakteristischsten «Sutt-
nerbiichern» gehort das vielgelesene «Schach der Quall».
Dieses famose Schlagwort deckt eines der herrlichsten Lite-
raturwerke, die zu lesen ich je das Gliick hatte, und das will
viel heiBen.

Noch heller als in «Die Waffen nieder!», «Das Maschinen-
alter» und «Ein Manuskript» strahlt hier die Menschen und
Tiere wundersam beleuchtende und erwidrmende Sonne ihrer
Allgiite und ihres Allmitleids. Es ist ein herzerfreuendes,
gemiitaufpeitschendes, auBerordentlich ethisches Meister-
stlick, das in der ganzen Weltliteratur in seiner Art wohl
einzig dastehen diirfte. ’

Mit wenigen Ausnahmen dienen sdmtliche Schriften der
Suttner edeln Tendenzen, auch ihre vielen Romane, z. B.
«Einsam und arm», «Die Tiefinnersten», «Der Menschheit
Hochgedanken» (1912, eine glinzende «Idealisierung des
Flugwesens), «Martas Kinder», «Vor dem Gewitter». Von
Wichtigkeit fiir die Friedenssache sind besonders ihr Tage-
buch iiber «Die Haager Konferenzen» und der zweite Teil
ihrer «Memoiren» (1909), die in ihrer ersten Hilffe auf ent-
ziickende, kostliche und fesselnde Weise zahllose Einzelhei-
ten ihres iiberaus romantischen Lebenslaufs erzihlen. Eine
einbéindige Auswahl bester Abschnitte, Kapitel und Stellen
aus ihren Werken habe ich unter dem Titel «Krieg und
Frieden» vor etwa zwanzig Jahren veroffentlicht.

Was sie einst tiber den groBen, 1912 mit der «Titanic»

*) Das war die 1899 gegriindete, 1921 infolge des Todes Frieds
eingegangene «Friedenswarte». Es ist sehr erfreulich, dass die-
ses vorziigliche Blatt seit 1923 mit Hilfe der Carnegiestiftung
wieder erscheint (bei C. A. Schwetschke in Berlin).

Feuilleton.

(Forts.) Selbstdenken.

(Aus «Parerga und Paralipomena», II. Band
von Arthur Schopenhauer.)

Die bloss erlernte Wahrheit klebt uns nur an, wie ein ange-
setztes Glied, ein falscher Zahn, eine wichserne Nase, oder hoch-
stens wie eine rhinoplastische aus fremdem Fleische; die durch
eigenes Denken erworbene aber gleicht dem natiirlichen Gliede:
sie allein gehort uns wirklich an. Darauf beruht der Unterschied
zwischen dem Denker und dem blossen Gelehrten. Daher sieht
der geistige Erwerb des Selbstdenkers aus, wie ein schones Ge-

miilde, das lebendig hervortritt, mit richtigem Licht und Schatten, .

gehaltenem Ton, vollkommener Harmonie der Farben. Hingegen
gleicht der geistige Erwerb des blossen Gelehrten einer grossen
Palette, voll bunter Farben, allenfalls systematisch geordnet, aber
ohne Harmonie, Zusammenhang und Bedeutung.

§ 261.

Lesen heisst mit einem fremden Kopfe, statt des eigenen,
denken. Nun ist aber dem eigenen Denken, aus welchem allemal
ein zusammenhingendes Ganzes, ein, wenn auch nicht streng
abgeschlossenes, System sich zu entwickeln trachtet, nichts nach-
teiliger als ein, vermoge bestiindigen Lesens, zu starker Zufluss
fremder Gedanken; weil diese, jeder einem andern Geiste ent-
sprossen, einem andern Systeme angehorend, eine andere Farbe
tragend, nie von selbst zu einem Ganzen des Denkens, des Wis-
sens, der Einsicht und Ueberzeugung zusammenfliessen, vielmehr
eine leise babylonische Sprachverwirrung im Kopfe anrichten
und dem Geiste, der sich mit ihnen iiberfiillt hat, nunmehr alle
klare Einsicht benehmen und so ihn beinahe desorganisieren.

Dieser Zustand ist an vielen Gelehrten wahrzunehmen und macht,
dass sie an gesundem Verstande, richtigem Urteil und prakti-
schem Takte vielen Ungelehrten nachstehen, welche die von aus-
sen, durch Erfahrung, Gesprich und wenige Lektiire ihnen zu-
gekommene geringe Kenntnis stets dem eigenen Denken unter-
geordnet .und einverleibt haben. Eben dieses tut, nach .einem
grosseren MaBstabe, auch der wissenschaftliche Denker. Ob-
gleich er ndmlich viele Kenntnisse nétig hat und daher viel lesen
muss, so ist doch sein Geist stark genug, dies alles zu bewiltigen,
es zu assimilieren, dem Systeme seiner Gedanken einzuverleiben
und es so dem organisch zusammenhiingenden Ganzen seiner im-
mer wachsenden, grossartigen Einsicht unterzuordnen; wobei sein
eigenes Denken, wie der Grundbass der Orgel, stets alles be-
herrscht und nie von fremden Tonen iibertdubt wird, wie dies
hingegen der Fall ist in den bloss polyhistorischen Kopfen, in
welchen gleichsam Musikfetzen aus allen Tonarten durcheinan-
derlaufen und der Grundton gar nicht mehr zu finden ist.
) § 262. o

Die Leute, welche ihr Leben mit Lesen zugebracht und ihre
Weisheit aus Biichern geschépft haben, gleichen denen, welche
aus vielen Reisebeschreibungen sich genaue Kunde von einem
Lande erworben haben. Diese konnen iiber Vieles Auskunft
erteilen: aber im Grunde haben sie doch keine zusammenhiin-
gende, deutliche, griindliche Kenntnis von der Beschaffenheit
des Landes. Hingegen Die, welche ihr Leben mit Denken zuge-
bracht haben, gleichen Solchen, die selbst in jenem Lande ge-
wesen sind: sie allein wissen eigentlich, wovon die Rede ist,
kennen die Dinge dort im Zusammenhang und sind wahrhaft
darin zu Hause.

§ 263.

Zu einem Selbstdenker verhilt sich der gewﬁhnliche Biicher-



34 ' GEISTESFREIHEIT Nr. 6

. untergegangenen Pazifisten und Feministen W. J. Stead
schrieb, galt in noch héherem Grade von ihr selbst: «Er ist
von der innigen Ueberzeugung durchdrungen, daB der Geist
des Guten .diese Welt allméihlich zur Vervo]lkomnmung
lenkt und sich dabei begeisterter Menschen als seiner Werk-
zeuge bedient — Werkzeuge, welche wissen, daB sie im
Dienste eines hoheren Prinzips wirken, und durch den Riick-
halt, den sie an ihrer Sendung haben, sich gestirkt und ge-
hoben fiihlen, voll froher und mutiger Zuversicht. — Solche
Zuversicht scheint auch ihn zu erfiillen.» Erfiillte auch
Bertha von Suttner, denn sie war eine felsenfeste Anhin-
gerin der Entwicklungslehre, auf deren Erfahrungen ihre
gesamte Tétigkeit beruhte.

Manche Aesthetiker haben ihr wegen ihrer Tendenz-
schriftstellerei den Vorwurf gemacht, sie sei keine echte
Kiinstlerin, denn immer miisse die Kunst unter der Tendenz
leiden. Unsinn! Bei begnadeten Autoren vertragen sich
Kunst und Tendenz sehr wohl. Bei der Suttner steht die
Kunst nur sehr selten hinter dem «guten Zweck» zuriick.
Ihr Stil verletzt bei aller Freiheit nie die Grenzen des feinen
Geschmacks. Ihre Sprache ist, je nachdem, elegant, wuch-
tig-lapidar, grazios funkelnd, geistvoll, hinreiBend: DaB sie
zumeist gleichzeitig mit dem Herzen und mit dem Verstand
schreibt, und daB ihre Logik unerbittlich klar ist wie bei
keiner andern Schriftstellerin — diese ihre ausgesprochenen
literarischen Merkmale beeintrﬁchtigen ihre Kiinstlerschaft
in keiner Hinsicht — ganz im Gegenteil!

Meine Absicht, hier ihre auBerordentlich 1nteressante
Lebensgeschichte zu erzihlen, ist wegen Raummangels un-
ausfithrbar. Ich muB in diesem Punkte auf die zwei Haupt-
quellen verweisen: Die bereits erwdhnten Memoiren der Ba-
ronin und meine weitverbreitete biographisch-kritische Wiir-
digung «Bertha von Suttner, die Schwirmerin fiir Giite»;
140 Seiten, Preis nur 50 Pfennig; Berlin 1903, Verlag «Ber-
lin-Wien>». -Leopold Katscher.

Kirdenstaat.

Im Werk von Jos. Popper-Lynkeus Ueber Religion,
Lowit-Verlag, Wien 1924, ist ein Kapitel enthalten, das ver-
dient, in der «Geistesfreiheit» abgedruckt zu werden. Es ent-
hilt eine kurze, aber um so drastischere Beschreibung der
Regierung der Pipste Leo XII., Gregor XVI. und Pius IX,,
also des Zeitraumes von 1823 bis 1870. Horen wir, was Pop-
per erzdhlt (pag. 172—178):

«Allgemein galten die Zustinde des Kirchenstaates als
die heillosesten. Ueber die Nichtswiirdigkeit dieser Prie-
sterherrschaft sei jedermann einig gewesen (Treitschke).
Was lieB sich von einem Staat hoffen, in welchem es in
einem so hohem Grad an der Moralitéit fehlte, welche allein
die offentlichen Dinge zusammenzuhalten vermag (Ranke).
Man hatte ein regelrecht eingerichtetes Biiro von Verfil-
schungen entdeckt, mit einem Vorsteher an der Spitze; hier

wurden Anweisungen auf die 6ffentlichen Kassen ausgefer-
tigt, formliche Gratifikationen und Pensionen erteilt, die
Dokumente waren mit tiuschenden Unterschriften velsehen
und wurden honoriert. Der' Papst selber konnte die Un-
echtheit seiner Unterschriften nicht behaupten.

Die Rechtspflege war ein Hohn auf die Gerechtigkeit.
Bis in die kleinsten Sachen hing alles von Gunst und Per-
sonlichkeit ab. Leute, die es nicht leugneten, einen Dieb-
stahl begangen zu haben, bei denen man das Gestohlene ge-
funden, wurden dennoch von den Gerichten frei gelassen,
weil sie méchtige Freunde hatten. Mit dem Rekurs an die
Gnade des Papstes wurde groBer MiBbrauch getrieben. Es
gab Fille, daB man acht gleichlautende Urteile fiir sich hatte
und doch niemals zu seinem Rechte gelangte. Mit den Ban-
diten von Sonnino schlof Kardinal Conslavi einen Vertrag.
Sie versprachen, sich auf ein Jahr lang ins Gefiingnis zu
stellen, der Staat versprach ihnen alsdann die erforderlichen
Mittel zu geben, um ein friedliches Leben zu fiihren. Und
so kamen die Morder von Sonnino drei Wagen voll nach
Rom, um ihr Jahr abzusitzen, Leute, die viele Jahre dieses
Gewerbe betrieben, einer, der smh mhmte, sechz1g Menschen
umgebracht zu haben

Im Jahr 1839 schrieb der streng katholische, ja ultra-
montane August Reichensperger in Rom in sein Tagebuch:
«Das Ungliick liegt darin, daB die hohen Stellen alle von
Geistlichen verwaltet werden. Die Bettelkloster geben das
Beispiel des Nichtstuns, die Arbeit kommt nicht zu Ehren,
das Betteln ist keine Unehre Alles Land gehért den Adeli-
gen.» Im Jahre 1841 nannte Cino Capponi die Regierung
des Kirchenstaates die schlechteste in Italien.

Mochte auf dem pépstlichen Stuhl ein Eiferer, wie
Leo XII., sitzen, der die Inquisition und ein ausgedehntes
Spioniersystem zur Bewachung der Beamten und der Volks-
moral einfiihrte, als Sprache den Gerichtshofen das Latein
vorschrieb, die Réuber- und Morderasyle in den Klostern
errichtete und den Impfzwang aufhob, oder: ein Ménch, wie
Gregor XVL, der die kirchlichen Dinge sehr gut, die welt-
lichen aber umso weniger verstand, oder Pius IX., der ein
Reformator sein wollte, der Kirchenstaat blieb immer der-
selbe. Bei dem Mangel fester Ordnung war Freiheit, Ver-
mogen, Ehre der Willkiir der Herrschenden vollstindig
preisgegeben.

Nachdem die franzosischen Bajonette nach Besiegung
Garibaldis Pius IX. wieder nach Rom zuriickgebracht hatten,
begannen die Priester einen nach jeder Richtung schreck-
lichen Rachefeldzug. Mehr als 13 000 Gefangene schmachte-
ten in den furchtbarsten Kerkern und unter grausamen
Qualen. Und doch war Pius IX. der Papst, welcher, von
zartesten Andachtsgefiihlen fiir die Jungfrau Maria erfiillt,
das Dogma ihrer unbefleckten Empfingnis einfiihrte.

Sehr oft wuBten die Eingekerkerten gar nicht, weshalb
sie verhaftet worden waren. Ein Bauer erfuhr erst bei sei-
ner Entlassung nach 7 Jahren, daB er wegen der Stdorung
einer Predigt, was im Rausch geschehen war, eingesperrt

philosoph, wie zu einem Augenzeugen ein Geschichtsforscher:
Jener redet aus eigener, unmittelbarer Auffassung der Sache.
Daher stimmen alle Selbstdenker im Grunde doch iiberein, und
ihre Verschiedenheit entspringt nur aus der des Standpunktes:
wo aber dieser nichts #ndert, sagen sie alle das Selbe. Denn sie
sagen bloss aus, was sie objektiv aufgefasst haben. Oft habe ich
Sitze, die ich, ihrer Paradoxie wegen, nur zaudernd vor das
Publikum brachte, nachmals, zu meinem freudigen Erstaunen, in
alten Werken grosser -Miénner ausgesprochen gefunden. — Der
Biicherphilosoph hingegen berichtet, was Dieser gesagt und Jener
gemeint und was dann wieder ein Anderer eingewandt hat usw.
Das vergleicht er, wigt es ab, kritisiert es und sucht so hinter
die Wahrheit der Sachen zu kommen; wobei er dem kritischen
Geschichtsschreiber ganz #hnlich wird. So wird er z. B. Unter-
suchungen anstellen, ob Leibnitz wohl, zu irgend einer Zeit, auf
eine Weile, ein Spinozist gewesen sei u. dgl. m. Recht deutliche
Beispiele zu dem hier Gesagten liefern dem kuriosen Liebhaber
Herbarts .«Analytische Beleuchtung der Moral und des Natur-
rechtes», imgleichen dessen «Briefe iiber die Freiheit». — Man
konnte sich wundern iiber die viele Miihe, die so Einer sich giebt;
da es scheint, dass, wenn er nur die Sache selbst ins Auge fassen
wollte, er durch ein wenig Selbstdenken bald zum Ziele gelangen
wiirde. Allein damit hat es einen kleinen Anstand; indem Solches
nicht von unserm Willen abhéngt: man kann jederzeit sich hin-
setzen und lesen; nicht aber — und denken. Es ist nédmlich mit
Gedanken, wie mit Menschen: man kann nicht immer, nach Be-
lieben, sie rufen lassen; sondern muss abwarten, dass sie kom-
men. Das Denken iiber einen Gegenstand muss sich von selbst
einstellen, durch ein gliickliches, harmonierendes Zusammen-
treffen des dussern Anlasses mit der innern Stimmung und Span-
nung: und gerade Das ist es, was jenen Leuten nie kommen will.

Dies findet seine Erlduterung sogar an den unser personliches
Interesse betreffenden Gedanken. Wenn wir in einer solchen
Angelegenheit einen Entschluss zu fassen haben, konnen wir
nicht wohl zu beliebig gewihlter Zeit uns dazu hinsetzen, die
Griinde iiberlegen und nun beschliessen: denn oft will gerade
dann unser Nachdenken dariiber nicht Stand halten, sondern
schweift ab zu andern Dingen; woran bisweilen sogar der Wider-
wille an der Angelegenheit Schuld ist. Da sollen wir es nicht
erzwingen wollen, sondern abwarten, dass auch dazu die Stim-
mung sich von selbst einstelle: sie wird es oft unvermutet und
wiederholt; und jede zu verschiedener Zeit verschiedene Stim-
mung wirft ein anderes Licht auf die Sache. Dieser langsame
Hergang ist es, den man unter dem Reifen der Entschliisse ver-
steht. Denn das Pensum muss verteilt werden, manches friiher
Uebersehene fillt uns dadurch ein, und auch der Widerwille wird
sich dabei verlieren, indem die Sachen, deutlicher in’'s Auge ge-
fasst, meistens viel ertriglicher erscheinen. — Eben so nun im
Theoretischen will die gute Stunde ahgewartet sein und ist sogar
der grosste Kopf nicht jederzeit zum Selbstdenken fihig. Daher
tut er wohl, die {ibrige Zeit zum Lesen zu benutzen, als welches,
wie gesagt, ein Surrogat des eigenen Denkens ist und dem Geiste
Stoff zufiihrt, indem dabei ein Anderer fiir uns denkt, wiewohl
stets auf eine Weise, die nicht die unsrige ist. Dieserhalb eben
soll man nicht zu viel lesen; damit nicht der Geist sich an das
Surrogat gewdhne und dariiber die Sache selbst verlerne, also da-
mit er nicht sich an schon ausgetretene Pfade gewdhne, und
damit das Gehn eines fremden Gedankenganges ihn nicht dem
eigenen entfremde. Am allerwenigsten soll man, des Lesens we-
gen, dem Anblick der realen Welt sich ganz entziehen; da der
Anlass und die Stimmung zum eigenen Denken ungleich 6fter hei
diesem, als beim Lesen sich einfindet. Denn das Anschauliche,



	Eine Freidenkerin von Weltruf : (zum 21. Juni 1924)

