
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 6

Artikel: Religion und Wissenschaft : [Teil 4]

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407153

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 6 ZÜRICH, 30. Juni 1924

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 7. Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :
A. Binder, Fischerweg 3, Basel

Postcheckkonto V 6915

Noch säen tausend finstere Gestalten
Den Drachensamen : Geistesnacht und Krieg ;

Drum lasst der Freiheit Banner hoch uns halten,
Lasst fest uns stehn, und unser ist der Sieg

Freiligralh.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis:

Die Millimeterzeile oder deren
Raum 8 Rp.

Religion und Wissenschaft.
Von Professor Theodor Hartwig.

(Fortsetzung.)
Die gefühlsmäßig betonte Religion und die verstandesmäßig

betonte Wissenschaft müssen zu verschiedenen
Weltanschauungen führen. Das Gefühl unterscheidet (differenziert),

der Verstand faßt zusammen (integriert). Das Gefühl
berauscht sich an der Mannigfaltigkeit, der Verstand strebt
nach Einheitlichkeit. Das Gefühl liebt das Unfaßliche,
Wunderbare, der Verstand das Gesetzliche, Allgemeingültige.
Das Gefühl sucht dem Alltag zu entfliehen, der Verstand
ihn zu regeln.

Die religiöse Weltanschauung ist der «Dualismus»
(Zweiheitslehre). Der religiöse Mensch dichtet sich zu der
uns erfahrbaren Sinnenwelt noch eine unerfahrbare,
übersinnliche Welt hinzu. Er glaubt, daß das unendliche All
(Kosmos) noch umgeben sei von einer sozusagen unendlicheren

Himmelssphäre. Er hält an der kindischen Vorstellung
fest, daß diese Welt aus den Händen eines übermenschlichen
Wesens hervorgegangen sei. (Wenn die Ameisen Religion
haben, so stellen sie sich Gott -vermutlich als' Ueberameise
vor!) Dieser Dualismus, welcher sich auf unser Weltbild
bezieht, wird als kosmologischer Dualismus bezeichnet.

Der religiöse Mensch glaubt an die Zweiheit seines
eigenen Wesens. Er glaubt, daß irgendwo in seinem Körper
eine besondere Seele sitzt, welche seine leibliche Maschinerie
lenkt. Er hält an der kindischen Vorstellung fest, daß diese
Seele unsterblich sei, während sein Leib in Staub zerfällt.
(Ueber die ganz absurde Vorstellung, daß am jüngsten Tag
auch dieser Staub wieder aufersteht und die einzelnen Seelen

ein fröhliches Wiedersehen mit ihren von Würmern
zerfressenen Leibern feiern, ist wohl kein Wort zu verlieren.)
Dieser Dualismus, welcher sich auf den Menschen (Anthro-
pos) bezieht, wird als anthropologischer Dualismus
bezeichnet.

Der religiöse Mensch glaubt an die Wesensverschiedenheit
des Organischen (lebende Materie) und Anorganischen

(leblose Materie). Trotzdem die Chemie längst nachgewiesen
hat, daß die im Lebensprozeß auftretenden organischen
Stoffe genau so aufgebaut werden können, wie alle anderen
chemischen Verbindungen in der leblosen Natur und daß
es sich vielfach nur um ungleich kompliziertere Zusammensetzungen

handelt, trotzdem es bereits im Laboratorium
gelungen ist, künstlich Harnstoff und Eiweiß herzustellen,
glaubt der religiöse Mensch unentwegt an die Besonderheit
der organischen (physiologischen) Funktionen des menschlichen

Körpers. Dieser Dualismus wird als physiologischer
Dualismus bezeichnet.

Der religiöse Mensch glaubt im Sinne der Schöpfungsgeschichte

an die einmalige feststehende Erschaffung der
einzelnen Tiergattungen durch Gott, wodurch dem Menschen
als einzigem Ebenbild des Schöpfers eine Sonderstellung in
der Natur eingeräumt wird. (Die religiöse Ameise dürfte dieses

Recht grundloser Anmaßung auch für sich und ihre
Artgenossen in Anspruch nehmen!) Trotzdem die
Stammesgeschichte des Menschen in der stufenweisen Entwicklung
der Tierreihe heute schon sichergestellt ist, trotzdem sich
diese Stammesgeschichte genau in der Entwicklung des
menschlichen Eies (Embryo) verfolgen läßt (biogenetisches
Grundgesetz von Haeckel), wehrt sich der auf die Bibel ein¬

geschworene Mensch gegen diese «Degradation» des
göttlichen Ebenbildes und hält an einer grundsätzlichen
Verschiedenheit von Tier und Mensch fest. Dieser Dualismus,
welcher -sich gegen die Ergebnisse der Lehre von den
Lebewesen (Biologie) wendet, wird als biologischer Dualismus
bezeichnet.

Der religiöse Mensch hält sich an die sittlichen Pflichten,

welche ihm Gott in Hinblick auf das Jenseits auferlegt
hat. Die Liebe zu Gott geht ihm über alles. Wer sich an
Gott versündigt, hat das Anrecht auf Bruderliebe verwirkt.
Im Namen der .göttlichen Liebe wurde und wird geraubt,
gemordet, geschändet. Im Namen Gottes werden die
Unterdrückten ausgebeutet, die Kriege gutgeheißen. Die Religion
muß dem Volke erhalten bleiben, damit auch weiterhin Bürger-

und Pfaffentum sich mästen können. Alles zur höheren
Ehre Gottes. Die Seligkeiten sind dem Jenseits vorbehalten
(für den Proletarier nämlich, darum soll er Religion haben!),
der Anspruch auf Kulturgüter auf Erden entspringt einer
weltlichen Gesinnung und widerspricht der weitabgewandten
Gottessehnsucht des religiösen Menschen. (Darum sind auch
die Vertreter des Kapitalismus und des Klerikalismus
irreligiös, denn sie wollen schon auf Erden genießen. Sie
predigen nur anderen Wasser und trinken selber Wein.)
Menschensitte und Gottessitte ist zweierlei. Gebt dem Kaiser,

was des Kaiser ist, aber zuerst Gott (und vor allem den
Pfaffen), was Gottes ist. Dieser Dualismus, welcher sich auf
die Sittlichkeit (Ethik) der Menschen bezieht, wird als
ethischer Dualismus bezeichnet.

Die wissenschaftliche Weltanschauung ist der Monismus
(Einheitslehre). Der wissenschaftliche Mensch erkennt die
Einheit, der raumzeitlichen Sinnenwelt und verzichtet auf
die Vorstellung einer Ueberwelt oder gar eines außerweltlichen

Gottes. Er betrachtet die seelischen Tätigkeiten als
Aeußerungen der körperlichen Eigenart der Menscheil und
lehnt das Hirngespinst einer unsterblichen Seele ab. Er hält
an der natürlichen Erklärung aller Lebensformen fest,
welche in dem Lebendigen nur eine höhere Integrations-
stufe1) zu erkennen vermag und eine stufenweise Entwicklung

in der Tierreihe verfolgt, welche im Körperbau und
im Seelenleben zum Menschen führt. Er begrenzt die
sittlichen Aufgaben und Ziele des Menschen auf den Umfang
unseres irdischen Lebens.

Der Monist gibt «im Widerstreite von Natur und Geist,
von Natur und Gott, von Natur und Lebenskraft, von Natur
und Sittlichkeit in allem und jedem der Natur die Ehre.»
(Menzel auf der letzten Hauptversammlung des deutschen
Monistenbundes.)

Mit anderen Worten: Der Monismus lehnt jede Art
Mystik2) ab.

Wissenschaft ist Denkökonomie. Wir haben erkannt,
daß jede Annahme, welche als wissenschaftlich gelten will,
nur als Bedingung zu erfüllen hat: sie muß logisch notwendig

und hinreichend sein. Der monistische Standpunkt ist
methodisch einwandfrei. Wer ihn als unriclitig bezeichnen
will, müßte erst beweisen, daß er praktisch unzureichend ist.
Dieser Beweis ist aber von unseren Gegnern bisher nicht
erbracht worden. Alle Einwände der Dualisten beruhen auf
einer Verkennung des Begriffes «Erklärung». Wer mehr

1) Integration Zusammenfassung.
2) Uebernatürliche Naturerklärung.



32 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

verlangt, als die für uns wahrnehmbaren Zusammenhänge
wissenschaftlich zu begreifen und eindeutig zu bezeichnen,
der neigt zur theologischen oder zumindest metaphysischen
Naturauffassung.

Der wissenschaftliche Mensch hat aus denkökonomischen

Gründen so lange an der einfachsten Annahme
festzuhalten, so lange ihn nicht einwandfrei beobachtete
Tatsachen dazu zwingen, kompliziertere Voraussetzungen zu
machen, wie an der Geschichte der Lichttheorie gezeigt
wurde. Der wissenschaftliche Mensch ist stets bereit, sich
mit neuen Tatsachen abzufinden, selbst wenn dieselben den
in unserer Denkorganisation begründeten, scheinbar
selbstverständlichen Urteilen widersprechen sollten. Aber er hat
gar keine Veranlassung, sich blaue Wunder vormachen zu
lassen, welche nicht experimentell belegt werden können.

Als die Strahlungen des Radiums bekannt wurden, da
waren unsere bisherigen Ansichten über die Konstanz
(Unveränderlichkeit) der chemischen Elemente (Grundstoffe)
erschüttert und wir mußten uns mit der Tatsache des
Atomzerfalles3) abfinden. Wenn die Theologen wünschen, daß
wir an Wunder glauben sollen, dann müssen sie uns diese
Wunder experimentell vormachen. Solange sie es aber nicht
zustande bringen, auf dem Wasser zu spazieren, die Sonne
stille stehen zu lassen und Tote zu erwecken, müssen wir
darauf beharren, daß die betreffenden Bibelstellen poetische
Erfindungen darstellen.

Hier steht nicht Glaube gegen Glaube, sondern Phantasie

gegen Wirklichkeit. Wir können es nicht hindern, wenn
Menschen ohne «Denkgewissen» sich religiösen Träumereien

hingeben, wir müssen uns aber dagegen verwahren,
wenn man uns diese Wachträume als Wirklichkeiten
aufdisputieren will. Der moderne Mensch bekennt sich — wie
Ostwald sagt — zur wissenschaftlichen Denkweise, mit dem
Entschluß, «die Grundsätze der Wissenschaft auf jede
Erscheinung des gesamten menschlichen Denkens und
Handelns ohne jede Ausnahme anzuwenden.»

IV. Die Religionskritik.
Es hat den Anschein, als ob Religion und Wissenschaft

friedlich nebeneinander bestehen könnten. Die Religion
befriedigt Gemütsbedürfnisse, die Wissenschaft aber
Denkbedürfnisse. Es hat tatsächlich viele Forscher gegeben, welche

sich mit den zwei Seelen in ihrer Brust abgefunden
haben und neben ihrer wissenschaftlichen Tätigkeit gute
Katholiken, Juden oder Deisten waren.

Die Religion ist aber selbst ein Objekt der wissenschaftlichen

Forschung geworden. Da hat sich denn herausgestellt,

daß "der friedliche Charakter der Religion nur für den
Einzelmenschen gilt. Sobald die Religion als Massenerschei-
nung, als Konfession, als Kirche auftritt, wird sie
wissenschaftsfeindlich, fortschrittshemmend, reaktionär.

Denn die Religion entstammt den Zeiten primitiver
Produktionsformen und vermag sich der neuen Wirtschaft nicht
anzupassen.4) Dieser innere Widerstand wird durch die
Kirche in kmturfeindlichem Sinne organisiert. Die Religion
schafft die Disposition (Veranlagung, Neigung) der
Menschen, sich den Anordnungen reaktionärer Mächte zu
unterwerfen und die Kirche hat ihre Organisation stets in den
Dienst jener Mächte gestellt, welche an der Aufrechterhaltung

der bestehenden Gesellschaftsordnung interessiert
waren.

Erst wenn die Menschen die Gefühlswelt der Religionen
überwunden haben werden, sind sie reif für das Reich der
Vernunft5), sind sie bereit, ihr eigenes Leben von der
Wissenschaft durchdringen zu lassen, d. h. sich zum Sozialismus
zu bekennen.

Mag es auch scheinen, daß die Relisrion nicht
kulturfeindlich ist, sicherlich wirkt sie kulturfeindlich, ' denn sie
sucht das Vergangene ohne Rücksicht auf den ökonomischen

Fortsehritt! aufrechtzuerhalten. Diese Auffassung
trennt die Freidenker von den Freireligiösen. Gewiß bedeutet

der freireligiöse Gedanke mit seiner Ablehnung der
konfessionellen Organisation der Religion einen Fortschritt
gegenüber der mittelalterlichen Auffassung aller Kirchen-

3) Atom kleinstes, ohemisch nicht mehr teilbares Teilchen
eines Körpers.

4) Vgl. «Zur Soziologie des Atheismus» in «Freier Gedanke»,
Febr. 1923.

5) Vgl. Guyau, «Die Irreligion der Zukunft».

gläubigen und wir begrüßen die Mitarbeiter der freireligiösen

Gemeinden zur Bekämpfung des Machtwahnwitzes
des Klerikalismus.

Wer bürgt uns aber dafür, daß die neue «freie» Religion
nicht auch einmal in einer Konfession erstarrt? Hier muß
gründliche Arbeit geleistet werden. Nur wo gar keine Religion

ist, hat Gott, bzw. irgendeine Kirche, das Recht
(verloren. In diesem Punkte sind alle Freidenker einig. Nur in
der Taktik (Kampfweise) gibt es ^Differenzen. Die bürgerlichen

Freidenker stehen auf dem Standpunkt der ideologischen

Geschichtsbetrachtung. Dieser ist dadurch
gekennzeichnet, daß man für den Kulturfortschritt vereinzelte
bedeutende Menschen verantwortlich macht. Daraus ergibt
sich die individualistische0) Methode der Kulturbestrebungen.

Es ist die Auffassung Goethes, welcher meinte, jeder
Mensch möge nur für sich das Rechte tun, dann werde auch
das Ganze gedeihen.-

Die proletarischen Freidenker stehen auf dem Boden der
ökonomischen (materialistischen) Geschichtsauffassung.
Diese besagt, daß die geistige Verfassung der Menschen
durch den Produktionsprozeß bedingt ist. Die Entwicklung
der Wirtschaft beinhaltet den Kulturfortschritt. Die großen
Männer der Geschichte stehen unter dem Einfluß der
ökonomischen Entwicklung und sie könnten nicht zur Wirksamkeit

gelangen, wenn nicht die Massen durch den
Produktionsprozeß geistig reif für die Aufnahme neuer Jdeen
gemacht wären. Die Verbesserung sozialer Einrichtungen ist
daher die Vorbedingung für die Kultivierung der Menschen.

Diese Verschiedenheit der Auffassung hat zur Folge,
daß die Argumentation der freidenkerischen Rechts- und
Linksparteien eine verschiedene ist. Doch läßt sich in neuerer

Zeit eine deutliche Linkstendenz (Richtung, Zielsetzung)
in allen Fortschrittsbestrebungen feststellen. Diese Wendung
läßt sich auch in der Religionskritik nachweisen. Argumente
(logische Beweisstücke) wirken eben immer nur im Sinne
der allgemeinen Geistesrichtung' einer Zeit. In Wahrheit
stehen nicht Meinungen, sondern Standpunkte gegeneinander:

«Wasisich in der Welt bekämpft, besteht nicht sowohl
in den positiven Forderungen, die von der einen oder anderen

Seite aufgestellt werden, sondern darin, was denselben
zugrunde liegt, den Tendenzen bekämpfen einander.»
(Ranke.)

Der Sozialismus ist nicht «zufälligerweise» mit dem
Atheismus verquickt, wie kürzlich7) Drews meinte, sondern
beide sind zwangläufige geistige Entwicklungsprodukte
unserer hochkapitalistischen Epoche, die genau so zueinander
gehören wie die Vorstellung eines Götterhimmels zur feudalen

Gesellschaftsordnung Griechenlands. Aus diesem Grunde
überleben sich nicht nur religiöse Dogmen und künstlerische

Strömungen, sondern auch wissenschaftliche Anschauungen

und Argumente. Die Stellung der Wissenschaft zur
Religion hat im Laufe der Jahrzehnte eine wesentliche
Aenderung erfahren. Dies spiegelt sich im Wandel der
Religionskritik. (Schluß folgt.)

Eine Freidenkerin von Weltruf.
(Zum 21. Juni 1924.)

Die berühmte «Friedensberta», die Prägerin des
geflügelten Wortes «Die Waffen nieder!», die zielbewußte Be-
kämpferin des Krieges und jeder andern Qual, starb heute
vor zehn Jahren — fünf Wochen vor Ausbruch des
Massenwahnsinns von 1914. Also begnadeterweise rechtzeitig; sonst
wäre sie in den Anfängen des Weltkrieges in die Erde
gesunken vor Scham über die furchtbare Verblendung der
Menschheit, vor Kummer über die folgenschwere, gewaltsame

Unterbrechung der ihr so sehr ans Herz gewachsenen
Friedensbewegung. Und lebte sie noch, sie würde gewiß
ebenso verfolgt werden wie Förster, Quidde, v. Gerlach und
andere tapfere deutsche Weltbürger.

Gleich ihrem wackern Gatten Arthur Sundakar, mit dem
sie 27 Jahre lang in märchenhaft glücklicher Ehe (in der
es, wie sie betonte, «nie ein hartes Wort gab») und engster
sozialethischer Arbeitsgemeinschaft bis zu seinem Tode
(1902) verbunden blieb — gleich diesem Edelmenschen war

6) Individuum Einzelwesen.
7) «Sozialismus und Religion» in «Freier Gedanke», 15. Juni

1923.


	Religion und Wissenschaft : [Teil 4]

