Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 6

Artikel: Religion und Wissenschatft : [Teil 4]
Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3. Jahrgang — Auflage: 1000

Nr. 6

ZURICH, 30. Juni 1924

GEISTESFREIHEIT

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des ,,Sciweizer Freidenkers™ 7. Jahrgang

Erscheint monatlich

Gesdhaftsstelle:
A. Binder, Fischerweg 3, Basel
Postchedikonto V 6915

Noch séen tausend finstere Gestalten
Den Drachensamen: Geistesnacht und Krieg; F.
Drum lasst der Freiheit Banner hoch uns halten,
Lasst fest uns stehn, und unser ist der Sieg!

Abonnementspreis:
Jahrlich Fr. 5.~ (fiir Mitglieder der
V.S. Fr.4.-), halbjahrlich Fr. 2.50
(fur Mitglieder Fr.2.~)

Insertionspreis:
Die Millimeterzeile oder deren

Freiligrath. Raum 8 Rp.

Religion und Wissen[daft.
Von Professor Theodor Hartwig.
(Fortsetzung.)

Die gefiihlsmiBig betonte Religion und die verstandes-
miiBig hetonte Wissenschaft miissen zu verschiedenen Welt-
anschauungen fithren. Das Gefiihl unterscheidet (differen-
ziert), der Verstand faBt zusammen (integriert). Das Geflihl
herauscht sich an der Mannigfaltigkeit, der Verstand strebt
nach Einheitlichkeit. Das Gefiihl liebt das UnfaBliche, Wun-
derbare, der Verstand das Gesetzliche, Allgemeingiiltige.
Das Gefiihl sucht dem Alltag zu entfliehen, der Verstand
ihn zu regeln.

Die religiose Weltanschauung ist der <«Dualismus»
(Zweiheitslehre). Der religiose Mensch dichtet sich zu der
uns erfahrbaren Sinnenwelt noch eine unerfahrbare, iiber-
sinnliche Welt hinzu. Er glaubt, daB das unendliche All
(Kosmos) noch umgeben sei von einer sozusagen unendliche-
ren Himmelssphire. Er hédlt an der kindischen Vorstellung

fest, daB diese Welt aus den Hiinden eines iibermenschlichen .

Wesens hervorgegangen sei. (Wenn die Ameisen Religion
haben, so stellen sie sichh Gott vermutlich als’ Ueberameise
vor!) Dieser Dualismus, welcher sich auf unser Weltbild be-
zieht, wird als kosmologischer Dualismus bezeichnet.

Der religiose Mensch glaubt an die Zweiheit seines ei-
genen Wesens. Er glaubt, daB irgendwo in seinem Korper
eine besondere Seele sitzt, welche seine leibliche Maschinerie
lenkt. Er hilt an der kindischen Vorstellung fest, daB diese
Seele unsterblich sei, wihrend sein Leib in Staub zerfillt.
(Ueber die ganz absurde Vorstellung, daB am jiingsten Tag
auch dieser Staub wieder aufersteht und die einzelnen See-
len ein frohliches Wiedersehen mit ihren von Wiirmern zer-
fressenen Leibern feiern, ist wohl kein Wort zu verlieren.)
Dieser Dualismus, welcher sich auf den Menschen (Anthro-
pos) bezieht, wird als anthropologischer Dualismus be-
zeichnet.

Der religiose Mensch glaubt an die Wesensverschieden-
heit des Organischen (lehende Materie) und Anorganischen
(leblose Materie). Trotzdem die Chemie léngst nachgewiesen
hat, daB die im LebensprozeB auftretenden organischen
Stoffe genau so aufgebaut werden konnen, wie alle anderen
chemischen Verbindungen in der leblosen Natur und daB
es sich vielfach nur um ungleich kompliziertere Zusammen-
setzungen handelt, trotzdem es bereits im Laboratorium ge-
lungen ist, kiinstlich Harnstoff und EiweiB herzustellen,
glaubt der religiose Mensch unentwegt an die Besonderheit
der organischen (physiologischen) Funktionen des mensch-
lichen Korpers. Dieser Dualismus wird als physiologischer
Dualismus bezeichnet.

Der religiose Mensch glaubt im Sinne der Schopfungs-
geschichte an die einmalige feststehende Erschaffung der
einzelnen Tiergattungen durch Gott, wodurch dem Menschen
als einzigem Ebenbild des Schipfers eine Sonderstellung in
der Natur eingerdumt wird. (Die religiose Ameise diirfte die-
ses Recht grundloser AnmaBung auch fiir sich und ihre Art-
genossen in Anspruch nehmen!) Trotzdem die Stammes-
geschichte des Menschen in der stufenweisen Entwicklung
der Tierreihe heute schon sichergestellt ist, trotzdem sich
diese Stammesgeschichte genau in der Entwicklung des
menschlichen Eies (Embryo) verfolgen liBt (biogenetisches
Grundgesetz von Haeckel), wehrt sich der auf die Bibel ein-

geschworene Mensch gegen diese «Degradation» des gott-
lichen Ebenbildes und hélt an einer grundsitzlichen Ver-
schiedenheit von Tier und Mensch fest. Dieser Dualismus,
welcher sich gegen die Ergebnisse der Lehre von den Lebe-
wesen (Biologie) wendet, wird als biologischer Dualismus
bezeichnet.

Der religiose Mensch hilt sich an die sittlichen Pflich-
ten, welche ihm Gott in Hinblick auf das Jenseits auferlegt
hat. Die Liebe zu Gott geht ihm iiber alles. Wer sich an
Gott versiindigt, hat das Anrecht auf Bruderliebe verwirkt.
Im Namen der gottlichen Liebe wurde und wird geraubt, ge-
mordet, geschindet. Im Namen Gottes werden die Unter-
driickten ausgebeutet, die Kriege gutgeheiBen. Die Religion
mufB3 dem Volke erhalten bleiben, damit auch weiterhin Biir-
ger- und-Pfaffentum sich mésten konnen. Alles zur hoheren
Ehre Gottes. Die Seligkeiten sind dem Jenseits vorbehalten
(fiir den Proletarier ndmlich, darum soll er Religion haben!),
der Anspruch auf Kulturgiiter auf Erden entspringt einer
weltlichen Gesinnung und widerspricht der weltabgewandten
Gottessehnsucht des religivsen Menschen. (Darum sind auch
die Vertreter des Kapitalismus und des Klerikalismus ir-
religios, denn sie wollen schon auf Erden genieBen. Sie
predigen nur anderen Wasser und trinken selber Wein.)
Menschensitte und Gottessitte ist zweierlei. Gebt dem Kai-
ser, was des Kaiser ist, aber zuerst Gott (und vor allem den
Pfaffen), was Gottes ist. Dieser Dualismus, welcher sich auf
die Sittlichkeit (Ethik) der Menschen bezieht, wird als ethi-
scher Dualismus bezeichnet. .

Die wissenschaftliche Weltanschauung ist der Monismus
(Einheitslehre). Der wissenschaftliche Mensch erkennt die
Einheit der raumzeitlichen Sinnenwelt und verzichtet auf
die Vorstellung einer Ueberwelt oder gar eines auBerwelt-
lichen Gottes. Er betrachtet die seelischen Titigkeiten als
AeuBlerungen der korperlichen Eigenart der Menscherd und
lehnt das Hirngespinst einer unsterblichen Seele ab. Er hélt
an der natiirlichen Erklirung aller Lebensformen fest,
welche in dem Lebendigen nur eine hohere Integrations-
stufe’) zu erkennen vermag und eine stufenweise Entwick-
lung in der Tierreihe verfolgt, welche im Korperbau und
im Seelenleben zum Menschen fiihrt. Er begrenzt die sitt-
lichen Aufgaben und Ziele des Menschen auf den Umfang
unseres irdischen Lebens.

Der Monist gibt «im Widerstreite von Natur und Geist,
von Natur und Gott, von Natur und Lebenskraft, von Natur
und Sittlichkeit in allem und jedem der Natur die Ehre.»
(Menzel auf der letzten Hauptversammlung des deutschen
Monistenbundes.)

Mit anderen Worten: Der Monismus lehnt jede Art
Mystik®) ab. )

Wissenschaft ist Denkokonomie. Wir haben erkannt,
daB jede Annahme, welche als wissenschaftlich gelten will,
nur als Bedingung zu erfiilllen hat: sie mufl logisch notwen-
dig und hinreichend sein. Der monistische Standpunkt ist
methodisch einwandfrei. Wer ihn als unrichtig bezeichnen
will, miiBte erst beweisen, daB er praktisch unzureichend ist.
Dieser Beweis ist aber von unseren Gegnern bisher nicht
erbracht worden. Alle Einwinde der Dualisten beruhen auf
einer Verkennung des Begriffes «Erklarung». Wer mehr

1) Integration = Zusammenfassung.
?) Uebernatiirliche Naturerklirung.



22 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

verlangt, als die fiir uns wahrnehmbaren Zusammenhénge
wissenschaftlich zu begreifen und eindeutig zu bezeichnen,
der neigt zur theologischen oder zumindest metaphysischen
Naturauffassung.

Der wissenschaftliche Mensch hat aus denktkonomi-
schen Griinden so lange an der einfachsten Annahme fest-
zuhalten, so lange ihn nicht einwandfrei beobachtete Tat-
sachen dazu zwingen, kompliziertere Voraussetzungen zu
machen, wie an der Geschichte der Lichttheorie gezeigt
wurde. Der wissenschaftliche Mensch ist stets bereit, sich
mit neuen Tatsachen abzufinden, selbst wenn dieselben den
in unserer Denkorganisation begriindeten, scheinbar selbst-
verstdndlichen Urteilen widersprechen sollten. Aber er hat
gar keine Veranlassung, sich blaue Wunder vormachen zu
lassen, welche nicht experimentell belegt werden konnen.

Als die Strahlungen des Radiums bekannt wurden, da
waren unsere bisherigen Ansichten fiber die Konstanz (Un-
veridnderlichkeit) der chemischen Elemente (Grundstoffe) er-
schiittert und wir muBten uns mit der Tatsache des Atom-

zerfalles®) abfinden. Wenn die Theologen wiinschen, daB -

wir an Wunder glauben sollen, dann miissen sie uns diese
Wunder experimentell vormachen. Solange sie es aber nicht
zustande bringen, auf dem Wasser zu spazieren, die Sonne
stille stehen zu lassen und Tote zu erwecken, miissen wir
darauf beharren, daB die betreffenden Bibelstellen poetische
Erfindungen darstellen.

Hier steht nicht Glaube gegen Glaube, sondern Phanta-
sie gegen Wirklichkeit. Wir konnen es nicht hindern, wenn
Menschen ohne «Denkgewissen» sich religiosen Traume-
reien hingeben, wir miissen uns aber dagegen verwahren,
wenn man uns diese Wachtrdume als Wirklichkeiten auf-
disputieren will. Der moderne Mensch bekennt sich — wie
Ostwald sagt — zur wissenschaftlichen Denkweise, mit dem
EntschluB, «die Grundsiitze der Wissenschaft auf jede Er-
scheinung des gesamten menschlichen Denkens und Han-
delns ohne jede Ausnahme anzuwenden.»

1V. Die Religionskritik.

Es hat den Anschein, als ob Religion und Wissenschaft
friedlich nebeneinander bestehen konnten. Die Religion be-
friedigt Gemiitsbedlirfnisse, die Wissenschaft aber Denk-
bediirfnisse. Es hat tatséichlich viele Forscher gegeben, wel-
che sich mit den zwei Seelen in ihrer Brust abgefunden ha-
ben und neben ihrer wissenschaftlichen Tétigkeit gute
Katholiken, Juden oder Deisten waren.

Die Religion ist aber selbst ein Objekt der wissenschaft-
lichen Forschung geworden. Da hat sich denn herausge-
stellt, daB -der friedliche Charakter der Religion nur fiir den
Einzelmenschen gilt. Sobald die Religion als Massenerschei-
nung, als Konfession, als Kirche auftritt, wird sie wissen-
schaftsfeindlich, fortschrittshemmend, reaktionér.

Denn die Religion entstammt den Zeiten primitiver Pro-
duktionsformen und vermag sich der neuen Wirtschaft nicht

- anzupassen.t) Dieser innere Widerstand wird durch die
Kirche in kulturfeindlichem Sinne organisiert. Die Religion
schafft die Disposition (Veranlagung, Neigung) der Men-
schen, sich den Anordnungen reaktiondrer Michte zu unter-
werfen und die Kirche hat ihre Organisation stets in den
Dienst jener Méchte gestellt, welche an der Aufrechterhal-
tung der bestehenden Gesellschaftsordnung interessiert
waren.

- Erst wenn die Menschen die Gefiithlswelt der Religionen
tiberwunden haben werden, sind sie reif fiir das Reich der
Vernunft®), sind sie bereit, ihr eigenes Leben von der Wis-
senschaft durchdringen zu lassen, d. h. sich zum Sozialismus
zu bekennen. . .

Mag es auch scheinen, daB die Religion nicht kultur-
feindlich ist, sicherlich wirkt sie kulturfeindlich, denn sie
sucht das Vergangene ohne Riicksicht auf den dkonomi-
schen Fortschritt aufrechtzuerhalten. Diese Auffassung

trennt die Freidenker von den Freireligiosen. Gewil bedeu-.

tet der freireligiose Gedanke mit seiner Ablehnung der kon-
fessionellen Organisation der Religion einen Fortschritt
gegeniiber der mittelalterlichen Auffassung aller Kirchen-

3) Atom = kleinstes, chemisch nicht mehr teilbares Teilchen
eines Korpers.
%) Vgl. «Zur Soziologie des Atheismus» in «Freier Gedanke»,
Febr. 1923.
' ®) Vgl. Guyau, «Die Irreligion der Zukunft».

gldubigen und wir begriiBen die Mitarbeiter der freireli-
giosen Gemeinden zur Bekdmpfung des Machtwahnwitzes
des Klerikalismus.

Wer biirgt uns aber dafiir, daB die neue «freie» Religion
nicht auch einmal in einer XKonfession erstarrt? Hier muB
griindliche Arbeit geleistet werden. Nur wo gar keine Reli-
gion ist, hat Gott, bzw. irgendeine Kirche, das Recht wer-
loren. In diesem Punkte sind alle Freidenker einig. Nur in
der Taktik (Kampfweise) gibt es |Differenzen. Die biirger-
lichen Freidenker stehen auf dem Standpunkt der ideologi-
schen Geschichtshetrachtung. Dieser ist dadurch gekenn-
zeichnet, daB man fiir den Kulturfortschritt vereinzelte be-
deutende Menschen verantwortlich macht. Daraus ergibt
sich die individualistische®) Methode der Kulturbestrebun-
gen. Es ist die Auffassung Goethes, welcher meinte, jeder
Mensch mdoge nur fiir sich das Rechte tun, dann werde auch
das Ganze gedeihen.. | I

Die proletarischen Freidenker stehen auf dem Boden der
tkonomischen (materialistischen)  Geschichtsauffassung.
Diese besagt, daB die geistige Verfassung der Menschen
durch den ProduktionsprozeB8 bedingt ist. Die Entwicklung
der Wirtschaft beinhaltet den Kulturfortschritt. Die groBen
Ménner der Geschichte stehen unter dem EinfluB der 6kono-
mischen Entwicklung und sie konnten nicht zur Wirksam-
keit gelangen, wenn nicht die Massen durch den Produk-
tionsprozeB geistig reif fiir die Aufnahme neuer Jdeen ge-
macht wiren. Die Verbesserung sozialer Einrichtungen ist
daher die Vorbedingung fiir die Kultivierung der Menschen.

Diese Verschiedenheit der Auffassung hat zur Foige,
daB die Argumentation der freidenkerischen Rechts- und
Linksparteien eine verschiedene ist. Doch 1éB8t sich in neue-
rer Zeit eine deutliche Linkstendenz (Richtung, Zielsetzung)
in allen Fortschrittshestrebungen feststellen. Diese Wendung
148t sich auch in der Religionskritik nachweisen. Argumente
(logische Beweisstiicke) wirken eben immer nur im Sinne
der allgemeinen Geistesrichtung einer Zeit. In Wahrheit
stehen nicht Meinungen, sondern Standpunkte gegeneinan-
der: «Wag'sich in der Welt bekdmpft, besteht nicht sowohl
in den positiven Forderungen, die von der einen oder ande-
ren Seite aufgestellt werden, sondern darin, was denselben
zugrunde liegt, den Tendenzen bhekdmpfen einander.»
(Ranke.) .

Der Sozialismus ist nicht «zufélligerweise» mit dem
Atheismus verquickt, wie kiirzlich) Drews meinte, sondern
beide sind zwangléufige geistige Entwicklungsprodukte un-
serer hochkapitalistischen Epoche, die genau so zueinander
gehoren wie die Vorstellung eines Gotterhimmels zur feuda-
len Gesellschaftsordnung Griechenlands. Aus diesem Grunde
tiberleben sich nicht nur religiose Dogmen und kiinstleri-
sche Stromungen, sondern auch wissenschaftliche Anschau-
ungen und Argumente. Die Stellung der Wissenschaft zur
Religion hat im Laufe der Jahrzehnte eine wesentliche
Aenderung erfahren. Dies spiegelt sich im Wandel der
Religionskritik. (SchluB folgt.)

Eine Freidenkerin von Weltruf.
_ (Zum 21. Juni 1924.)

Die beriihmte «Friedensberta», die Prégerin des geflii-
gelten Wortes «Die Waffen nieder!», die zielbewuBte Be-
kampferin des Krieges und jeder andern Qual, starb heute
vor zehn Jahren — fiinf Wochen vor Ausbruch des Massen-
wahnsinns von 1914. Also begnadeterweise rechtzeitig; sonst
wére sie in den Anfingen des Weltkrieges in die Erde ge-

‘sunken vor Scham iiber die furchtbare Verblendung der

Menschheit, vor Kummer iiber die folgenschwere, gewalt-
same Unterbrechung der ihr so sehr ans Herz gewachsenen
Friedensbewegung. Und lebte sié noch, sie wiirde gewiB
ebenso verfolgt werden wie Forster, Quidde, v. Gerlach und
andere tapfere deutsche Welthiirger.

Gleich ihrem wackern Gatten Arthur Sundakar, mit dem
sie 27 Jahre lang in mérchenhaft gliicklicher Ehe (in der
es, wie sie betonte, «<nie ein hartes Wort gab») und engster
sozialethischer Arbeitsgemeinschaft his zu seinem Tode
(1902) verbunden blieb — gleich diesem Edelmenschen war

%) Individuum = Einzelwesen.
) «Sozialismus und Religion» in «Freier Gedanke», 15. Juni
1923.



	Religion und Wissenschaft : [Teil 4]

