Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 5

Artikel: Religion und Wissenschatft : Ill Dualismus und Monismus
Autor: Hartwig, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3. Jahrgang — Auflage: 1000

Nr. 5

ZUIRICH, 31. Mai 1924

GEISTESFREIHEN

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des ,,Schweizer Freidenkers™ 7. Jahrgang

Erscheint monatlich

Gesdhaftsstelle :
A. Binder, Fischerweg 3, Basel
Postdhedkonto V 6915

Leute, welchen ihr tégliches Leben leer und eintonig vorkommt,

werden leicht religiés; dies ist begreiflich und verzeihlich; nur

haben sie kein Redht, Religiositit von denen zu fordern, denen
das tagliche Leben nicht leer und eintonig verfliesst.

Abonnementspreis:
Jahrlich Fr.5.- (fiir Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjahrlich Fr. 2.50

(far Mitglieder Fr.2.-) .

Insertionspreis:
Die Millimeterzeile oder deren

Fr. Nietzsche. Raum 8 Rp.

=

Auf nach Olten!

Gesinnungsfreunde, der Hauptvorstand ruft euch nach
Olten zur Hauptversammlung*) zur Arbeit und zur Feier.

Zur Arbeit: Es gibt manches zu besprechen, was fiir den
gegenwirtigen Stand und fiir die zukiinftige Entwicklung
der freigeistigen Bewegung in der Schweiz von Bedeutung
ist. Es gilt, Wege und Mittel zu finden, um unsere in den
Satzungen genannten Bestrebungen immer intensiver und
in weiterem Umifange in die Tat umzusetzen. Es gilt, ange-
sichts der immer selbsthewuBter und fordernder auftreten-
den Reaktion kréftiger und sichtbarer fiir die Erhaltung
und Mehrung des kostlichen Gutes Freiheit, das dereinst die
hochste Auszeichnung des gereiften Menschen sein wird, ein-
zustehen. Manches, was in stiller Arbeit im SchoBle unserer
Vereinigung getan, hergerichtet werden soll fiir den geisti-
gen Aufbau der Zukunft, wird zur Sprache kommen. Und
dazu hediirfen wir der mitratenden Freunde, der zielbewuB3-
ten und zielfreudigen Zusammenarbeit Vieler.

Zur Feier: Denn das ist uns immer und immer wieder
die Hauptversammlung, eine frohe Feier der Freundschaft.
Wir Wenige, die wir zerstreut im Lande umher leben, man-
cher ohne Zusammenhang mit Gesinnungsfreunden, inmitten
einer ihm geistig fremden, ihn miBverstehenden und verken-
nenden Umwelt, — wir freuen uns jedesmal auf unsere Jah-
reszusammenkunft; uns ist es ein wahres Bediirfnis, wieder
einmal uns im Kreise Gleichgesinnter hewegen zu konnen,
eine Herzensfreude, die Menschen wiederzusehen, von denen
wir wissen: sie stehen offen und ehrlich und mannhaft trotz
allen Anfeindungen zu ihrer Ueberzeugung.

Eine Feier der Freundschaft ist uns die Hauptversamm-
lung, aber auch eine Feier der Ermutigung. Mag man sich
im Laufe des Jahres manchmal auch gar als Vereinzelter
fiihlen im Hinblick auf die Menschenstrome, die die Kirchen
und die Sektensiile fiillen, im Hinblick auf die Herde, die
sich blind gingeln 148t und nicht fragt wohin, — an der
Hauptversammlung, unter Freunden, die gleichen Sinnes und
Strebens sind, gewinnt man wieder Mut, und das. Herz weitet
sich vor Zuversicht, und gekréftigt fiir lange kehrt man nach
Hause zurtick.

Der Ruf zur Teilnahme ergeht aber nicht blof an die
Abgeordneten der Ortsgruppen. Auch die andern O. G.-Mit-
glieder und die Einzelmitglieder sind herzlich zur Teilnahme
eingeladen. Es wird uns eine groBe Freude sein, recht viele
von ihnen in unserer Mitte begriiBen zu kénnen, und wir diir-
fen ihnen versichern, daB auch fiir jeden, der noch nie teilge-
nommen hat, die Jahresversammlung ein Jungbrunnen der
Freundschatft, der Zuversicht und der Kraft sein wird.

*) Programm siehe Seite 30.

Religion und Wissen[daft.
Von Professor Theodor Hartwig.
IT1.
Dualismus und Monismus.
Schon die Starrheit der religiosen Lehren ist ein Beweis,
dal3 sie sich {iberlebt haben. Denn alles Veraltete versteinert,

wihrend das Lebendige in steter Umbildung begriffen ist.
Die Wissenschaft {iberbietet sich téglich aufs neue: sie lebt;
die Religion aber klammert sich an Vorstellungen und Ge-
briuche, welche einmal lebendig waren, heute aber toter For-
melkram geworden sind.

Die Tatsache, daB inmitten der lebendigen Gegenwart
die Ideen der Vergangenheit als blutlose Gespenster herum-
geistern, 148t sich nur als eine seelische Trégheitserscheinung
erklidren. So wie ein in Bewegung gesetzter Korper in die-
ser Bewegung verharrt, so zeigt auch die menschliche Seele
das Bestreben, an Ueberlieferung festzuhalten, wenn diese
auch durch die fortschreitende Entwicklung Sinn und Bedeu-
tung verloren haben. Die Menschen werden wohl durch den
Produktionsprozel gewandelt, aber die Anpassung an neue --
6konomische Lebensbedingungen erfolgt allmihlich, und so
gehoren heute viele unserer sogenannten «Zeitgenossen»
seelisch in die Steinzeit, obwohl sie duBerlich im Maschinen-
zeitalter leben. Der Bauer auf seiner Scholle ist seelenver-
wandt mit den vorhomerischen Griechen, wihrend der groB-
stiddtische Fabrikarbeiter eine «industrialisierte» Seele be-
sitzt. Im UnterbewuBtsein des modernsten Menschen sind
noch Rudimente (Ueberbleibsel) geistig iiberwundener Glau-
bhensformen zu finden und es wird kaum einen Menschen ge-
ben, welcher génzlich frei von Aberglauben wire.

Erst in einem kiinftigen, sozialistischen Zeitalter wird
der Mensch sich ganz von diesen riickstéindigen Neigungen
freimachen konnen.!) Heute sind wir erst auf dem Wege
zur Freiheit des Denkens, zur Ueberwindung der gefiihls-
miBigen Beeinflussung unserer Vernunft. Man darf aber
nicht vergessen, daBl die Kenntnis der Naturgesetze erst we-
nige Jahrhunderte zuriickreicht, dafl also erst seit relativ

" kurzer Zeit iiberhaupt von einem wissenschaftlichen Denken

gesprochen- werden kann. )

Erst die gewissenhafte Beobachtung der Erfahrungstat-
sachen hat den Menschen aus dem Dunstkreis. des spekula-
tiven Denkens emporgehoben, erst das Experiment hat den
Boden fiir eine vorurteilslose Weltbetrachtung bereitet. Die
Soziologie (Gesellschaftslehre), welche tiiber die Art des
menschlichen Denkens wichtige Aufschliisse gebracht hat,
ist jiingsten Datums, und man kann sagen, daB erst seit weni-
gen Jahren iiber die Wissenschaften selbst wissenschaftlich
gedacht wird, indem man an-eine Ueberpriifung der Axiome
(Grundvoraussetzungen) einer jeden Wissenschaft herange-

treten ist. Da hat sich nun herausgestellt, da wir auch in

der Wissenschaft noch unter den Nachwirkungen der dog-
matischen, religidsen und metaphysischen Denkmethode zu
leiden haben und daB wir von Grund aus umlernen miissen,
um zu einer streng wissenschaftlichen Weltanschauung zu -
gelangen. .

Nietzsche hat der Riickstdndigkeit des menschlichen
Denkens ein Gleichnis gewidmet: «<Nachdem Buddha tot war,
zeigte man noch jahrhundertelang seinen Schatten in einer
Hohle — einen ungeheuren, schauerlichen Schatten. Gott ist
tot: aber so wie die Art der Menschheit ist, wird es vielleicht
noch jahrtausendelang Hohlen geben, in denen man seinen
Schatten zeigt. Und wir — wir miissen auch noch seinen
Schatten besiegen.»

In allen Wissenschaften spukt noch dieser Schatten. Wir

1) Vgl. Guyau «Die Irreligion der Zukunft».



26 GEISTESFREIHEIT Nr. 5

sprechen von einem Naturgesetz, als ob jemand da wére, wel-
cher der Natur Gesetze vorschreiben kénnte, wihrend wir
doch eigentlich nur von Zusammenhédngen sprechen diirfen.
Die Erfahrung lehrt nur, daB unter gleichen Bedingungen
gleiche Erscheinungen eintreten und unser Denken hat sich
dieser Erfahrung angepafBt. Dennoch sprechen wir zum Bei-
spiel von einer Schwerkraft, welche alle Korper gegen den
Mittelpunkt der Erde «anzieht», indem wir an uralte An-
schauungen ankniipfen, welche alle Naturerscheinungen mit
menschlichen Titigkeiten verglichen haben.

Alle diese Bilder und Worte stammen aus der theologi-
schen Epoche, in welcher der primitive Mensch noch alle
Naturkriifte personifiziert und alle Naturvorgénge dramati-
siert hat. So wie der Mensch einen Stein wirft, so schleudert
irgend ein hoheres, menschenidhnliches Wesen den Blitz. Un-
sere ganze Sprache ist durchsetzt mit anthropomorphen
(menschenghnlichen) Vorstellungen und Phantasien: der
Sturm <heult», der Bach «<murmelt», die Natur «erwacht> am
Morgen und die Sonne geht abends «zur Ruhe».

Solche poetische Wendungen finden sich: aber auch noch
in der wissenschaftlichen Sprache und wer sich {iber die
Bildhaftigkeit des sprachlichen Ausdruckes nicht klar ist und
Vergleiche wortlich nimmt, der neigt dazu, Fiktionen fiir
Dogmen zu halten. Wie in der Mathematik nur mit Zeichen
und Symbolen (Sinnbildern) operiert wird, so auch in der
Sprache. Man muf aber nicht nur Formeln aufstellen, son-
dern auch lesen konnen. Solange der Glaube das geistige
Leben beherrschte, stand die Wissenschaft im Dienste des
Glaubens und eine ganze philosophische Richtung, die mittel-
alterliche Scholastik, war eifrig bemiiht, die Lehren der
kirchlichen Theologie in ein System zu bringen, logisch zu
begreifen und zu beweisen.

Auch heute gibt es noch Wirrkopfe, welche darauf aus-
gehen, Religion und Wissenschaft in Einklang zu bringen,
aber die fortschreitende Intellektualisierung (iiberwiegende
‘Verstandestétigkeit) der menschlichen Seele fiihrt zur Ueber-
windung des dogmatischen Glaubens. Man kann heute bereits
den endgiiltigen Niedergang der Religion verkiinden, mogen
auch die gut organisierten Kirchen sich noch der Anerken-
nung des wirtschaftlichen Ausbeutertums erfreuen und ihre
Gefolgschaft aus den immerhin noch zahlreichen Angehori-
gen der seelischen Steinzeit ergéinzen. Die Wissenschaft ar-
beitet aber unermiidlich daran, im Denken des modernen
Menschen die letzten dogmatischen Geriiste abzutragen und
den Schutt des religiosen Aberglaubens zu entfernen.

Um die Methode der Wissenschaft richtig einzuschétzen,
mufBl man sich zunichst iiber Ziel und Zweck einer wissen-
schaftlichen Erklirung Rechenschaft ablegen. Die Frage nach
dem «Wesen» der Erscheinungen muB als sinnstérend er-

- kannt werden. Wenn wir zum Beispiel ein farbiges Band,
welches uns bhei Tageslicht blau erscheint, bei Natriumlicht
betrachten, so ist es schwarz, weil die gelbe Natriumflamme
keine blauen Strahlen aussendet. Ein Farbenblinder wird die-
-ses Band vielleicht als grau bezeichnen. Es ist eine ganz
‘miiBige Griibelei, wenn man die Frage aufwirft: «Welche
Farbe hat nun das Band wirklich?» Jede Wahrnehmung ist
bedingt durch &uBere (objektive) und innere (subjektive) Um-
stéinde, das heiBt, relativ. Einen absoluten objektiven Befund
gibt es nicht.

Hat man sich ‘diesen positivistischen Grundsatz einmal
klar gemacht, dann wird man auch an eine «Erkldrung» der
«Weltrédtsel» bescheidenere Anspriiche stellen. Eine wissen-
schaftliche Erklérung hat nur die Aufgabe, einen erleichter-
ten Ueberblick iiber ein Tatsachengebiet zu geben. Wissen-
schaft ist DenkOkonomie. Jede Erkldrung in wissenschaft-
lichem Sinne sucht nur komplizierte (zusammengesetzte) Vor-
ginge auf einfachere zuriickzufiihren, Unbekanntes durch
Bekanntes zu ersetzen (Maxwell), Ungewohntes durch Ge-
wohntes auszudriicken (Mach). Die Erklidrung bedient sich
zu diesem Zwecke des Vergleiches.

Ein Beispiel: Das Licht wird bekanntlich von einem Spie-
gel so reflektiert (zuriickgeworfen), daB Einfalls- und Re-
flexionswinkel gleich gro8 sind. Eine ganz #hnliche Erschei-
nung beobachten wir, wenn wir eine elastische Kugel gegen
eine Wand schleudern, zum Beispiel eine Billardkugel ohne
Félsche gegen das Billardband stoBSen. Es ist nun nahelie-
gend, anzunehmen, daB das Licht gleichsam aus leuchtenden

Kiigelchen besteht, welche von der Lichtquelle ausgesendet
(emittiert) werden. /Diese «Emissionstheorie» des Lichtes
wurde tatséchlich von Newton aufgestellt.

Damit war nicht gesagt, daB das Licht «wirklich» aus
leuchtenden Kiigelchen bestand, sondern es verhielt sich bei
der Erscheinung der Reflexion nur so «als ob» es aus sol-
chen bestiinde. Das unbekannte Etwas, Licht genannt, war
dadurch auf ein bekanntes Etwas zuriickgefiihrt, die Re-
flexion des Lichtes war durch die so anschauliche und uns
sehr vertraute Mechanik elastischer Kugeln «<erkldrt>. Wer
zur Dogmatik neigte, erblickte natiirlich in dem Vergleiche
Newtons mehr als eine bloBe Analogie; dafiir darf man aber
die Erklidrung nicht verantwortlich machen. Newton selbst,
der sehr fein zwischen Fiktion und Hypothese unterschied,
war sich der Hilfskonstruktion seiner Leuchtkiigelchen voll
bewuBt. Es war die einfachste Annahme, welche er machen
konnte, und so entschied er sich aus denkokonomischen Griin-
den fiir die Emissionstheorie, wenn dieselbe auch fiir die Er-
kldrung der Erscheinungen der Brechung und Interferenz®)
des Lichtes schon Schwierigkeiten bot.

Nun hatte schon ein Zeitgenosse Newtons, der Holldnder
Huyghens, eine andere Lichttheorie entdeckt: die Wellen-
oder Undulationstheorie.: Diese verglich das Ausbreiten des
Lichtes mit dem Fortschreiten der Wasserwellen. Huyghens
nahm an, daB der (luftleere) Weltraum mit einem feinen un-
wigbaren Stoff erfiillt sei, dem sogenannten Lichtdther, wel-
cher durch jede Lichtquelle ebenso in Schwingungen, versetzt
werde, wie ein in Wasser geworfener Stein Wellen hervorruft.
Wieder ein Vergleich. Das bekannte Etwas, Licht genannt,.
war auf ein bekanntes Etwas zuriickgefiihrt, ndmlich auf die
anschauliche und uns vertraute Wellenbewegung des Was-
sers. Damit war wieder nicht gesagt, daB das Licht «wirk-
lich» aus Aetherwellen bestand, sondern es verhielt sich nur
so, «als ob» es aus solchen bestiinde. Und da diese Annahme

sich nicht nur zur Erklérung der Interferenz des Lichts besser

eignete, als die Newtonsche Annaame, sondern auch die Po-
larisation®) des Lichtes zwanglos versténdlich erscheinen lieB,
so ‘trug schlieBlich die Undulationstheorie den Sieg iiber die
Emissionstheorie des Lichtes davon.

Als aber neue Tatsachen bekannt wurden, wonach das
Licht auch bestimmte magnetische, beziehungsweise elektri-
sche Eigenschaften zeigte, da reichte auch die Undulations-
theorie nicht mehr aus und Maxwell begriindete die magnet-
elektrische Lichttheorie. Darnach stellt das Licht einen eigen-
artigen Spannungszustand des Lichtéthers dar, fiir welchen
es wohl keinen anschaulichen Vergleich mehr gibt, der sich
aber in mathematischen Gleichungen recht iibersichtlich aus-
driicken 148t. Aber auch dabei blieb die Wissenschaft nicht
stehen, denn neuere Versuche, inbesonders das beriihmte Ex-
periment von Michelsen') (sprich: Meikelsen) lassen die Exi-
stenz eines Lichtéthers {iberhaupt zweifelhaft erscheinen.
Damit fallen alle primitiven Vergleiche mit greifbaren, me-
chanischen Vorgéngen fort und die streng mathematische
Formulierung tritt an die Stelle nebelhafter Vorstellungen.
Die verschiedenen Theorien haben ihren heutigen Zweck er-
fiillt, sie haben zu neuen Forschungen angeregt, sie haben
immer deutlicher erkennen lassen, daB es sich in der Wissen-
schaft nicht um die Erforschung von Wesenheiten, sondern
von GesetzméBigkeiten handelt, und sie haben sich mit je-
dem Fortschritt, den sie gemacht haben, selbst tiberfliissig
gemacht.

Dieser Entwicklungsgang 148t sich in der Geschichte
einer jeden Wissenschaft verfolgen. Man heginnt mit der
einfachsten Annahme und verfeinert dieselbe immer mehr
an der Hand der Tatsachen, welche durch die auf Grund der
Annahmen schrittweise ausgebauten Beobachtungsmethoden
neu erschlossen werden. Der Wert einer Annahme liegt in
ihrer Brauchbarkeit. Dogmen sind wertlos, denn sie hedeu-
ten Stillstand. Hypothesen sind fruchtbar, denn sie regen
zu neuen Forschungen an.

Wissenschaftlich brauchbare Annahmen hahen zwei Be-
dingungen zu erfiillen: sie miissen in methodischer und for-
maler Hinsicht zweckméBig sein. Methodisch zweckmiBig —

2) Zusammentreffen zweier Strahlen.

3) Polarisiertes Licht zeigt nach verschiedenen Richtungen
verschiedenes Verhalten.

4) Dieser Versuch war es, welcher hauptsichlich Einstein zum
Ausbau seiner Relativitidtstheorie veranlasst hat.



Nr. 5 GEISTESFREIHEIT 21

oder wie man zu sagen pflegt: «richtig» — ist die Annahme
dann, wenn sie mit den jeweilig einfachsten Mitteln arbeitet.
(Satz vom unzureichenden Grunde.) Formal richtig ist sie
nur dann, wenn sie — innerhalb des Geltungsbereiches der
zu erklirenden Tatsache — keine logischen Widerspriiche
ergibt.

Die methodische und formale «Richtigkeit» solcher An-
nahmen ist natiirlich- nur eine relative, ndmlich je nach dem
Stande dieser Erfahrung. An dem oben angefiihrten Bei-
spiel der Lichttheorien 1liBt sich sehr schon verfolgen, wie
die Anpahmen nach MaBgabe neuer Erfahrungstatsachen
wechseln, wechseln miissen, nicht weil wir an Einsicht, son-
dern an Umsicht gewonnen haben. Die Emissionstheorie des
Lichtes war methodisch und formal richtig, solange es sich
um die Erklirung der Reflexion des Lichtes handelte. Die
Erscheinungen der Brechung und der Polarisation hingegen
lassen sich nicht gut, beziehungsweise tiberhaupt nicht mit
der Emissionstheorie in Einklang bringen. Daher ist die
niichste, methodisch und formal «richtige» Annahme die
Wellenbewegung des Lichtes usf.

Eine wissenschaftliche Annahme kann .also, da sie im-
mer im Einklange mit beobachteten Tatsachen bleiben mus,
nur das Produkt einer «exakten Phantasie» (Goethe) sein.
Erzeugnisse der freien Phantasie, wie sie in den religitsen
Glaubensformen zum Ausdruck gelangen, haben mit dem
logischen Denken, das heit mit der Wissenschaft, nichts zu
tun, denn sie miBachten die Erfahrung. Die Annahmen der
Religion sind willkiirliche, diktiert von den wunschhaften Ge-
fiihlen der Menschen; die Annahmen der Wissenschaft sind
Folgerungen aus Tatsachen. Die Lehren der Religion sind
dogmatisch, entgegen aller Vernunft und Erfahrung, die Leh-
ren der Wissenschaft hei voller Wahrung der Logik und Be-
obachtung hypothetisch, jederzeit bereit, sich neuen Tat-
sachen anzupassen. Hier scheidet sich der blinde Glaube der
starren Religion von dem «Glauben mit Vorbehalten» der vor-
urteilslosen Wissenschaft. (Forts. folgt.)

Von den Propheten.

Von Emil Felden, Bremen.

«Gott hat sich von Anfang an den Vitern und Propheten
geoffenbart», so lernen die Kinder auch heute noch im Reli-
gionsunterricht; darum sei die Religion Israels von Anfang
an eine «Offenbarungsreligion» gewesen und habe alle an-
dern an Reinheit, Wahrheit und richtiger Gotteserkenntnis
tibertroffen.

Die geschichtliche Forschung hat nachgewiesen, daB
dies ein groBer Irrtum ist. Die Religion der Juden hat sich
vielmehr, genau wie alle andern Religionen, aus niedrigen
Anféngen heraus entwickelt. Man verehrte heilige Gegen-
stinde, wie immergriine Bidume, Quellen, Steine, in denen
man einen gottlichen Geist wohnend dachte, betete heilige

Tiere an, wie die eherne Schlange oder die goldenen Stiere
(von den Jahweh-Verehrern spiter respektlos «goldenes
Kalb> genannt), man hatte geschnitzte Gotterbilder, bear-
beitete Steine, heilige Pfidhle. Man sah auch den Mond als
Gott an — Abraham ist ein solcher Mondgott gewesen —
kurz, die alten Israeliten’ haben genau denselben Gotzen-
dienst getrieben, wie alle andern Vélker, haben auch Men-
schenopfer dargebracht! Das hat die wissenschaftliche
Theologie ldngst erkannt. Ja, man kann sagen, daf diese
Erkenntnis Allgemeingut der heutigen Theologie geworden
ist. Um so bedauerlicher, daB sie noch immer dem Volke,
vor allem der Schule, vorenthalten wird; statt dessen bringt
man den Kindern die alten Mérchen und Geschichten immer
noch als Wahrheiten bei. :

Bei intensiverem Studium der Bibel kann aber auch ein
Laie zu dieser Erkenntnis gelangen. Zwar haben die Prie-
ster, als sie das aus vielen Quellenschriften zusammenge-
setzte Alte Testament in seine jetzige Form brachten, mog-
lichst alle verdéchtigen Teile ausgemerzt, damit das Volk die
gottliche Offenbarung der Religion glauben und den alten
Gotzendienst, an dem es bis in spéte Zeiten hing, lassen
sollte. Aber hie und da haben sich doch alte Stiicke erhalten,
aus denen der Kundige seine bindenden Schliisse ziehen
kann, besonders seitdem die vergleichende Religionswissen-
schaft uns gezeigt hat, daB auch in der Entwicklungs-
geschichte der Religionen keine Spriinge vorkommen, son-
dern auch hier eine natiirliche Entwicklung vorhanden ist,
die Parallelen in den tibrigen Religionen aufweist. Aus die-
sen Parallelen wiederum kann man vieles lernen und schlies-
sen.

Ein solches stehengebliebenes Stiick, das uns &uBerst
wichtige Aufkldrung geben kann, ist z. B. das 10. Kapitel
des ersten Buches Samuel, das eine religionsgeschichtlich
duBerst wichtige Legende®) enthilt, ndmlich die Salbung
Sauls durch Samuel zum Konige Israels. Sie illustriert uns
nicht nur das «Sehertum», dessen Vertreter Samuel ist, son-
dern 146t uns auch die Bekanntschaft mit den «Propheten»
machen, die nicht, wie das immer wieder geschieht, einfach
mit den «Sehern» gleichgesetzt werden diirfen. Nach dieser
Legende gibt Samuel Saul eine Reihe von Zeichen dafiir,
daB er zum Konig Israels bestimmt sei. Darunter auch die-
ses (1. Sam. 5, 6): «. . . es wird dir begegnen ein Haufe Pro-
pheten (Hebrdisch: nebiim, Einzahl: nabi), von der Hohe
herabkommend, und vor ihnen her ein Psalter und Pauken
und Floten und Harfen, und sie werden weissagen. Und der

. Geist des Herrn wird iiber dich geraten, daB du mit ihnen

weissagst; da wirst du ein anderer Mann werden. Das trifft

*) «Die Legende,» so sagt Prof. Dr. Grossmann, «unterschei-
det sich von der Sage durch ihre tendenziose Erbaulichkeit....
Die Religion, die in der Sage als der natiirliche Hintergrund der
Worte und Handlungen erscheint, dringt sich in der Legende
seht stark und bisweilen unangenehm auf.... Das Wunder ist
von der Legende untrennbar.» :

Feuilleton.

Selbstdenken.
(Aus «Parerga und Paralipomena», II. Band
von Arthur Schopenhauer.)
§ 257.
Wie die zahlreichste Bibliothek, wenn ungeordnet, nicht so
viel Nutzen schafft, als eine sehr missige, aber wohlgeordnete;

eben so ist die grosste Menge von Kenntnissen, wenn nicht eige-
nes Denken sie durchgearbeitet hat, viel weniger wert, als eine

weit geringere, die aber vielfiltig durchdacht worden. Denn erst.

durch das allseitige Kombinieren dessen, was man weiss, durch
das Vergleichen jeder Wahrheit mit jeder andern, eignet man
sein eigenes Wissen sich vollstindig an und bekommt es in seine
Gewalt. Durchdenken kann man nur, was man weiss; daher man
etwas lernen soll; aber man weiss auch nur, was man durch-
dacht hat.

Nun aber kann man sich zwar willkiirlich applizieren auf
Lesen und Lernen; auf das Denken hingegen eigentlich nicht.
Dieses nimlich muss, wie das Feuer durch einen Luftzug, ange-
facht und unterhalten werden durch irgend ein Interesse am
Gegenstande desselben; welches entweder ein rein objektives,
oder aber bloss ein subjektives sein mag. Das letztere ist allein
bei unsern personlichen Angelegenheiten vorhanden; das erstere
aber nur fiir die von Natur denkenden Kopfe, denen das Denken
s0 natiirlich ist, wie das Atmen, welche aber sehr selten sind. Da-
her ist es mit den meisten Gelehrten so wenig.

§ 258.
Die Verschiedenheit zwischen der Wirkung, welche das

Selbstdenken, und der, welche das Lesen auf den Geist hat, ist
unglaublich gross; daher sie die urspriingliche Verschiedenheit
der Kopfe, vermoge welcher man zum Einen oder zum Andern
getrieben wird, noch immerfort vergrossert. Das Lesen nimlich
(andersgeartet) zwingt dem Geiste Gedanken auf, die der Rich-
tung und Stimmung, welche er fiir den Augenblick hat, so fremd
und heterogen sind, wie das Petschaft dem Lack, welchem es sein
Siegel aufdriickt. Der Geist erleidet dabei totalen Zwang von
aussen, jetzt Dies, oder Jenes zu denken, wozu er soeben -gar
keinen Trieb, noch Stimmung hat. — Hingegen beim Selbstden-
ken folgt er seinem selbsteigenen Triebe, wie diesen fiir den
Augenbli»ck entweder die #dussere Umgebung, oder irgend eine
Erinnerung ndher bestimmt hat. Die anschauliche Umgebung
némlich dringt dem Geiste nicht einen bestimmten Gedanken auf,
wie das Lesen; sondern gibt ihm bloss Stoff und Anlass zu den-
ken, was seiner Natur und gegenwirtigen Stimmung geméss ist.
~— Daher nun nimmt das viele Lesen dem Geiste alle Elastizitiit;
wie ein fortdauernd driickendes Gewicht sie einer Springfeder
nimmt; und ist, um keine eigenen Gedanken zu haben, das sicher-
ste Mittel, dass man in jeder freien Minute sogleich ein Buch
zur Hand nehme. Diese Praxis ist der Grund, warum die Gelehr-
samkeit die meisten Menschen noch geistloser und -einfiltiger
macht, als sie schon von Natur sind, und auch ihrer Schrift-

- stellerei allen Erfolg benimmt: sie bleiben, wie schon Pope sagt:

For ever reading, never to he read.
Pope, Dunciad. III, 194.

Die Gelehrten sind Die, welche in den Biichern gelesen ha-
ben; die Denker, die Genies, die Weltérleuchter und Forderer des
Menschengeschlechtes sind aber Die, welche unmittelbar im Buche
der Welt gelesen haben.



	Religion und Wissenschaft : III Dualismus und Monismus

