
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 5

Artikel: Religion und Wissenschaft : III Dualismus und Monismus

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 5 ZÜRICH, 31. Mai 1924

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 7. Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :
A. Binder, Fischerweg 3, Basel

Postcheckkonto V 6913

Leute, welchen ihr tägliches Leben leer und eintönig vorhommt,
werden leicht religiös; dies ist begreiflich und verzeihlich; nur
haben sie hein Recht, Religiosität von denen zu fordern, denen

das tägliche Leben nicht leer und eintönig verfliesst.
Fr. Nietzsche.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis:

Die Millimeterzeile oder deren
Raum 8 Rp.

Auf nach Ölten!
Gesinnungsfreunde, der Hauptvorstand ruft euch nach

Ölten zur Hauptversammlung'') zur Arbeit und zur Feier.
Zur Arbeit: Es gibt manches zu besprechen, was für den

gegenwärtigen Stand und für die zukünftige Entwicklung
der freigeistigen Bewegung in der Schweiz von Bedeutung
ist. Es gilt, Wege und Mittel zu finden, um unsere in den
Satzungen genannten Bestrebungen immer intensiver und
in weiterem Umfange in die Tat umzusetzen. Es gilt,
angesichts der immer selbstbewußter und fordernder auftretenden

Reaktion kräftiger und sichtbarer für die Erhaltung
und Mehrung des köstlichen Gutes Freiheit, das dereinst die
höchste Auszeichnung des gereiften Menschen sein wird,
einzustehen. Manches, was in stiller Arbeit im Schöße unserer
Vereinigung getan, hergerichtet werden soll für den geistigen

Aufbau der Zukunft, wird zur Sprache kommen. Und
dazu bedürfen wir der mitratenden Freunde, der zielbewußten

und zielfreudigen Zusammenarbeit Vieler.
Zur Feier: Denn das ist uns immer und immer wieder

-die Hauptversammlung, eine frohe Feier der Freundschaft.
Wir Wenige, die wir zerstreut im Lande umher leben, mancher

ohne Zusammenhang mit Gesinnungsfreunden,, inmitten
einer ihm geistig fremden, ihn mißverstehenden und verkennenden

Umwelt, — wir freuen uns jedesmal auf unsere Jah-
reszusammenkunft; uns ist es ein wahres Bedürfnis, wieder
einmal uns im Kreise Gleichgesinnter bewegen zu können,
eine Herzensfreude, die Menschen wiederzusehen, von denen
wir wissen: sie stehen offen und ehrlich und mannhaft trotz
allen Anfeindungen zu ihrer Ueberzeugung.

Eine Feier der Freundschaft ist uns die Hauptversammlung,
aber auch eine Feier der Ermutigung. Mag man sich

im Laufe des Jahres manchmal auch gar als Vereinzelter
fühlen im Hinblick auf die Menschenströme, die die Kirchen
und die Sektensäle füllen, im Hinblick auf die Herde, die
sich blind gängeln läßt und nicht fragt wohin, — an der
Hauptversammlung, unter Freunden, die gleichen Sinnes und
Strebens sind, gewinnt man wieder Mut, und das Herz weitet
sich vor Zuversicht, und gekräftigt für lange kehrt man nach
Hause zurück.

Der Ruf zur Teilnahme ergeht aber nicht bloß an die
Abgeordneten der Ortsgruppen. Auch die andern O. G.-Mit-
glieder und die Einzelmitglieder sind herzlich zur Teilnahme
eingeladen. Es wird uns eine große Freude sein, recht viele
von ihnen in unserer Mitte begrüßen zu können, und wir dürfen

ihnen versichern, daß auch für jeden, der noch nie
teilgenommen hat, die Jahresversammlung ein Jungbrunnen der
Freundschaft, der Zuversicht und der Kraft sein wird.

Programm siehe Seite 30.

Religion und Wissenschaft.
Von Professor Theodor Hartwig.

III.
Dualismus und Monismus.

Schon die Starrheit der religiösen Lehren ist ein Beweis,
daß sie sich überlebt haben. Denn alles Veraltete versteinert,

während das Lebendige in steter Umbildung begriffen ist.
Die Wissenschaft überbietet sich täglich aufs neue: sie lebt;
die Religion aber klammert sich an Vorstellungen und
Gebräuche, welche einmal lebendig waren, heute aber toter
Formelkram geworden sind.

Die Tatsache, daß inmitten der lebendigen Gegenwart
die Ideen der Vergangenheit als blutlose Gespenster
herumgeistern, läßt sich nur als eine seelische Trägheitserscheinung
erklären. So wie ein in Bewegung gesetzter Körper in dieser

Bewegung verharrt, so zeigt auch die menschliche Seele
das Bestreben, an Ueberlieferung festzuhalten, wenn diese
auch durch die fortschreitende Entwicklung Sinn und Bedeutung

verloren haben. Die Menschen werden wohl durch den
Produktionsprozeß gewandelt, aber die Anpassung an neue
ökonomische Lebensbedingungen erfolgt allmählich, und so
gehören heute viele unserer sogenannten «Zeitgenossen»
seelisch in die Steinzeit, obwohl sie äußerlich im Maschinenzeitalter

leben. Der Bauer auf seiner Scholle ist seelenverwandt

mit den vorhomerischen Griechen, während der
großstädtische Fabrikarbeiter ' eine «industrialisierte» Seele
besitzt. Im Unterbewußtsein des modernsten Menschen sind
noch Rudimente (Ueberbleibsel) geistig überwundener Glau-
bensformen zu finden und es wird kaum einen Menschen
geben, welcher gänzlich frei von Aberglauben wäre.

Erst in einem künftigen, sozialistischen Zeitalter wird
der Mensch sich ganz von diesen rückständigen Neigungen
freimachen können.1) Heute sind wir erst auf dem Wege
zur Freiheit des Denkens, zur Ueherwindung der
gefühlsmäßigen Beeinflussung unserer Vernunft. Man darf aber
nicht vergessen, daß die Kenntnis der Naturgesetze erst
wenige Jahrhunderte zurückreicht, daß also erst seit relativ
kurzer Zeit überhaupt von einem wissenschaftlichen Denken
gesprochen werden kann.

Erst die gewissenhafte Beobachtung der Erfahrungstatsachen
hat den Menschen aus dem Dunstkreis des spekulativen

Denkens emporgehoben, erst das Experiment hat den
Boden für eine vorurteilslose Weltbetrachtung bereitet. Die
Soziologie (Gesellschaftslehre), welche über die Art des
menschlichen Denkens wichtige Aufschlüsse gebracht hat,
ist- jüngsten Datums, und man kann sagen, daß erst seit wenigen

Jahren über die Wissenschaften selbst wissenschaftlich
gedacht wird, indem man an eine Ueberprüfung der Axiome
(Grundvoraussetzungen) einer jeden Wissenschaft herangetreten

ist. Da hat sich nun herausgestellt, daß wir auch in
der Wissenschaft noch unter den Nachwirkungen der
dogmatischen, religiösen und metaphysischen Denkmethode zu
leiden haben und daß wir von Grund aus umlernen müssen,
um zu einer streng wissenschaftlichen Weltanschauung zu
gelangen.

Nietzsche hat der Rückständigkeit des menschlichen
Denkens ein Gleichnis gewidmet: «Nachdem Buddha tot war,
zeigte man noch jahrhundertelang seinen Schatten in einer
Höhle — einen ungeheuren, schauerlichen Schatten. Gott ist
tot: aber so wie die Art der Menschheit ist, wird es vielleicht
noch jahrtausendelang Höhlen geben, in denen man seinen
Schatten zeigt. Und wir — wir müssen auch noch seinen
Schatten besiegen.»

In allen Wissenschaften spukt noch dieser Schatten. Wir

J) Vgl. Guyau «Die Irreligion der Zukunft».



26 GEISTESFREIHEIT Nr. 5

sprechen von einem Naturgesetz, als ob jemand da wäre,
welcher der Natur Gesetze vorschreiben könnte, während wir
doch eigentlich nur von Zusammenhängen sprechen dürfen.
Die Erfahrung lehrt nur, daß unter gleichen Bedingungen
gleiche Erscheinungen eintreten und unser Denken hat sich
dieser Erfahrung angepaßt. Dennoch sprechen wir zum
Beispiel von einer Schwerkraft, welche alle Körper gegen den
Mittelpunkt der Erde «anzieht», indem wir an uralte
Anschauungen anknüpfen, welche alle Naturerscheinungen mit
menschlichen Tätigkeiten verglichen haben.

Alle diese Bilder und Worte stammen aus der theologischen

Epoche, in welcher der primitive Mensch noch alle
Naturkräfte personifiziert und alle Naturvorgänge dramatisiert

hat. So wie der Mensch einen Stein wirft, so schleudert
irgend ein höheres, menschenähnliches Wesen den Blitz.
Unsere ganze Sprache ist durchsetzt mit anthropomorphen
(menschenähnlichen) Vorstellungen und Phantasien: der
Sturm «heult», der Bach «murmelt», die Natur «erwacht» am
Morgen und die Sonne geht abends «zur Ruhe».

Solche poetische Wendungen finden sich aber auch noch
in der wissenschaftlichen Sprache und wer sich über die
Bildhaftigkeit des sprachlichen Ausdruckes nicht klar ist und
Vergleiche wörtlich nimmt, der neigt dazu, Fiktionen für
Dogmen zu halten. Wie in der Mathematik nur mit Zeichen
und Symbolen (Sinnbildern) operiert wird, so auch in der
Sprache. Man muß aber nicht nur Formeln aufstellen,
sondern auch lesen können. Solange der Glaube das geistige
Leben beherrschte, stand die Wissenschaft im Dienste des
Glaubens und eine ganze philosophische Richtung, die
mittelalterliche Scholastik, war eifrig bemüht, die Lehren der
kirchlichen Theologie in ein System zu bringen, logisch zu
begreifen und zu beweisen.

Auch heute gibt es noch Wirrköpfe, welche darauf
ausgehen, Religion und Wissenschaft in Einklang zu bringen,
aber die fortschreitende Intellektualisierung (überwiegende
Verstandestätigkeit) der menschlichen Seele führt zur Ueber-
windung des dogmatischen Glaubens. Man kann heute bereits
den endgültigen Niedergang der Religion verkünden, mögen
auch die gut organisierten Kirchen sich noch der Anerkennung

des wirtschaftlichen Ausbeutertums erfreuen und ihre
Gefolgschaft aus den immerhin noch zahlreichen Angehörigen

der seelischen Steinzeit ergänzen. Die Wissenschaft
arbeitet aber unermüdlich daran, im Denken des modernen
Menschen die letzten dogmatischen Gerüste abzutragen und
den Schutt des religiösen Aberglaubens zu entfernen.

Um die Methode der Wissenschaft richtig einzuschätzen,
muß man sich zunächst über Ziel und Zweck einer
wissenschaftlichen Erklärung Rechenschaft ablegen. Die Frage nach
dem «Wesen» der Erscheinungen muß als sinnstörend
erkannt werden. Wenn wir zum Beispiel ein farbiges Band,
welches uns bei Tageslicht blau erscheint, bei Natriumlicht
betrachten, so ist es schwarz, weil die gelbe Natriumflamme
keine blauen Strahlen aussendet. Ein Farbenblinder wird dieses

Band vielleicht als grau bezeichnen. Es ist eine ganz
müßige Grübelei, wenn man die Frage aufwirft: «Welche
Farbe hat nun das Band wirklich?» Jede Wahrnehmung ist
bedingt durch äußere (objektive) und innere (subjektive)
Umstände, das heißt, relativ. Einen absoluten objektiven Befund
gibt es nicht.

Hat man sich diesen positivistischen Grundsatz einmal
klar gemacht, dann wird man auch an eine «Erklärung» der
«Welträtsel» bescheidenere Ansprüche stellen. Eine
wissenschaftliche Erklärung hat nur die Aufgabe, einen erleichterten

Ueberblick über ein Tatsachengebiet zu geben. Wissenschaft

ist Denkökonomie. Jede Erklärung in wissenschaftlichem

Sinne sucht nur komplizierte (zusammengesetzte)
Vorgänge auf einfachere zurückzuführen, Unbekanntes durch
Bekanntes zu ersetzen (Maxwell), Ungewohntes durch
Gewohntes auszudrücken (Mach). Die Erklärung bedient sich
zu diesem Zwecke des Vergleiches.

Ein Beispiel: Das Licht wird bekanntlich von einem Spiegel

so reflektiert (zurückgeworfen), daß Einfalls- und
Reflexionswinkel gleich groß sind. Eine ganz ähnliche Erscheinung

beobachten wir, wenn wir eine elastische Kugel gegen
eine Wand schleudern, zum Beispiel eine Billardkugel ohne
Fälsche gegen das Billardband stoßen. Es ist nun naheliegend,

anzunehmen, daß das Licht gleichsam aus leuchtenden

Kügelchen besteht, welche von der Lichtquelle ausgesendet
(emittiert) werden. Diese «Emissionstheorie» des Lichtes
wurde tatsächlich von Newton aufgestellt.

Damit war nicht gesagt, daß das Licht «wirklich» aus
leuchtenden Kügelchen bestand, sondern es verhielt sich bei
der Erscheinung der Reflexion nur so «als ob» es aus
solchen bestünde. Das unbekannte Etwas, Licht genannt, war
dadurch auf ein bekanntes Etwas zurückgeführt, die
Reflexion des Lichtes war durch die so anschauliche und uns
sehr vertraute Mechanik elastischer Kugeln «erklärt». W^er
zur Dogmatik neigte, erblickte natürlich in dem Vergleiche
Newtons mehr als eine bloße Analogie; dafür darf man aber
die Erklärung nicht verantwortlich machen. Newton selbst,
der seh]' fein zwischen Fiktion und Hypothese unterschied,
war sich der Hilfskonstruktion seiner Leuchtkügelchen voll
bewußt. Es war die einfachste Annahme, welche er machen
konnte, und so entschied er sich aus denkökonomischen Gründen

für die Emissionstheorie, wenn dieselbe auch für die
Erklärung der Erscheinungen der Brechung und Interferenz2)
des Lichtes schon Schwierigkeiten bot.

Nun hatte schon ein Zeitgenosse Newtons, der Holländer
Huyghens, eine andere Lichttheorie entdeckt: die Wellenoder

Undulationstheorie.' Diese verglich das Ausbreiten des
Lichtes mit dem Fortschreiten der Wasserwellen. Huyghens
nahm an, daß der (luftleere) Weltraum mit einem feinen
unwägbaren Stoff erfüllt sei, dem sogenannten Lichtäther,
welcher durch jede Lichtquelle ebenso in Schwingungen versetzt
werde, wie ein in Wasser geworfener Stein Wellen hervorruft.
Wieder ein Vergleich. Das bekannte Etwas, Licht genannt,
war auf ein bekanntes Etwas zurückgeführt, nämlich auf die
anschauliche und uns vertraute Wellenbewegung des Wassers.

Damit war wieder nicht gesagt, daß das Licht «wirklich»

aus Aetherwellen bestand, sondern es verhielt sich nur
so, «als ob» es aus solchen bestünde. Und da diese Annahme
sich nicht nur zur Erklärung der Interferenz des Lichts besser
eignete, als die Newtonsche Annahme, sondern auch die
Polarisation3) des Lichtes zwanglos verständlich erscheinen ließ,
so trug schließlich die Undulationstheorie den Sieg über die
Emissionstheorie des Lichtes davon.

Als aber neue Tatsachen bekannt wurden, wonach das
Licht auch bestimmte magnetische, beziehungsweise elektrische

Eigenschaften zeigte, da reichte auch die Undulationstheorie

nicht mehr aus und Maxwell begründete die
magnetelektrische Lichttheorie. Darnach stellt das Licht einen
eigenartigen Spannungszustand des Lichtäthers dar, für welchen
es wohl keinen anschaulichen Vergleich mehr gibt, der sich
aber in mathematischen Gleichungen recht übersichtlich
ausdrücken läßt. Aber auch dabei blieb die Wissenschaft nicht
stehen, denn neuere Versuche, inbesonders das berühmte
Experiment von Michelsen4) (sprich: Meikelsen) lassen die
Existenz eines Lichtäthers überhaupt zweifelhaft erscheinen.
Damit fallen alle primitiven Vergleiche mit greifbaren,
mechanischen Vorgängen fort und die streng mathematische
Formulierung tritt an die Stelle nebelhafter Vorstellungen.
Die verschiedenen Theorien haben ihren heutigen Zweck
erfüllt, sie haben zu neuen Forschungen angeregt, sie haben
immer deutlicher erkennen lassen, daß es sich in der Wissen»
schaft nicht um die Erforschung von Wesenheiten, sondern
von Gesetzmäßigkeiten handelt, und sie haben sich mit
jedem Fortschritt, den sie gemacht haben, selbst überflüssig
gemacht.

Dieser Entwicklungsgang läßt sich in der Geschichte
einer jeden Wissenschaft verfolgen. Man beginnt mit der
einfachsten Annahme und verfeinert dieselbe immer mehr
an der Hand der Tatsachen, welche durch die auf Grund der
Annahmen schrittweise ausgebauten Beobachtungsmethoden
neu erschlossen werden. Der Wert einer Annahme liegt in
ihrer Brauchbarkeit. Dogmen sind wertlos, denn sie bedeuten

Stillstand. Hypothesen sind fruchtbar, denn sie regen
zu neuen Forschungen an.

Wissenschaftlich brauchbare Annahmen haben zwei
Bedingungen zu erfüllen: sie müssen' in methodischer und
formaler Hinsicht zweckmäßig sein. Methodisch zweckmäßig —

2) Zusammentreffen zweier Strahlen.
3) Polarisiertes Licht zeigt nach verschiedenen Richtungen

verschiedenes Verhalten.
4) Dieser Versuch war es, welcher hauptsächlich Einstein zum

Ausbau seiner Relativitätstheorie veranlasst hat.



Nr. 5 GEISTESFREIHEIT 27

oder wie man zu sagen pflegt: «richtig» — ist die Annahme
dann, wenn sie mit den jeweilig einfachsten Mitteln arbeitet.
(Satz vom unzureichenden Grunde.) Formal richtig ist sie
nur dann, wenn sie — innerhalb des Geltungsbereiches der
zu erklärenden Tatsache — keine logischen Widersprüche
ergibt.

Die methodische und formale «Richtigkeit» solcher
Annahmen ist natürlich- nur eine relative, nämlich je nach dem
Stande dieser Erfahrung. An dem oben angeführten
Beispiel der Lichttheorien läßt sich sehr schön verfolgen, wie
die Annahmen nach Maßgabe neuer Erfahrungstatsachen
wechseln, wechseln müssen, nicht weil wir an Einsicht,
sondern an Umsicht gewonnen haben. Die Emissionstheorie des
Lichtes war methodisch und formal richtig, solange es sich
um die Erklärung der Reflexion des Lichtes handelte. Die
Erscheinungen der Brechung und der Polarisation hingegen
lassen sich nicht gut, beziehungsweise überhaupt nicht mit
der Emissionstheorie in Einklang bringen. Daher ist die
nächste, methodisch und formal «richtige» Annahme die
Wellenbewegung des Lichtes usf.

Eine wissenschaftliche Annahme kann also, da sie
immer im Einklänge mit beobachteten Tatsachen bleiben muß,
nur das Produkt einer «exakten Phantasie» (Goethe) sein.
Erzeugnisse der freien Phantasie, wie sie in den religiösen
Glaubensformen zum Ausdruck gelangen, haben mit dem
logischen Denken, das heißt mit der Wissenschaft, nichts zu
tun, denn sie mißachten die Erfahrung. Die Annahmen der
Religion sind willkürliche, diktiert von den wunschhaften
Gefühlen der Menschen; die Annahmen der Wissenschaft sind
Folgerungen aus Tatsachen. Die Lehren der Religion sind
dogmatisch, entgegen aller Vernunft und Erfahrung, die Lehren

der Wissenschaft bei voller Wahrung der Logik und
Beobachtung hypothetisch, jederzeit bereit, sich neuen
Tatsachen anzupassen. Hier scheidet sich der blinde Glaube der
starren Religion von dem «Glauben mit Vorbehalten» der
vorurteilslosen Wissenschaft. (Forts, folgt.)

Von den Propheten.
Von Emil Felden, Bremen.

«Gott hat sich von Anfang an den Vätern und Propheten
geoffenbart», so lernen die Kinder auch heute noch im
Religionsunterricht; darum sei die Religion Israels von Anfang
an eine «Offenbarungsreligion» gewesen und habe alle
andern an Reinheit, Wahrheit und richtiger Gotteserkenntnis
übertroffen.

Die geschichtliche Forschung hat nachgewiesen, daß
dies ein großer Irrtum ist. Die Religion der Juden hat sich
vielmehr, genau wie alle andern Religionen, aus niedrigen
Anfängen heraus entwickelt. Man verehrte heilige Gegenstände,

wie immergrüne Bäume, Quellen, Steine, in denen
man einen göttlichen Geist wohnend dachte, betete heilige

Feuilleton.
Selbstden ken.

(Aus «Parerga und Paralipomena», II. Band
von Arthur Schopenhauer.)

§ 257.
Wie die zahlreichste Bibliothek, wenn ungeordnet, nicht so

\iel Nutzen schafft, als eine sehr mässige, aber wohlgeordnete;
eben so ist die grösste Menge von Kenntnissen, wenn nicht eigenes

Denken sie durchgearbeitet hat, viel weniger wert, als eine
weit geringere, die aber vielfältig durchdacht worden. Denn erst
durch das allseitige Kombinieren dessen, was man weiss, durch
das Vergleichen jeder Wahrheit mit jeder andern, eignet man
sein eigenes Wissen sich vollständig an und bekommt es in seine
Gewalt. Durchdenken kann man nur, was man weiss; daher man
etwas lernen soll; aber man weiss auch nur, was man durchdacht

hat.
Nun aber kann man sich zwar willkürlich applizieren auf

Lesen und Lernen; auf das Denken hingegen eigentlich nicht.
Dieses nämlich muss, wie das Feuer durch einen Luftzug, angefacht

und unterhalten werden durch irgend ein Interesse am
Gegenstande desselben; welches entweder ein rein objektives,
oder aber bloss ein subjektives sein mag. Das letztere ist allein
bei unsern persönlichen Angelegenheiten vorhanden; das erstere
aber nur für die von Natur denkenden Köpfe, denen das Denken
so natürlich ist, wie das Atmen, welche aber sehr selten sind. Daher

ist es mit den meisten Gelehrten so wenig.
§ 258.

Die Verschiedenheit zwischen der Wirkung, welche das

Tiere an, wie die eherne Schlange oder die goldenen Stiere
(von den Jahweh-Verehrern später respektlos «goldenes
Kalb» genannt), man hatte geschnitzte .Götterbilder,
bearbeitete Steine, heilige Pfähle. Man sah auch den Mond als
Gott an — Abraham ist ein solcher Mondgott gewesen —
kurz, die alten Israeliten haben genau denselben Götzendienst

getrieben, wie alle andern Völker, haben auch
Menschenopfer dargebracht! Das hat die wissenschaftliche
Theologie längst erkannt. Ja, man kann sagen, daß diese
Erkenntnis Allgemeingut der heutigen Theologie geworden
ist. Um so bedauerlicher, daß sie noch immer dem Volke,
vor allem der Schule, vorenthalten wird; statt dessen bringt
man den Kindern die alten Märchen und Geschichten immer
noch als Wahrheiten bei.

Bei intensiverem Studium der Bibel kann aber auch ein
Laie zu dieser Erkenntnis gelangen. Zwar haben die Priester;

als sie das aus vielen Quellenschriften zusammengesetzte

Alte Testament in seine jetzige Form brachten,
möglichst alle verdächtigen Teile ausgemerzt, damit das Volk die
göttliche Offenbarung der Religion glauben und den alten
Götzendienst, an dem es bis in späte Zeiten hing, lassen
sollte. Aber hie und da haben sich doch alte Stücke erhalten,
aus denen der Kundige seine bindenden Schlüsse ziehen
kann, besonders seitdem die vergleichende Religionswissenschaft

uns gezeigt hat, daß auch in der Entwicklungsgeschichte

der Religionen keine Sprünge vorkommen,
sondern auch hier eine natürliche Entwicklung vorhanden ist,
die Parallelen in den übrigen Religionen aufweist. Aus diesen

Parallelen wiederum kann man vieles lernen und schlies-
sen.

Ein solches stehengebliebenes Stück, das uns äußerst
wichtige Aufklärung geben kann, ist z. B. das 10. Kapitel
des ersten Buches Samuel, das eine religionsgeschichtlich
äußerst wichtige Legende*) enthält, nämlich die Salbung
Sauls durch Samuel zum Könige Israels. Sie illustriert uns
nicht nur das «Sehertum», dessen Vertreter Samuel ist,
sondern läßt uns auch die Bekanntschaft mit den «Propheten»
machen, die nicht, wie das immer wieder geschieht, einfach
mit den «Sehern» gleichgesetzt werden dürfen. Nach dieser
Legende gibt Samuel Saul eine Reihe von Zeichen dafür,
daß er zum König Israels bestimmt sei. Darunter auch dieses

(1. Sam. 5, 6): «. .es wird dir begegnen ein, Haufe
Propheten (Hebräisch: nebiim, Einzahl: nabi), von der Höhe
herabkommend, und vor ihnen her ein Psalter und Pauken
und Flöten und Harfen, und sie werden weissagen. Und der
Geist des Herrn wird über dich geraten, daß du mit ihnen
weissagst; da wirst du ein anderer Mann werden. Das trifft

*) «Die Legende,» so sagt Prof. Dr. Grossmann, «unterscheidet
sich von der Sage durch ihre tendenziöse Erbaulichkeit

Die Religion, die in der Sage als der natürliche Hintergrund der
Worte und Handlungen erscheint, drängt sich in der Legende
sehr stark und bisweilen unangenehm auf Das Wunder ist
von der Legende untrennbar.»

Selbstdenken, und der, welche das Lesen auf den Geist hat, ist
unglaublich gross; daher sie die ursprüngliche Verschiedenheit
der Köpfe, vermöge welcher man zum Einen oder zum Andern
getrieben wird, noch immerfort vergrössert. Das Lesen nämlich
(andersgeartet) zwingt dem Geiste Gedanken auf, die der Richtung

und Stimmung, welche er für den Augenblick hat, so fremd
und heterogen sind, wie das Petschaft dem Lack, welchem es sein
Siegel aufdrückt. Der Geist erleidet dabei totalen Zwang von
aussen, jetzt Dies, oder Jenes zu denken, wozu er soeben gar
keinen Trieb, noch Stimmung hat. — Hingegen beim Selbstdenken

folgt er seinem selbsteigenen Triebe, wie diesen für den
Augenblick entweder die äussere Umgebung, oder irgend eine
Erinnerung näher bestimmt hat. Die anschauliche Umgebung
nämlich dringt dem Geiste nicht einen bestimmten Gedanken auf,
wie das Lesen; sondern gibt ihm bloss Stoff und Anlass zu
denken, was seiner Natur und gegenwärtigen Stimmung gemäss ist.
— Daher nun nimmt das viele Lesen dem Geiste alle Elastizität;
wie ein fortdauernd drückendes Gewicht sie einer Springfeder
nimmt; und ist, um keine eigenen Gedanken zu haben, das sicherste

Mittel, dass man in jeder freien Minute sogleich ein Buch
zur Hand nehme. Diese Praxis ist der Grund, warum die
Gelehrsamkeit die meisten Menschen noch geistloser und einfältiger
macht, als sie schon von Natur sind, und auch ihrer Schrift-
stellerei allen Erfolg benimmt: sie bleiben, wie schon Pope sagt:

For ever reading, never to be read.
Pope, Dunciad. III, 194.

Die Gelehrten sind Die, welche in den Büchern gelesen
haben; die Denker, die Genies, die Welterleuchter und Förderer des
Menschengeschlechtes sind aber Die, welche unmittelbar im Buche
der Welt gelesen haben.


	Religion und Wissenschaft : III Dualismus und Monismus

