
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 4

Rubrik: Feuilleton : Aus Briefen Gottfried Kellers an Wilhelm Baumgartner

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 4 GEISTES FREIHEIT 21

Teilangriff in dem allgemeinen Ansturm der römischkatho-
lisclien Kirche auf die konfessionell neutrale Staatsschule
handelt, die zertrümmert" werden soll, um an ihre Stelle die
konfessionelle Schule, an Stelle des konfessionellen Friedens
die Zwietracht, an Stelle der Brücke die offene Kluft zu
setzen. Wir Freidenker haben allen Grund, den Vorgängen auf
dem Gebiete der Erziehung unsere Aufmerksamkeit zu
schenken, umsomehr, als ,die politischen Parteien und die
Regierungen glauben, aus sogenannten Klugheitsgründen
es mit der Kirche nicht verderben zu dürfen, scheinbar nicht
wissend oder nicht wissen wollend, daß die päpstliche Kirche
die Kirche der Ausschließlichkeit, des Hasses und der Rachsucht,

der Unduldsamkeit und der geistigen Tyrannei ist,
und daß es sich bei ihr darum handelt, die Ausbreitung des

Wissens, die Erstarkung der eigenen Urteilskraft und der
geistigen und sittlichen Selbständigkeit im Volke zu
unterbinden. Warum geht sie darauf aus? Weil ihre Macht auf
mystische Vorstellungen gegründet ist und daher ihr Einfluß

in dem Maße abnimmt, als das Volk an Erkenntnis und
moralischer Selbstbestimmung gewinnt. Wenn sie also die
Jugend nicht dazu kommen läßt, frei denken zu lernen,
sondern sie im Glaubenszwang erhält, so hat sie die beste
Aussicht, die späteren Männer und Frauen zu ihrer gefügen
Herde zählen zu können. Nun bietet ihr die Staatsschule
nicht Gewähr genug für eine Erziehung in dem eben
erwähnten Sinne; sie sieht vielmehr, daß der Jugend die Augen

aufgetan werden für die Wirklichkeit (in Naturkunde
und Geschichte) und daß sie angeleitet wird, die Grundsätze
für das sittliche Handeln im Leben zu verankern. Die Staatsschule,

in der Katholiken, Protestanten, Juden, Freidenker
usw. beisammen sind, ist der katholischen Kirche ein Dorn
im Auge, weil in ihr das Kind verstehen lernt, daß es rechte,
brave, liebenswerte Menschen in jedem Lager gibt, daß es
auf das Bekenntnis gar nicht so sehr ankommt, wie der Herr
Pfarrer glauben machen will. Und deshalb erscheint es ihr
als die dringendste Angelegenheit, die katholischen Schäf-
lein auszuscheiden. Sie sollen in den Menschen anderer
Bekenntnisse nicht Gleichwertige erkennen lernen, sie sollen
den Katholizismus für eine Auszeichnung halten, die sie
hoch über die «Ketzer» erhebt.

Also Krieg der die Gegensätze überbrückenden Staatsschule

ist die Parole der katholischen Kleriker und ihrer
Handlanger, und in ihrem Bestreben, die Staatsschule beim
Volke in Mißkredit zu bringen, scheuen sie vor Entstellungen

und unwahren Behauptungen nicht zurück.
So wirft Dr. Ruegg der Staatsschule vor, wertvolle

pädagogische Neuerungen seien nicht von ihr, sondern von
Experimenten an Privatschulen ausgegangen. Er verschweigt
aber, daß auch an der Staatsschule «Versuchsklassen» zur
Prüfung neuer Methoden bestehen, daß aber im allgemeinen
die Staatsschule wegen ihrer großen Klassen sich nicht zum
Experimentieren eignet, und daß, würde, behördlicherseits
den Lehrern das methodische Experimentieren erlaubt, aus

Feuilleton.
Aus Briefen Gottfried Kellers an Wilhelm Baumgartner.

(Heidelberg, den 28. Januar 1849.)
«. Das Merkwürdigste, was mir hier passiert ist, besteht

darin, dass ich nun mit Feuerbach, den ich einfältiger Lümmel
in einer Rezension von Ruges Werken auch ein wenig angegriffen

hatte, über welchen ich in grober Weise vor nicht langer Zeit
auch mit Dir Händel anfing, dass ich mit diesem gleichen Feuer-
bach fast alle Abende zusammen bin, Bier trinke und auf seine
Worte lausche. Er ist von hiesigen Studenten und Demokraten
angegangen worden, diesen Winter hier zu lesen; er kam und
hat etwa hundert eingeschriebene Zuhörer. Obgleich er eigentlich

nicht zum Dozenten geschaffen ist und einen mühseligen,
schlechten Vortrag hat, so ist es doch höchst interessant, diese
gegenwärtig weitaus wichtigste historische Person in der
Philosophie selbst seine Religionsphilosophie vortragen zu hören. Ich
besuche auch ein anderes Kolleg über Spinoza und sein Verhältnis

zu unserer Zeit (zugleich neue Philosophiegeschichte) von
Dr. Hettner, welches sehr klar, eindringlich und gescheit gelesen
wird und mich trefflich vorbereitet hat zu Feuerbach selber.

Wie es mir bei letzterem gehen wird, wage ich noch nicht
bestimmt auszusprechen oder zu vermuten. Nur so viel steht fest:
Ich werde tabula rasa (frischen Tisch. Die Red.) machen (oder es
ist vielmehr schon geschehen) mit allen meinen bisherigen
religiösen Vorstellungen, bis ich auf dem Feuerlaachischen Niveau
bin. Die Welt ist eine Republik, sagt er, und erträgt weder einen
absoluten, noch einen konstitutionellen Gott (Rationalisten). Ich
kann einstweilen diesem Aufruhr nicht widerstehen. Mein Gott
war längst nur eine Art von Präsident oder erstem Konsul, wel-

dem Volke heraus bald Stimmen laut würden, man schicke
die Kinder zum Lernen in die Schule und nicht als pädagogische

Versuchskaninchen. Es ist Hrn. Ruegg mit dem
Vorwurf gar nicht so ernst, denn kaum erblickt er eine Klasse
der Volksschule, an der experimentiert wird, z. B. eine, an
der der Lehrer anormale Erscheinungen psychanalytisch zu
ergründen strebt, macht er ihm einen Vorwurf daraus und
sagt von ihm, im besten Fälle sei er ein wissenschaftlicher
Experimentator und seine Schüler seien ihm nicht mehr als
Versuchsmaterial. Wenn er aber behauptet, der Lehrer an
der Volksschule habe «im Lauf der letzten zwanzig Jahre in
seinem ganzen Gehaben unaufhaltsam von seinem Charakter
als Erzieher der Jugend verloren und sei in demselben Maß
ein Staatsfunktionär geworden, der seine Tätigkeit nach Re-
glementen bemesse, im besten Fall seine Pflicht tue», so ist
das eine Unwahrheit, die sich für einen Erziehungsrat
besonders schlecht macht, weil er ganz gut weiß, daß sich in
Wirklichkeit die Sache gerade umgekehrt verhält, daß nämlich

in den letzten zwanzig Jahren das erzieherische Moment
gegen das bloße Lehren stark in den Vordergrund getreten
ist und daß sich heute Schüler und Lehrer viel näher stehen
als ehedem.

Einig gehe ich mit Dr. Ruegg in der Verurteilung der
«Vernarrtheit in die Jugend», wozu allerdings zu bemerken
ist, daß dieser Vorwurf nicht die Staatsschule, sondern viele
Eltern trifft, und daß hierin katholische und orthodox
evangelische Eltern durchaus keine Ausnahme machen.

Wir können den Gedankengang Dr. Rueggs hier
raumeshalber nicht weiter verfolgen, sondern bloß noch wenige
Einzelheiten herausgreifen.

Bezeichnend dafür, daß dem Herrn Erziehungsrat Ruegg
für Toleranz jegliches Verständnis und Gefühl abgeht, ist
schon die Ueberschrift, die er dem betreffenden Kapitel seines

Schriftchens gibt; sie lautet: «Die Stickstoffatmosphäre
der Toleranz und der Neutralität». Ihm ist das Wort Toleranz

der schönklingende Name, den die vergewaltigungssüchtige

Majorität heuchlerischerweise spricht, wenn sie
eine ungebrochene Minorität demoralisieren will. Demnach
erscheint ihm eine Schule, die nicht von katholischer
Reinkultur ist, sondern, wie unsere Staatsschule, Kinder
aller Konfessionen miteinander zu lehren und zu erziehen
trachtet, ohne die religiösen Gefühle irgend eines Kindes zu
verletzen, als eine demoralisierende Schule, weil, wie
oben ausgeführt wurde, ein katholisches Kind zur' Erkenntnis

kommen könnte, die andern seien gleichwertige
Menschen, womit schon etwas von seinem Katholizismus
abgebröckelt wäre, nämlich die Intoleranz, die Ausschließlichkeit,
der Glaube an die alleinseligmachende Kraft der katholischen
Kirche; das aber ist in Dr. Rueggs Augen «geistiger Selbstmord,

der den Katholiken mit dem Beschwichtigungszauber
Toleranz zugemutet werde».

Zum Kapitel Intoleranz rechnet er, daß in der Schule
auch von der Inquisition, von Hexenprozessen und andern

eher nicht viel Ansehen genoss;_ich musste (von G. K. gesperrt.
Die Red.) ihn absetzen. Allein ich kann nicht schwören, dass meine
Welt sich nicht wieder an einem schönen Morgen ein Reichsoberhaupt

wähle. Die Unsterblichkeit geht in den Kauf. So schön
und empfindungsreich der Gedanke ist — kehre die Hand auf
die rechte Weise um, und das Gegenteil ist ebenso ergreifend
und tief. Wenigstens für mich waren es sehr feierliche und
nachdenkliche Stunden, als ich anfing, mich an den Gedanken des
wahrhaften Todes zu gewöhnen. Ich kann Dich versichern, dass
man sich zusammennimmt, und nicht eben ein schlechterer
Mensch wird. Dies alles, lieber Baumgartner, hat sich in der
Wirklichkeit nicht so leicht gemacht, als es hier aussieht. Ich
liess mir Schritt für Schritt das Terrain abgewinnen. Ich übte im
Anfange sogar eine Kritik aus über Feuerbachs Vorlesungen.
Obgleich ich den Scharfsinn seiner Gedanken zugab, führte ich
doch stets eine Parallelreihe eigener Gedanken mit. Ich glaubte
im Anfange nur kleine Stifte und Federn anders drucken zu können,

um seine ganze Maschine für mich selber zu gebrauchen.
Das hörte aber mit der fünften oder sechsten Stunde allmählich
auf, und endlich fing ich an, selbst für ihn zu arbeiten. Einwürfe,
die ich hegte, wurden richtig von ihm selbst aufs Tapet gebracht
und oft auf eine Weise beseitigt, wie ich es vorausahnend schon
selbst halb und halb getan hatte. Ich habe aber auch noch keinen
Menschen gesehen, der so frei von allem Schulstaub, von allem
Schriftdünkel wäre, wie dieser Feuerbach. Er hat nichts als die
Natur, und wieder die Natur, er ergreift sie mit allen seinen
Fibern in ihrer ganzen Tiefe und lässt sich weder von Gott noch
Teufel aus ihr herausreissen.

Für mich ist die Hauptfrage die: wird die Welt, wird das
Leben prosaischer und gemeiner nach Feuerbach? Bis .jetzt muss
ich. des bestimmtesten antworten: nein! Im Gegenteil, es wird



22 G-EISTES FREIHEIT Nr. 4

Zeugen kirchlicher Grausamkeit gesprochen wird. Mit dem
Brustton der sittlichen Entrüstung sagt er: «Alle diese
ekelhaftesten Pulver aus der Drogerie des Antiklerikalismus
serviert man den Kindern in reichlichen Mengen, ohne sich
darüber Sorgen zu machen, daß die religiöse Phantasie durch
solche Darstellungen vergiftet werden könnte». Ekelhaft sind
diese «Pulver» zweifellos; aber die Tatsache, daß die katholische

Kirche der Apotheker ist, der sie zubereitet hat, läßt
sich nun einmal nicht aus der Welt schaffen. Und wenn
die religiöse Phantasie durch wahrheitsgetreue Schilderungen

aus der Wirksamkeit der Kirche vergiftet wird, so ist
daran niemand schuld, als eben die Kirche, — auf den
Schützen springt der Pfeil zurück.

Zum Schluß mag auch noch interessieren, wie sich Dr.
Ruegg zum. «Volk» stellt. «Diese guten Sozialdemokraten!»
ruft er höhnisch aus, «was hat denn diese anonyme Masse
in der Weltgeschichte geleistet! Man lese doch nur, was
solch hervorragende Geister, wie Thukydides und Piaton,
Demosthenes und Tacitus, Dante und Shakespeare von der
Volksmasse gesagt haben. Die Volksmassen sind leider
ewig die Geführten oder Angeführten gewesen.»
Außerordentlich richtig! Herr Ruegg hat das eklatanteste
Beispiel einer angeführten Volksmasse in allernächster Nähe,
er als katholischer Anführer muß es wissen!! Wer aber
pocht auf die große Zahl seiner Anhänger mehr und
hochmütiger als Rom? Wer arbeitet fieberhaft mit Beichte,
Mission, mit Himmel und Hölle, mit glänzenden Aufzügen, mit
allen nur erdenklichen Mitteln in Kirche, Schule und
Familie, um die einzelnen Schafe dieser «anonymen Masse»
beisammen zu halten?? Rom! Wessen bedienten sich je
Und je geistliche und weltliche Herren, um ihre «großen»
Ziele zu erreichen? Der «anonymen Masse». Was ist die
Kirche? Anonyme Masse. Und was sind die himmlischen
Heerscharen? Desgleichen. Und endlich, Herr Erziehungsrat

Dr. August Ruegg: Hat Ihr Herr und Heiland Jesus
Christus nicht gesagt: «Was ihr einem dieser Geringsten tut
(einem Unbedeutenden, Namenlosen aus der anonymen
Masse), das habt ihr mir getan»? Hat er nicht gesagt: «Wer
aber einen dieser Geringen (aus der anonymen Masse), die
an mich glauben, ärgert, dem wäre besser, daß ein Mühlstein
an seinen Hals gehängt und er ertränkt würde im Meer, wo
es am tiefsten ist»? Dies Herrn Dr. Ruegg ins Stammbuch,
der so wenig Achtung vor «einem dieser Geringsten», die
zusammen die «anonyme Masse» bilden, hat. E. Br.

Immanuel Kant*s
200jähriger Geburtstag hat mehr als je das Wort Schillers
wahr gemacht: «Wenn die Könige bau'n, haben die Kärrner
zu tun.» Kant blieb bis heute die immer neu ergiebige Schöpf-
grübe aller Denkenden in Naturforschung und Erkenntnistheorie.

Das Wesentlichste aber ist: dieser Königsberger

alles klarer, strenger, aber auch glühender und sinnlicher. Das
weitere muss ich der Zukunft überlassen, denn ich werde nie ein
Fanatiker sein, und die geheimnisvolle, schöne Welt zu allem
Möglichen fähig halten, wenn es mir irgend plausibel wird.

«. Bei Henle höre ich Anthropologie; sein Vortrag, der
Form wie dem Stoff nach, ist ausgezeichnet, ein wahrer Kunst-
genuss, arbeitet übrigens dem Feuerbach bedeutend in die Hände.
Wie schade ist es, dass Henle ein eigentlich leidenschaftlicher
Monarchist ist. Gervinus und die andern dieses Kreises bedaure
ich nicht, denn es sind grobe, unkultivierte Lümmel; aber dieser
feine Henle tut meiner Seele weh. Er war mit Feuerbach
befreundet und teilt auch seine Ansichten und Grundsätze. Als
Feuerbach hieher kam, nahm er das' grösste Interesse daran und
sprach immer mit Achtung und Liebe von ihm. Sobald er aber
hörte, dass Feuerbach bei einem Republikaner wohne und selbst
ein solcher sei, gab er ihn auf und — machte ihm nicht einmal
einen Gegenbesuch! Das sind die freien, sonnigen Höhen der
Wissenschaft.» —

Am 27. März 1851 schrieb Gottfried Keller an Wilhelm
Baumgartner von Berlin aus:

«. Sehr gefreut hat mich die Art, wie Du meinen An-
schluss an Feuerbach aufgenommen hast, und ich ersehe daraus,
dass Du die Sache im rechten Lichte ansiehst. Wie trivial
erscheint mir gegenwärtig die Meinung, dass mit dem Aufgeben
der sogenannten religiösen Ideen alle Poesie und erhöhte
Stimmung aus der Welt verschwinde!*) Im Gegenteil! Die Welt ist

*) Keller hatte sich noch 1843 zu dieser Ansicht bekannt. Anmerkung des
Herausgebers des Werkes „Gottfried Kellers Briefe und Tagebücher", Prof. Emil
Ermatinger, welcher Sammlung diese Briefbruchstücke entnommen sind.

Weisheitslehrer erneuerte die höchsten sittlichen Forderungen
auf eigenartige Weise. Dem Menschen den Weg seiner

Bestimmung zur Erfüllung höchster Gewissenspflicht in
autonomem Sinn zu weisen, war die Krone seines Schaffens.
Kants sittliche Maximen sind für die Höherentwicklung der
Menschheit von ebensolcher dauernder Bedeutung wie das
Wirken Pestalozzis. i 0. Vt.

*

Kant, geb. am 22. April 1724 zu Königsberg in Preußen,
studierte Mathematik, Physik und Philosophie, war hernach
9 Jahre lang Hauslehrer, dann 15 Jahre Privatdozent, seit
1770 ordentlicher Professor der Logik und Metaphysik an
der Universität Königsberg. Am 12. Februar 1804 starb er
in der Stadt seiner Geburt und seiner wissenschaftlich
erstaunlich vielfältigen und .reichen Tätigkeit. Hauptwerke:
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels, Die
Kritik der reinen Vernunft, Die Kritik der praktischen
Vernunft, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Kritik der
Urteilskraft, Religion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft, u. a.; außerdem verfaßte er eine Menge kleinerer
Schriften philosophischen, ethischen und naturwissenschaftlichen

Inhalts, z. B. Beantwortung der Frage: Was ist
Aufklärung? Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte,
Das Ende aller Dinge, Zum ewigen Frieden, ein philosophischer

Entwurf. Kants Wirken fiel z. T. in die Regierungszeit
des schwachen, unselbständigen, ausschweifenden

Königs Friedrich Wilhelm IL von Preußen. Dieser erteilte
Kant nach dem Erscheinen der Schrift über die «Religion
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft» unter dem Einfluß

des erzreaktionären Ministers Wöllner einen Verweis
wegen «Entstellung und Herabwürdigung des Christentums»
und untersagte allen theologischen und philosophischen
Dozenten der Königsberger Universität, über das angeführte
Werk Vorlesungen zu halten. Kant selber ging so weit, daß
er in einem Verantwortungsschreiben dem König versprach,
sich über Religion weder im Hörsaal noch in Schriften
öffentlich auszusprechen. Mit dieser fürstlichen Geistesknechtung

ist es wohl in Zusammenhang zu bringen, daß Kant in
seiner «Naturgeschichte' und Theorie des Himmels»
weitschweifig beteuert, sein System enthalte nichts der Religion
Gegensätzliches, befinde sich vielmehr mit ihr in
Uebereinstimmung. Und man geht wohl nicht fehl mit der
Annahme, daß Kant als freier, unabhängiger Gelehrter den
Gott, den er als Denker ablehnte, nicht in einem späteren
Werke aus praktisch-sittlichen Gründen wieder bejaht hätte.
Aber er hat sich in diesem Widerspruch festgelegt, und
deshalb ist das Urteil, das Schiller hinsichtlich über ihn gefällt
hat, das richtige. Schiller; schrieb an Goethe über Kant:
«Es ist immer noch etwas an ihm, was, wie bei Luthern, an
einen Mönch erinnert, der sich zwar sein Kloster geöffnet
hat, aber die Spuren desselben nicht ganz vertilgen kann.»
Seiner «Naturgeschichte des Himmels» stellte Kant, einer
der größten Geister nicht nur seiner Zeit, folgende Wid-

mir unendlich schöner und tiefer geworden, das Leben ist
wertvoller und intensiver, der Tod ernster, bedenklicher und fordert
mich nun erst mit aller Macht auf, meine Aufgabe zu erfüllen
und mein Bewusstsein zu reinigen und zu befriedigen, da ich
keine Aussicht habe, das Versäumte in irgend einem Winkel der
Welt nachzuholen.

Es kommt nur darauf an, wie man die Sache auffasst; man
kann für den sogenannten Atheismus ebenso schöne und
sentimentale Reden führen, wem das einmal Bedürfnis ist, als für die
Unsterblichkeit usf., und diejenigen Tröpfe, welche immer von
höheren Gefühlen sprechen und unter Atheismus nichts weiter
als rohen Materialismus zu verstehen imstande sind, würden freilich

auch als Atheisten die gleichen grobsinnigen und eigensüchtigen

Bengel bleiben, die sie als «höhere» Deisten schon sind.
Ich kenne solche Herren! Indessen bin ich weit entfernt, intolerant

zu sein und jeden, der an Gott und Unsterblichkeit glaubt,
für einen kompleten Esel zu halten, wie es die Deutschen
gewöhnlich tun, sobald sie über dem Rubikon sind. Es mag manchen

geben, der die ganze Geschichte der Philosophie und selbst
Feuerbach gründlicher studiert hat und versteht, wenigstens
formell, als ich, und doch ein eifriger Deist ist, sowie ich mehr als
einen ehrlichen Handwerksmann kenne, der den Teufel was von
Philosophie kennt und doch sagt: Ich kann in Gottesnamen
einmal nicht an dergleichen Dinge glauben! Tot ist tot! Daher
kommt es, obgleich nach und nach alle Menschen zur klaren
Erkenntnis kommen werden, einstweilen noch auf die innere
Organisation und viele äussere Zustände an. Ich möchte daher auch
nichts von grobem Hohne und gewaltsamer Aufdringlichkeit
wissen. Nur für die Kunst und Poesie ist von nun an kein Heil mehr
ohne vollkommene geistige Freiheit und ganzes glühendes
Erfassen der Natur ohne alle Neben- und Hintergedanken, und ich



Nr. 4 G-EISTESPREIHEIT 23

mung an den geistlosen Wüstling Friedrich Wilhelm II. von
Preußen voraus:
(Erste Seite)

Dem
Allerdurchlauchtigsten

Großmächtigsten Könige
und Herrn

HERRN FRIEDERICH,
Könige von Preußen,

Markgrafen zu Brandenburg, des H. R. Reichs Erzkämmerer
und Churfürsten, Souverainen und obersten Herzoge von

Schlesien,
etc. etc. etc.

Meinem
Aller gnädigsten Könige

und Herrn.
(Zweite Seite)

Allerdurchlauchtigster
GROSSMAECHTIGSTER KOENIG.

Allergnädigster
König und Herr!

Die Empfindung der eigenen Unwürdigkeit und der
Glanz des Thrones können meine Blödigkeit nicht so
kleinmütig machen, als die Gnade, die der allerhuldreichste
Monarch über alle seine Unterthanen mit gleicher Grossmuth
verbreitet, mir Hoffnung einflösset; dass die Kühnheit, der
ich mich unterwinde, nicht mit ungnädigen Augen werde
angesehen werden. Ich lege hiemit in allerunterthänigster
Ehrfurcht eine der geringsten Proben desjenigen Eifers zu
den Füßen Ew. K ö n i g 1. Majestät, womit Höchst
Dero Akademien durch die Aufmunterung und den Schutz
ihres erleuchteten Souverains zur Nacheiferung anderer
Nationen in den Wissenschaften angetrieben werden. Wie
beglückt würde ich sein, wenn es gegenwärtigem Versuch
gelingen möchte, den Bemühungen, womit der niedrigste und
ehrfurchtsvoUeste Unterthan unausgesetzt bestrebt ist, sich
dem Nutzen seines Vaterlandes einigermaßen brauchbar zu
machen, das allerhöchste Wohlgefallen seines Monarchen

zu erwerben. Ich ersterbe in tiefster Devotion.
Ew. K ö n i g 1. Majestät

Königsberg, allerunterthänigster
den 14. März 1755. Knecht,

der Verfasser.

Wenn große Geister sich dermaßen zu ducken veranlaßt

fühlten, wie maßlos mußten da der Dünkel und die
Willkür auf dem Fürstenthron sich blähen! B.

Mitteilungen.
BASEL. Ein folgsamer Römling. Die «Basler Arbeiterzeitung»

schreibt:
Eine «Verhinderung» des Regierungspräsidenten Niederhau-

ser? Laut Gesetz betreffend Organisation und Geschäftsordnung
des Regierungsrates sind Schreiben, welche im Namen des Rebin

fest überzeugt, dass kein Künstler mehr eine Zukunft hat,
der nicht ganz und ausschliesslich sterblicher Mensch sein will.
Daher ist mir auch meine neuere Entwicklung und Feuerbach
für meine dramatischen Pläne und Hoffnungen weit wichtiger
geworden, als für alle übrigen Beziehungen, weil ich deutlich fühle,
dass ich die Menschennatur nun tiefer zu .durchdringen und zu
erfassen befähigt bin. Jedes dramatische Gedicht wird um so
reiner und konsequenter sein, als nun der letzte Deus ex machina
(der in die Geschicke eingreifende Gott. Die Red.) verbannt ist,
und das abgebrauchte Tragische wird durch den mitwirkenden
und vollendeten Tod einen neuen Lebenskeim gewinnen.»

Frühlings Erwachen.
0 Sonnentage! Blau wie Enzianen
Des Himmels wolkenlose, reine Bahnen.
Die Welt ist schön, o strahlender Azur!
Vom Winterschlaf reckt auf sich die Natur.

Wie wir den Sonnentag heut' leuchten seh'n,
Vollende Jahr um Jahr sich hell und schön!
Das Herz bleibt jung, ihm schadet nicht die Zeit,
Ist es der Liebe, ist's dem Licht geweiht.

O. Volkart.
<<<kx><>O<><X><X>O<X><>0<X>0

Der Propaganda > Fonds
der „Geistesfreiheit" bedarf der Speisung.

<>ock><>oooo<>o<><x><><x^

gierungsrates erlassen werden, vom Präsidenten dieser Behörde
zu unterzeichnen, in seiner Verhinderung durch den Vizepräsidenten.

Am letzten Freitag (28. März) hat nun der Regierungsrat
anlässlich des Binschiedes des Bischofs Herzog an den Präsidenten
der christkatholischen Kirchensynode ein Kondolenzschreiben
gerichtet. Der katholische Regierungspräsident Niederhauser hat
sich geweigert, dieses Schreiben zu unterzeichnen. Offenbar
haben es ihm die Priester seiner Kirche verboten. Dr. Niederhauser

war nicht verhindert, seiner Pflicht nachzukommen, aber
als getreuer Sohn der intoleranten römischen Kirche darf er
doch seinen Namen nicht unter ein Schriftstück setzen, das den
Tod eines Ketzers bedauert!

An seiner Stelle hat dann Herr Reg.-Rat Miescher, Sohn
eines protestantischen Pfarrers, das Kondolenzschreiben
unterzeichnet.

Wir möchten wünschen, Herr Niederhauser würde die
Abneigung, die er gegen den Altkatholizismus empfindet, auch auf
den Alkohblismus erstrecken. Wir vermuten stark, dass er in
diesem Falle sich in der letzten Sitzung des Grossen Rates nicht
hätte entschuldigen müssen!

Jesuiten. Wie der katholische «Regensburger Anzeiger» meldet,

hatte die «Gesellschaft Jesu» laut neuestem Ausweis im
Jahre 1923 insgesamt 18 304 Mitglieder. Davon waren Patres
8926, Scholastiker 5218, Brüder '4160.

Gewissenszwang. Der Bund der freireligiösen Gemeinden
der Pfalz hat an das bayrische Ministerium für Kultus und
Unterricht eine Beschwerde darüber gerichtet, dass in Bayern trotz
Reichsverfassung, Art. 136, die Lehrer einer der christlichen
Kirchen angehören müssen, wenn sie nicht ihre Stelle verlieren
wollen.

— Die Mannheimer Ortsgruppe des Monistenbundes
unternimmt seit längerer Zeit unter der Führung eines Gesinnungsfreundes

geologische Wanderungen. Zur Nachahmung empfohlen!

Vermifchtes.
Schule und Religion. Der evangelische Schulverein des Kantons

Zürich beschloss einstimmig, aus taktischen Gründen an der
Beibehaltung von biblischer Geschichte und Sittenlehre in der
Volksschule festzuhalten, sich grundsätzlich aber auf den Standpunkt

des Schweiz, evangelischen Schulvereins zu stellen und die
Gesinnungsschule, also die evangelische, bezw. katholische
Konfessionsschule, zu fordern, besonders auch mit Rücksicht auf das
Erziehungsrecht der Eltern nach ihren verschiedenen
Weltanschauungen und Konfessionen.

Keplerbund. Zur Charakteristik dieser 1907 in Frankfurt
am Main gegründeten Vereinigung, die sich den Namen des grossen

Astronomen Kepler (1571—1630) anmasst und damit den
Schein erweckt, sie sei eine wissenschaftliche Gesellschaft, dienen
folgende einem Aufruf des Keplerbundes entnommene Sätze:
«Zum Wiederaufbau der durch den Krieg zerrütteten Menschheit,

besonders des deutschen Vaterlandes, gehört nicht nur die
wirtschaftliche Gesundung, sondern auch die Wiedererhebung
aus dem allgemeinen moralischen Zusammenbruch. Diese innere
Erhebung gründet sich auf der Ueberzeugung von einem be-
wussten freien Schöpfer, der die Welt, trotz aller durch irregeleitete

Menschen verursachten Rückschläge, dennoch zu einem
immer höheren Zielen leiten wird.» (Also Glaube an einen
persönlichen [bewussten!] Gott wir gefordert, ob Gott Wahrheit sei
oder nicht, nach dem bekannten Rezept, dass der Glaube selig
mache.) «Die von dem materialistischen Atheismus begründete
Ethik hat im Kriege Schiffbruch gelitten.» (Die alte freche
Behauptung, obwohl die Gläubigen im Namen Gottes den Krieg
geführt haben und die Atheisten [Freidenker, Ungläubigen] den
Krieg gegeisselt und bekämpft haben.) «Es konnte ja auch nicht
anders sein! Wie sollten die entfesselten menschlichen
Leidenschaften vor selbstgeschaffenen ethischen Gesetzen Halt machen?»
(Dass Christen, Gläubige die Entfesseier waren und christliche
Priester das Feuer der Kriegsbegeisterung und des Feindeshasses

geschäftig schürten, verschweigen die Keplerbündler.)
«Nur der Glaube an eine über den Menschen stehende Autorität
kann die Hoffnung auf dauernde Wiederaufrichtung der Menschheit

gewähren.» — Diese wenigen Stichproben dürften genügen.
Der gestohlene Peterspfennig. Dem Sekretär des Erzbischofs

von Paderborn, Theodor Gluck, der sich auf der Reise nach Rom
befand, wurde in der Barfüsserkirche in Venedig, während er
die Messe las, der in seinem Bistum gesammelte Peterspfennig
im Betrage von 60 000 Lire aus dem Zimmer der Sakristei, wo er
die Messgewänder angezogen hatte, gestohlen. Der Dieb muss
die «Gelegenheit» gekannt haben.

Kirche und Krieg. Pater Biehlmair S. J. wendet sich im «Deutschen

Volksblatt» gegen den Vorwurf, dass die Kirche die Waffen
gesegnet habe, statt den Krieg zu verurteilen: «Jeder Soldat, der
zur Verteidigung seines Vaterlandes und seiner Angehörigen in
den Krieg gezogen ist, hat nicht nur eine gute, sondern eine heroische

Tat vollbracht. Wenn ihm die Kirche hiezu durch Segnung
der Waffen Gottes Hilfe erfleht, so verdient sie deshalb keinen
Tadel; sie hat sich auch nicht gegen ihren Beruf verfehlt. Nicht
jeder Krieg verstösst gegen den Geist Christi; nur der
ungerechte Krieg wird von der Heiligen Schrift und von Christus
verurteilt. Auf welcher Seite im Weltkrieg Recht und Unrecht lag,
ist bekanntlich bis heute noch nicht entschieden. Darum durften
die Soldaten hüben und drüben mit gutem Gewissen in den Krieg
ziehen und die Kirche durfte hüben und drüben die Waffen
segnen. Sie wollte damit weder beiden Parteien Recht geben, noch
überhaupt irgend ein Urteil über Recht und Unrecht fällen.»

Diese Logik und diese Moral bedürfen keiner weitern Erklärung.

Der geneigte Leser merkt selber etwas. «Sonntagsztg.»)


	Feuilleton : Aus Briefen Gottfried Kellers an Wilhelm Baumgartner

