Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 4

Artikel: Glossen : |l

Autor: E.Br.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407145

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

20 GEISTESFREIHEIT Nr. 4

lehnt. Als wissenschaftliches Baugeriist scheint nur die Hy-
pothese zuldssig; sie ist ein wertvolles Hilfsmittel der wis-
senschaftlichen Arbeit. Das Dogma aber ist wissenschaftlich
wertlos.

Das Wort «Fiktion> stammt aus dem Lateinischen und
bedeutet so viel wie Erdichtung. Das deutsche Lehnwort
«Finte» (nach Grimm: «Worterbuch» III ein im 17. Jahr-
hundert ins Deutsche eingedrungener romanischer Aus-
druck — italienisch und spanisch: finta — welcher etwas Er-
finderisches, Schlaues bezeichnet) kommt diesem Begriff am
néchsten.

Im Rechtswesen bedeutet Fiktion eine Tatsache, die in
Wirklichkeit nicht eingetreten ist, aber fiir eingetreten an-
gesehen wird. So gilt zum Beispiel nach altem rdmischem
Recht derjenige als Vater eines Kindes, der im Ehekontrakt
steht (Pater est, quem nuptiae demonstrant), was ja nicht
den Tatsachen entsprechen mufB. In diesem Falle wird also
der kontraktliche Vater so behandelt, als ob er zugleich der
leibliche Vater wire. Die Fiktion unterscheidet sich also
wesentlich. von der «Priasumtion» (Rechtsvermutung), welche
— als eine Art Hypothese — darin besteht, daB eine noch
nicht vollkommen hewiesene, sondern nur wahrscheinliche
Tatsache als bewiesen angenommen wird. ‘

Man spricht von einer fiktiven (eingebildeten) Annahme,
wenn man sich der Willkiir der Begriffskonstruktion bewuBt
ist. Solche Fiktionen spielen nun im praktischen Leben und

also auch in der Wissenschaft, soweit sie praktischen Zwek- .

ken dient, eine grofe Rolle. Eine Fiktion ist ein an und fiir
sich widerspruchsvoller Begriff, ein gleichsam falscher Be-
griff, welcher aber dennoch gestattet, richtige Schliisse zu
ziehen.

Nicht um eine falsche Préamisse (Voraussetzung) handelt
es sich, sondern um ein Gedankengebilde, welches trotz sei-
ner Widersinnigkeit sich als praktisch niitzlich erweist.
Eine solche Fiktion ist zum Beispiel in der Geometrie das
Unendlichkleine (Differential), dessen Annahme den bedeu-
tendsten Fortschritt der modernen Mathematik ermoglichte.
Die Begriinder der Differentialrechnung — Leibniz und New-
ton — waren sich auch des fiktiven Charakters ihrer An-
nahmen vollkommen bewuBt. Daher auch ihre gewissen-
hafte Ueberpriifung der gefundenen Resultate, wihrend
heute die meisten Mathematiker geneigt sind, das Differen-
tial nicht als Fiktion, sondern als Wirklichkeit zu behandeln.
Ebenso ist in der Physik das Molekiil, in der Chemie das
Atom ein fiktiver Begriff. In sich widerspruchsvoll, lei-
stet diese Gedankenkonstruktion, welche in der modernen
Atomtheorie sich geradezu zu einer bildhaften Vorstellung
verdichtet hat, dennoch vortreffliche Dienste.

Nun zeigt es sich, daB aus dem psychologischen Bediirf-
nis des Menschen nach Stabilitiit (Sicherstellung, Gleichge-
wicht) das Bestreben besteht, eine Fiktion zunéchst als wahr-
scheinlich (Hypothese) und sodann als wirklich (Dogma) an-
zusehen. Diese Ideenverschiebung entspringt dem gefiihls-
miBig betonten Glaubensdrang der Menschen. Umgekehrt
zeigt die Entwicklung des Geisteslebens eine Art Ideenriick-
bildung, indem durch logische Analyse ein urspriingliches
Dogma zur Hypothese herabgesetzt wird, um schlieBlich als
bloBe Fiktion erkannt zu werden. Dieser Zersetzungsvor-
gang entspricht dem verstandsméBig betonten Erkenntnis-
drange der Menschen.

So mag der Gotteshegriff urspriinglich nur als Fiktion
gemeint gewesen sein und wurde erst spédter zum unbezwei-
felbaren Dogma ausgebildet. Die Riickbildung erfolgt im
Deismus und Pantheismus®); der entpersonlichte Gott wird
wieder zur Fiktion.

Das Ptolemiische Weltsystem (wonach die Erde im Mit-
telpunkt der Welt steht) galt schon bei den Arabern des Mit-
telalters nur noch als Fiktion. Dasselbe gilt heute fiir die
Aetherhypothese. Die Ideen von Gott und Unsterblichkeit
sind (nach John Stuart Mill) niitzliche Fiktionen: Anfeue-
rungs- und Erziehungsmittel; das «imagindre gute Wesen»
ist eine Norm, zu welcher der Gliubige aufblickt. Alle Ideale
sind praktische Fiktionen. Die Dogmen des Christentums
werden bei den Philosophen des 17. und 18. Jahrhunderts
Hypothesen; })ei Kant und Schieiermacher nur mehr Fiktio-

7 Vergl. <Auf dem Wege zum Atheismus». «Freier Gedankes,
Jannerheft 1923.

nen. -Umgekehrt wird aus Kants fiktiver Annahme der in-
telligiblen (libergeistigen) Freiheit des Menschen noch in sei-
ner «Kritik der praktischen Vernunft» eine Hypothese und
fiir Schopenhauer ist die Hypothese schon ein Dogma.

Dieses Gesetz der Ideenverschiebung in auf- und abstei-
gender Linie hat nun zweifellos zur Verwirrung der drei
Begriffe beigetragen. In der Geistesgeschichte der Mensch-
heit kommt es zu Ideenbildungen, welche die Trennungs-
linien dieser drei Begriffe verwischen. Da ist nun fiir den
oberflichlichen Betrachter der TrugschluB naheliegend, daB
Wissenschaft und Religion mit gleichen Gedankenmitteln
arbeiten, daBl also gleichsam Glaube gegen Glaube steht.
Eine solche Verwechslung dst nicht mehr moglich, wenn man
scharf zwischen Fiktion, Hypothese und Dogma unter-
scheidet.

Vaihinger (a. a. 0.) gibt ein treffendes Beispiel: Aus
einer Reihe von Lebewesen hat Goethe ein fingiertes” Art-
bild als ideale Urform der Tiere, eine Art Schema geschaf-
fen, welche er das «Urtier» nannte. Goethe wollte damit
nicht etwa das faktische Vorhandensein eines Urtieres be-
haupten, welches jemals irgendwo existiert hitte, sondern
nur sagen, dafB alle Tiere so zu betrachten seien, als ob sie
Abkommlinge eines Urtieres wiren. Goethes «Urtier» war
also eine typische®) Fiktion.

Hingegen behauptet Darwin, da diese Abstammung der
Tiere wirklich besteht. Wie bei jeder Hypothese handelt es
sich um eine vorldufige Annahme, aber das Ziel derselben
ist die Bestédtigung durch die Tatsachen der Erfahrung.

«Die Hypothese ist also ein Resultat des Denkens, die
Fiktion ein Mittel und eine Methode desselben. Die Hypo-
these will entdecken, die Fiktion erfinden. Das Prinzip der
methodischen Regeln der Hypothese ist die Wahrscheinlich-
keit, das der Fiktionsregeln die ZweckmdBigkeit der Be-
griffsgebilde.» Aber weder Hypothesen noch Fiktionen sind
aus der Luft gegriffene Behauptungen, sondern' «Resultate
zuldssiger Riickschliisse aus Erfahrungen.»

Man' koénnte das angefiithrte Musterbeispiel noch durch
ein Dogma erginzen. Man hat aus der ZweckmiBigkeit, mit
welcher die einzelnen Tierformen ihren jeweiligen Lebens-
bedingungen angepafBit sind, den SchluB gezogen, daB die
Natur selbst in weiser Voraussicht die Tiere mit den geeig-
neten Organen ausgestattet hat. Damit hatte man der Natur
gleichsam eine Art Vernunft zugesprochen, welche sich ziel-
und zwecksetzend (teleologisch) betétigt. Man merkt schon,
wie der Mensch wieder nach seinem Ebenbilde die Natur
vergottlicht.

Dieses Dogma von dem Walten einer der menschlichen
Vernunft dhnlichen Naturvernunft hat die Darwinsche Theo-
rie griindlich zerstort, indem sie zeigte, wie auf dem Wege
der natiirlichen Auslese die zweckmiBige Anpassung der
Tierformen an ihre Umgebung zustandekam. Die Darwin-
sche Hypothese ist das Muster einer wissenschaftlichen
Theorie, denn sie entspricht dem Prinzip der Denkokonomie
und weist der Forschung neue Wege. Das Dogma von der
Erschaffung der Lebewesen durch Gott wirkt wissenschafts-
feindlich. Ein Gott, der Naturgesetze schuf, kénnte auch je-
derzeit diese Naturgesetze durch Wundertaten wieder um-
stoBen.

Wissenschaft ist nur insofern moglich, als die Unver-
briichlichkeit der Naturgesetze anerkannt wird. Ohne Wie-
derholung gleichartiger Ereignisse miiite uns die Welt als
Chaos erscheinen. Die Wissenschaft mu8 aus ihrem inner-
sten Wesen heraus jede Mystik ablehnen. Fiir die Religion
aber ist die Weltordnung gleichsam nur his auf Widerruf
giiltig. Hier scheidet sich der religiése von dem wissen-
schaftlichen «Glauben».. . (Fortsetzung folgt.)

8) Typus = kennzeichnender Vertreter einer Gattung.

Glossen.
II.
Sie betreffen wieder die Schrift «Die Schule ohne Seele»
von Erziehungsrat Dr. A. Ruegg, Basel. — Doch vorerst

mochte ich die Leser, die etwa der Meinung sind, die Bq-
handlung von Schulfragen gehore nicht in die «Geistesfrei-
heit», sondern in ein pidagogisches Fachblatt, darauf hin-
weisen, daB es sich hei der Rueggschen Schrift um einen



Nr. 4 " _GEISTESFREIHEIT 21

Teilangriff in dem allgemeinen Ansturm der romischkatho-
lischen Kirche auf die konfessionell neutrale Staatsschule
handelt, die zertriimmert- werden 'soll, um an ihre Stelle die
konfessionelle Schule, an Stelle des konfessionellen Friedens
die Zwietracht, an Stelle der Briicke die offene Kluft zu set-
zen. Wir Freidenker haben allen Grund, den Vorgingen auf
dem Gebiete der Erziehung unsere Aufmerksamkeit zu
schenken, umsomehr, als .die politischen Parteien und die
Regierungen glauben, aus sogenannten Klugheitsgriinden
es mit der Kirche nicht verderben zu diirfen, scheinbar nicht
wissend oder nicht wissen wollend, dafB3 die pépstliche Kirche
die Kirche der AusschlieBlichkeit, des Hasses und der Rach-
sucht, der Unduldsamkeit und der geistigen Tyrannei ist,
und daB es sich bei ihr darum handelt, die Ausbhreitung des
Wissens, die Erstarkung der eigenen Urteilskraft und der
geistigen und sittlichen Selbstidndigkeit im Volke zu unter-
binden. Warum geht sie darauf aus? Weil ihre Macht auf
mystische Vorstellungen gegriindet ist und daher ihr Ein-
fluB in dem MaBe abnimmt, als das Volk an Erkenntnis und
moralischer Selbstbestimmung gewinnt. Wenn sie also die
Jugend nicht dazu kommen 148t, frei denken zu lernen, son-
dern sie im Glaubenszwang erhilt, so hat sie die beste Aus-
sicht, die spdteren Minner und Frauen zu ihrer gefiigen
Herde zidhlen zu konnen. Nun bietet ihr die Staatsschule
nicht Gewdhr genug fiir eine Erziehung in dem eben er-
wihnten Sinne; sie sieht vielmehr, daB der Jugend die Au-
gen aufgetan werden fiir die Wirklichkeit (in Naturkunde
und Geschichte) und daB sie angeleitet wird, die Grundsitze
fiir das sittliche Handeln im Leben zu verankern. Die Staats-
schule, in der Katholiken, Protestanten, Juden, Freidenker
usw. beisammen sind, ist der katholischen Kirche ein Dorn
im Auge, weil in ihr das Kind verstehen lernt, daB es rechte,
hrave, liehenswerte Menschen in jedem Lager gibt, daB es
auf das Bekenntnis gar nicht so sehr ankommt, wie der Herr
Ptarrer glauben machen will. Und deshalb erscheint es ihr
als die dringendste Angelegenheit, die katholischen Schéaf-
lein auszuscheiden. Sie sollen in den Menschen anderer Be-
kenntnisse nicht Gleichwertige erkennen lernen, sie sollen
den Katholizismus fiir eine Auszeichnung halten, die sie
hoch iiber die «Ketzer» erhebt.

Also Krieg der die Gegensétze liberbriickenden Staats-
schule ist die Parole der katholischen Kleriker und ihrer
Handlanger, und in ihrem Bestreben, die Staatsschule beim
Volke in MiBkredit zu bringen, scheuen sie vor Entstellun-
gen und unwahren Behauptungen nicht zuriick.

So wirft Dr. Ruegg der Staatsschule vor, wertvolle pida-
gogische Neuerungen seien nicht von ihr, sondern von Ex-
perimenten an Privatschulen ausgegangen. Er verschweigt
aber, daB auch an der Staatsschule «Versuchsklassen» zur
Priifung neuer Methoden bestehen, daB aber im allgemeinen
die Staatsschule wegen ihrer groBen Klassen sich nicht zum
Experimentieren eignet, und daB, wiirde hehordlicherseits
den Lehrern das methodische Experimentieren erlaubt, aus

dem Volke heraus bald Stimmen laut wiirden, man schicke
die Kinder zum Lernen in die Schule und nicht als pédago-
gische Versuchskaninchen. Es ist Hrn. Ruegg mit dem Vor-
wurf gar nicht so ernst, denn kaum. erblickt er eine Klasse
der Volksschule, an der experimentiert wird, z. B. eine, an
der der Lehrer anormale Erscheinungen psychanalytisch zu
ergriinden strebt, macht er ihm einen Vorwurf daraus und
sagt von ihm, im besten Falle sei er ein wissenschaftlicher
Experimentator und seine Schiiler seien ihm nicht mehr als
Versuchsmaterial. Wenn er aber behauptet, der Lehrer an
der Volksschule habe «im Lauf der letzten zwanzig Jahre in
seinem ganzen Gehaben unautfhaltsam von seinem Charakter
als Erzieher der Jugend verloren und sei in demselben MaB
ein Staatsfunktionir geworden, der seine Tétigkeit nach Re-
glementen bemesse, im besten Fall seine Pflicht tue», so ist
das eine Unwahrheit, die sich fiir einen Erziehungsrat be-
sonders schlecht macht, weil er ganz gut weiB, daB sich in
Wirklichkeit die Sache gerade umgekehrt verhilt, da ném-
lich in den letzten zwanzig Jahren das erzieherische Moment
gegen das bloBe Lehren stark in den Vordergrund getreten
ist und daB sich heute Schiiler und Lehrer viel néher stehen
als ehedem.

Einig gehe ich mit Dr. Ruegg in der Verurteilung der
«Vernarrtheit in die Jugend», wozu allerdings zu bemerken
ist, daB3 dieser Vorwurf nicht die Staatsschule, sondern viele.
Eltern trifft, und daB hierin katholische und orthodox evan-
gelische Eltern durchaus keine Ausnahme machen.

Wir konnen den Gedankengang Dr. Rueggs hier rau-
meshalber nicht weiter verfolgen, sondern bloB noch wenige
Einzelheiten herausgreifen.

Bezeichnend dafiir, da dem Herrn Erziehungsrat Ruegg
fiir Toleranz jegliches Verstdndnis und Gefithl abgeht, ist
schon die Ueberschrift, die er dem bhetreffenden Kapitel sei-
nes Schriftchens gibt; sie lautet: «Die Stickstoffatmosphire
der Toleranz und der Neutralitit>. Thm ist das Wort Tole-
ranz der schonklingende Name, den die vergewaltigungs-
siichtige Majoritit heuchlerischerweise spricht, wenn sie
eine ungebhrochene Minoritit demoralisieren will. Demnach
erscheint ihm eine Schule, die nicht von katholischer Rein-
kultur ist, sondern, wie unsere Staatsschule, Kinder al-

" ler Konfessionen miteinander zu lehren und zu erziehen

trachtet, ohne die religiosen Gefiihle irgend eines Kindes zu
verletzen, als eine demoralisierende Schule, weil, wie
oben ausgefiihrt wurde, ein katholisches Kind zur Erkennt-
nis kommen konnte, die andern seien gleichwertige Men-
schen, womit schon etwas von seinem Katholizismus abge-
briockelt wire, namlich die Intoleranz, die AusschlieBlichkeit,
der Glaube an die alleinseligmachende Kraft der katholischen
Kirche; das aber ist in Dr. Rueggs Augen «geistiger Selbst-
mord, der den Katholiken mit dem Beschwichtigungszauber
Tolelanz zugemutet werde».

Zum Kapitel Intoleranz rechnet er daﬁ in der Schule
auch von der Inquisition, von Hexenprozessen und andern

Feuilleion-

Aus Bnefen Gottfried Kellers an Wilhelm Baumgartner.

(Heidelberg, den 28. Januar 1849.)

« Das Merkwiirdigste, was mir hier passiert ist, besteht
darin, (Iass ich nun mit Feuerbach, den ich einféltiger Liimmel
in einer Rezension von Ruges Welken auch ein wenig angegrif-
fen hatte, iiber welchen ich in grober Weise vor nicht langer Zeit
auch mit Dir Hindel anfing, dass ich mit diesem gleichen Feuer-
bhach fast alle Abende zusammen bin, Bier trinke und auf seine
Worte lausche. Er ist von hiesigen Studenten und Demokraten
angegangen worden, diesen Winter hier zu lesen; er kam und
hat etwa hundert eingeschriebene Zuhorer. Obgleich er eigent-
lich nicht zum Dozenten geschaffen ist und einen miihseligen,
schlechten Vortrag hat, so ist es doch hochst interessant, diese
gegenwirtig weitaus wichtigste historische Person in der Philo-
sophie selbst seine Religionsphilosophie vortragen zu horen. Ich
besuche auch ein anderes Kolleg iiber Spinoza und sein Verhiilt-
nis zu unserer Zeit (zugleich neue Philosophiegeschichte) von
Dr. Hettner, welches sehr klar, eindringlich und gescheit gelesen
wird und mich trefflich vorbereitet hat zu Feuerbach selber.

Wie es mir bei letzterem gehen wird, wage ich noch nicht be-
stimmt auszusprechen oder zu vermuten. Nur so viel steht fest:
Ich werde tabula rasa (frischen Tisch. Die Red.) machen (oder es
ist vielmehr schon geschehen) mit allen meinen bisherigen reli-
giosen Vorstellungen, bis ich auf dem Feuerbachischen Niveau
bin. Die Welt ist eine Republik, sagt er, und ertrigt weder einen
absoluten, noch einen konstitutionellen Gott (Rationalisten). Ich
kann einstweilen diesem Aufruhr nicht widerstehen. Mein Gott
war lingst nur eine Art von Président oder erstem Konsul, wel-

cher nicht viel Ansehen genoss; ich musste (von G. K. gesperrt.
Die Red.) ihn absetzen. Allein ich kann nicht schworen, dass meine
Welt sich nicht wieder an einem schénen Morgen ein Reichsober-
haupt wihle. Die Unsterblichkeit geht in den Kauf. - So schon
und empfindungsreich der Gedanke ist — kehre die Hand auf
die rechte Weise um, und das Gegenteil ist ebenso ergreifend
und tief. Wenigstens fiir mich waren es sehr feierliche und nach-
denkliche Stunden, als ich anfing, mich an den Gedanken des
wahrhaften Todes zu gewGhnen. Ich kann Dich versichern, dass
man sich zusammennimmt, und nicht eben ein schlechterer
Mensch wird. Dies alles, lieber Baumgartner, hat sich in der
Wirklichkeit nicht so leicht gemacht, als es hier aussieht. Ich
liess mir Schritt flir Schritt das Terrain abgewinnen. Ich iibte im
Anfange sogar eine Kritik aus iiber Feuerbachs Vorlesungen.
Obgleich ich den Scharfsinn seiner Gedanken zugab, fiihrte ich
doch stets eine Parallelreihe eigener Gedanken mit. Ich glaubte
im Anfange nur kleine Stifte und Federn anders drucken zu kon-
nen, um seine ganze Maschine fiir mich selber zu gebrauchen.
Das horte aber mit der fiinften oder sechsten Stunde allméhlich
auf, und endlich fing ich an, selbst fiir ihn zu arbeiten. Einwiirfe,
die ich hegte, wurden richtig von ihm selbst aufs Tapet gebracht
und oft auf eine Weise beseitigt, wie ich es vorausahnend schon
selbst halb und halb getan hatte. Ich habe aher auch noch keinen
Menschen gesehen, der so frei von allem Schulstaub, von allem
Schriftdiinkel wire, wie dieser Feuerbach. Er hat nichts als die
Natur, und wieder die Natur, er ergreift sie mit allen seinen
Fibern in ihrer ganzen Tiefe und lisst sich weder von Gott noch

‘Teufel aus ihr herausreissen.

Fiir mich ist die Hauptfrage die: wird die Welt, wird das
Leben prosaischer und gemeiner nach Feuerbach? Bis jetzt muss
ich. des hestimmtesten antworten: nein! Im Gegenteil, es wird



22 GEISTESFREIHEIT . Nr. 4

Zeugen kirchlicher Grausamkeit gesprochen wird. Mit dem
Brustton der sittlichen Entriistung sagt er: «Alle diese ekel-
haftesten Pulver aus der Drogerie des Antiklerikalismus sexr-
viert man den Kindern in reichlichen Mengen, ohne sich
dariiber Sorgen zu machen, daB die religiose Phantasie durch
solche Darstellungen vergiftet werden koénnte». Ekelhaft sind
diese «Pulver» zweifellos; aber die Tatsache, daB die katho-
lische Kirche der Apotheker ist, der sie zubereitet hat, 148t
sich nun einmal nicht aus der Welt schaffen. Und wenn
die religitse Phantasie durch wahrheitsgetreue Schilderun-
gen aus der Wirksamkeit der Kirche vergiftet wird, so ist
daran niemand schuld, als eben die Kirche, — auf den
Schiitzen springt der Pfeil zuriick.

Zum SchluB mag auch noch interessieren, wie sich Dr.
Ruegg zum. «Volk» stellt. «Diese guten Sozialdemokraten!»
ruft er hohnisch aus, «was hat denn 'diese anonyme Masse
in der Weltgeschichte geleistet! Man lese doch nur, was
solch hervorragende Geister, wie Thukydides und Platon,
Demosthenes und Tacitus, Dante und Shakespeare von der
Volksmasse gesagt haben. Die Volksmassen sind leider
ewig die Gefithrten oder Angefiihrten gewesen.» — AuBer-
ordentlich richtig! Herr Ruegg hat das eklatanteste Bei-
spiel einer angefiihrten Volksmasse in allernéchster Nihe,
er als katholischer Anfiithrer muB es wissen!! Wer aber
"pocht auf die groBe Zahl seiner Anhinger mehr und hoch-
miitiger als Rom? Wer arbeitet fieberhaft mit Beichte, Mis-
sion, mit Himmel und Holle, mit glinzenden Aufziigen, mit
allen nur. erdenklichen Mitteln -in Kirche, Schule und Fa-
milie, um die einzelnen Schafe dieser «anonymen Masse»
beisammen zu halten?? Rom! Wessen bedienten sich je
und je geistliche und weltliche Herren, um ihre «groBSen»
Ziele zu erreichen? Der «anonymen Masse». Was ist die
Kirche? Anonyme Masse. Und was sind die himmlischen
Heerscharen? Desgleichen. Und endlich, Herr Erziehungs-
rat Dr. August Ruegg: Hat Ihr Herr und Heiland Jesus
Christus nicht gesagt: «Was ihr einem dieser Geringsten tut
(einem Unbedeutenden, Namenlosen aus der anonymen
Masse), das habt ihr mir getan»? Hat er nicht gesagt: «Wer
aber einen dieser Geringen (aus der anonymen Masse), die
an mich glauben, édrgert, dem wire besser, daB ein Miihlstein
an seinen Hals gehéngt und er ertridnkt wiirde im Meer, wo
es am tiefsten ist»? Dies Herrn Dr. Ruegg ins Stammbuch,
der so wenig Achtung vor «einem dieser Geringsten», die
zusammen die «anonyme Masse» bilden, hat. E. Br.

Immanuel Kant’s

200jdhriger Geburtstag hat mehr als je das Wort Schillers
wahr gemacht: «<Wenn die Konige baw'n, haben die Kérrner
zu tun.» Kant blieb bis heute die immer neu ergiebige Schopf-
grube aller Denkenden in Naturforschung und Erkenntnis-
theorie. Das Wesentlichste aber ist: dieser K6nigsberger

Weisheitslehrer erneuerte die hochsten sittlichen Forderun-
gen auf eigenartige Weise. Dem Menschen den Weg seiner
Bestimmung zur Erfiillung hochster Gewissenspflicht in au-
tonomem Sinn zu weisen, war die Krone seines Schaffens.
Kants sittliche Maximen sind fiir die Héherentwicklung der
Menschheit von ebensolcher dauernder Bedeutung wie das
Wirken Pestalozzis. ! 0. Vt.

*

Kant, geb. am 22. April 1724 zu Koénigsherg in PreuBen,
studierte Mathematik, Physik und Philosophie, war hernach
9 Jahre lang Hauslehrer, dann 15 Jahre Privatdozent, seit
1770 ordentlicher Professor der Logik und Metaphysik an
der Universitdt Konigsherg. Am 12. Februar 1804 starb er
in der Stadt seiner Geburt und seiner wissenschaftlich er-
staunlich vielfdltigen und .reichen Tétigkeit. Hauptwerke:
Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels, Die
Kritik der reinen Vernunft, Die Kritik der praktischen Ver-
nunft, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Kritik der
Urteilskraft, Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Ver-
nunft, u. a.; auBerdem verfaBte er eine Menge Xkleinerer
Schriften philosophischen, ethischen und naturwissenschaft-
lichen Inhalts, z. B. Beantwortung der Frage: Was ist Auf-
klirung? MutmaBlicher Anfang der Menschengeschichte,
Das Ende aller Dinge, Zum ewigen Frieden, ein philosophi-
scher Entwurf. Kants Wirken fiel z. T. in die Regierungs-
zeit des schwachen, unselbstéindigen, ausschweifenden Xo-
nigs Friedrich Wilhelm II. von PreuBen. Dieser erteilte
Kant nach dem Erscheinen der Schrift tiber die «Religion
innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft> unter dem Ein-
fluB -des erzreaktiondren Ministers Wollner einen Verweis
wegen «Entstellung und Herabwiirdigung des Christentums»
und untersagte allen theologischen und philosophischen Do-
zenten der Konigsberger Universitit, iiber das angefiihrte
Werk Vorlesungen zu halten. Kant selber ging so weit, da8
er in einem Verantwortungsschreiben dem Konig versprach,
sich iiber Religion weder im Horsaal noch in Schriften of-
fentlich auszusprechen. Mit dieser fiirstlichen Geistesknech-
tung ist es wohl in Zusammenhang zu bringen, daf Kant in
seiner «Naturgeschicht¢ und Theorie des Himmels» weit-
schweifig beteuert, sein System enthalte nichts der Religion
Gegensitzliches, befinde sich vielmehr mit ihr in Ueberein-
stimmung. Und man geht wohl nicht fehl mit der An-
nahme, daf Kant als freier, unabhiingiger Gelehrter den
Gott, den er als Denker ablehnte, nicht in einem spéteren
Werke aus praktisch-sittlichen Griinden wieder bejaht hitte.
Aber er hat sich in diesem Widerspruch festgelegt, und des-
halb ist das Urteil, das Schiller hinsichtlich iiber ihn gefillt
hat, das richtige. Schiller, schrieb an Goethe iiber Kant:
«Bs ist immer noch etwas an ihm, was, wie bei Luthern, an
einen Monch erinnert, der sich zwar sein Kloster gedffnet
hat, aber die Spuren desselben nicht ganz vertilgen kann.»
Seiner «Naturgeschichte des Himmels» stellte Kant, einer
der groBten Geister nicht nur ‘seiner Zeit, folgende Wid-

alles klarer, strenger, aber auch glilhender und sinnlicher. Das
weitere muss, ich der Zukunft iiberlassen, denn ich werde nie ein
Fanatiker sein, und die geheimnisvolle, schéne Welt zu allem
Moglichen fﬁhig halten, wenn es mir irgend plausibel wird.

. Bei Henle hore ich Anthropologie; sein Vortrag, der
Form wie dem Stoff nach, ist ausgezeichnet, ein wahrer Kunst-
genuss, arbeitet tibrigens dem Feuerbach bedeutend in die Hinde.
Wie schade ist es, dass Henle ein eigentlich leidenschaftlicher
Monarchist ist. Gervinus und die andern dieses Kreises bedaure
ich nicht, denn es sind grobe, unkultivierte Liimmel; aber dieser
feine Henle tut meiner Seele weh. Er war mit Feuerbach be-
freundet und teilt auch seine Ansichten und Grundsétze. Als
Feuerbach hieher kam, nahm er das griosste Interesse daran und
sprach immer mit Achtung und Liebe von ihm. Sobald er aber
horte, dass Feuerbach bei einem Republikaner wohne und selbst
ein solcher sei, gab er ihn auf und — machte ihm nicht einmal
einen Gegenbesuch! Das sind die freien, sonnigen Hohen der
Wissenschaft.» —

Am 27. Mérz 1851 schrieb Gottfried Keller an Wilhelm Baum-
gartner von Berlin aus:

. Sehr gefreut hat mich die Art, wie Du meinen An-
schluss an Feuerbach aufgenommen hast, und ich ersehe daraus,
dass Du die Sache im rechten Lichte ansiehst. Wie trivial er-
scheint mir gegenwiirtig die Meinung, dass mit dem Aufgeben
der sogenannten religiosen Ideen alle Poesie und erhohte Stim-
mung aus der Welt verschwinde!*) Im Gegenteill Die Welt ist

*) Keller hatte sich noch 1843 zu dieser Ansicht -bekannt. Anmerkung des
Herausgebers des Werkes , Gottfried Kellers Briefe und Tagebiicher®, [Prof. Emil
Ermatinger, welcher Sammlung diese Briefbruchstiicke entnommen sind.

mir unendlich schoner und tiefer geworden, das Lebhen ist wert-
voller und intensiver, der Tod ernster, bedenklicher und fordert
mich nun erst mit aller Macht auf, meine Aufgabe zu erfiillen
und mein Bewusstsein zu reinigen und zu befriedigen, da ich
keine Aussicht habe, das Versdumte in irgend einem Winkel der
‘Welt nachzuholen. .

Es kommt nur darauf an, wie man die Sache auffasst; man
kann fiir den sogenannten Atheismus ebenso schone und senti-
mentale Reden fiihren, wem das einmal Bediirfnis ist, als fiir die
Unsterblichkeit usf., und diejenigen Tropfe, welche immer von
héheren Gefiihlen sprechen und unter Atheismus nichts weiter
als rohen Materialismus zu verstehen imstande sind, wiirden frei-
lich auch als Atheisten die gleichen grobsinnigen und eigensiich-
tigen Bengel bleiben, die sie als <hohere» Deisten schon sind.
Ich kenne solche Herren! Indessen bin ich weit entfernt, intole-
rant zu sein und jeden, der an Gott und Unsterblichkeit glaubt,
fiir einen kompleten Esel zu halten, wie es die Deutschen ge-
wohnlich tun, sobald sie iiber dem Rubikon sind. Es mag man-
chen geben, der die ganze Geschichte der Philosophie und selbst
Feuerbach griindlicher studiert hat und versteht, wenigstens for-
mell, als ich, und doch ein eifriger Deist ist, sowie ich mehr als
einen ehrlichen Handwerksmann kenne, der den Teufel was von
Philosophie kennt und doch sagt: Ich kann in Gottesnamen ein-
mal nicht an dergleichen Dinge glauben! Tot ist tot! Daher
kommt es, obgleich nach und nach alle Menschen zur klaren Er-
kenntnis kommen werden, einstweilen noch auf die innere Or-
ganisation und viele #ussere Zustdnde an. Ich mochte daher auch

- nichts von grobem Hohne und gewaltsamer Aufdringlichkeit wis-

sen. Nur fiir die Kunst und Poesie ist von nun an kein Heil mehr
ohne vollkommene geistige Freiheit und ganzes gliihendes Er-
fassen der Natur ohne alle Nehen- und Hintergedanken, und ich



	Glossen : II

