
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 4

Artikel: Religion und Wissenschaft : [Teil 3]

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 4 ZÜRICH, 30. April 1924

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 7. Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :
A- Binder, Fischerweg 3, Basel

Postcheckkonto V 691S

Handle so, dass der Grundsatz deines Handelns zur
allgemeinen Gesetzgebung geeignet ist.

Immanuel Kant.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile oder deren
Raum 8 Rp.

Religion und Wissenschaft.
Von Professor Theodor Hartwig.

(Fortsetzung.)
Das Wort «Hypothese» stammt aus dem Griechischen

und bedeutet so viel wie Unterstellung. In der Logik1)
bedeutet «Hypothese» ein angenommener, nur auf Wahrscheinlichkeit

beruhender Satz, durch welchen etwas zunächst nicht
Erweisliches erklärt werden soll. Daher spricht man in den
Naturwissenschaften von einer Hypothese, wenn man vorläufig

unzureichend bewiesene Erklärungsgründe für die
Naturerscheinungen angibt. Diese Voraussetzungen einer noch
unbekannten (Art und Weise deg Zusammenhanges der
einzelnen Erscheinungen (Phänomene) werden solange für wahr
gehalten, als sie hinreichen, vorhandene Tatsachen zu erklären.

(Den Begriff der Erklärung wird das nächste Kapitel
behandeln.)

Man schließt also von der Wahrheit vieler oder aller
bekannten Folgen eines nur auf Wahrscheinlichkeit beruhenden

Satzes auf die Wahrheit des Satzes selbst. Die Hypothese

muß daher zwei unentbehrliche Voraussetzungen
erfüllen:

1. Sie darf nie einen Widerspruch in sich enthalten.
2. Es darf aus ihr in Verbindung mit ausgemachten

Wahrheiten niemals etwas Falsches folgen.
Die Hypothese besitzt stets nur einen provisorischen

Charakter; sie steht und fällt mit den Tatsachen, welche sie
zu erklären strebt. Sie erleichtert den Ueberblick über ein
Tatsachengebiet, ist daher von außerordentlich denkökonomischer

Bedeutung. Keineswegs aber begnügt sich die Hypothese

mit einer Pauschalerklärung, wie es das Dogma
zumeist tut. Wenn man zum Beispiel als Ursache aller
Erscheinungen einfach Gott annimmt, so ist dies gegen den
Geist der Wissenschaft, welche Gesetze festzustellen hat. Bei
Gott aber ist bekanntlich alles möglich.

Ebenso ist es eine ganz müßige Spekulation, wenn die
Okkultisten behaupten, daß sich alle unerklärlichen Phänomene

bei spiritistischen Sitzungen, Geistererscheinungen,
Telepathie (Gedankenübertragung), Telekinese (Bewegung
schwerer Gegenstände ohne sichtbaren Anlaß) usf. durch die
Annahme einer vierten Dimension erklären lassen, weil eine
solche Pauschalerklärung genau so wenig Antrieb für die
Forschung bietet wie die Annahme eines außerweltlichen
Gottes.-).

Wenn wir aber annehmen, daß sich alle Naturerscheinungen

auf hewegte Materie zurückführen lassen, dann
empfängt die Forschung eine Anregung, selbst wenn es sich
herausstellt, daß auch die Körperlichkeit der Materie durch die
Bewegung bedingt ist. (Die moderne Physik spricht auch
nur mehr von der «Scheinmasse» der Körper.) Tatsächlich
hat die materialistische und mechanistische Auffassung3) we-

l) Logik Lehre vom menschlichen Denken, also von den
Begriffen und der Verknüpfung der Begriffe (Schlüsse).

Vergl. meine Ausführungen über «Die vierte Dimension
als Erklärung okkulter Phänomene» im Juniheft 1922 der
«Monistischen Monatshefte».

3) Materialismus ist jene Weltanschauung, welche alle
Erscheinungen, so verschiedenartig sie sich auch unseren Sinnen
darstellen, auf Stoffliches zurückführt. Diese mechanische
Anschauung betont insbesondere die Bewegung als Grundlage aller
Erscheinungen.

sentlich zur Durchforschung der Naturvorgänge beigetragen.
Durch die hypothetische Annahme von unsichtbaren
Bewegungsvorgängen ist die Trennungslinie zwischen elektrischen,
magnetischen, Licht- und Wärmeerscheinungen gefallen und
das sichtbare Sonnenspektrum erscheint uns heute nur als
ein geringfügiger Teil eines riesigen Spektrums, welches
elektrische Wellen von winziger Kleinheit bis zu solchen
von Kilometerlänge umfaßt.

Man spricht deshalb sehr richtig auch von Arbeitshypothesen.

Nicht um eine «absolute» Wahrheit handelt es sich
bei der Aufstellung einer Hypothese, sondern vor allem darum,

daß sie der Forschung neue Wege weist. Solche
Hypothesen besitzen heuristischen Wert4) und darin liegt auch die
Bedeutung aller vorläufigen wissenschaftlichen Annahmen.
Eine Hypothese ist kein Hirngespinst, sondern eine den
Tatsachen re'chnungtragende Annahme, welche als eine Art
Baugerüst die Architektonik einer Theorie ermöglicht.
Immer aber müssen solche Annahmen durch Tatsachen belegt
werden können, und keine Tatsache darf der Annahme
widersprechen.

Als der berühmte Michelson-Versuch (sprich: Meikelsen)
der bisher geltenden Aethertheorie des Lichtes widersprach,
da war der Anstoß zu einer neuen Theorie, der Einsteinschen
Relativitätstheorie, gegeben, und auch diese mußte den
Wahrheitsbeweis antreten. Die zahlreichen Gegner der neuen Lehre
wurden erst dann etwas kleinlauter, als die von Einstein
vorhergesagte Ablenkung eines Lichtstahles im Schwerefeld
der Sonne tatsächlich bei der Sonnenfinsternis im Jahre
1919 und neuerdings bei jener des letzten Jahres durch
genaue Messungen erwiesen wurde. Gott und alle Heiligen
oder die vierte Dimension sind aber bisher durch kein
Experiment erwiesen worden. Es ist daher grundfalsch, eine
Hypothese mit einem Dogma in Parallele setzen zu wollen.

Mit Dogmatismus bezeichnet man jene Methode, welche
ohne Prüfung der Prinzipien und Schranken der Erkenntnis

von gewissen positiven Sätzen ausgeht und darauf
Folgerungen haut, als seien jene selbstverständlich. In diesem
Sinne nannte Kant die ältere Philosophie dogmatisch und
setzte ihr seinen Kritizismus5) entgegen, während früher
nur der Skeptizismus0) als Gegner des Dogmatismus galt.

Heute, im Zeitalter des Positivismus, kann man bereits
sagen, daß die Wissenschaft grundsätzlich jedes Dogma ab-

4) Archimedes soll das berühmte, nach ihm benannte Gesetz
gefunden haben, als er im Bade war. Der König Hiero hatte ihm
die Aufgabe gestellt, zu prüfen, ob seine Krone wirklich so viel
Gold und Silber enthalte, als er dem Goldarbeiter zur Verfügung
gestellt hatte. Diese Aufgabe ist nur zu lösen, wenn es gelingt,
das spezifische Gewicht der Legierung (Metallmischung)
festzustellen. Dies ermöglicht das archimedische Prinzip, welches
besagt, dass ein Körper im Wasser scheinbar so viel an seinem
Gewichte verliere, als das Gewicht der von ihm verdrängten
Wassermenge beträgt. Als Archimedes diesen scheinbaren Gewichtsverlust

am eigenen Körper verspürte, erkannte er sofort die Tragweite

seiner Entdeckung und er lief mit dem Rufe: «Heureka»
(ich habe gefunden) nach Hause. Man bezeichnet daher jede
Methode oder Annahme als «heuristisch», welche es gestattet, neue
Wahrheiten zu finden.

5) Kritik (griechisch) ist soviel wie Beurteilung; Kritizismus
jene philosophische Methode, welche jedem Versuch, die

Philosophie als systematisches Wissen zu konstruieren, eine
Untersuchung des Erkenntnisvermögens vorausgehen lässt.

°) Skepsis (griechisch) der systematische Zweifel. Skeptizismus

jene philosophische Lehrmeinung, welche an der
Möglichkeit jedes Wissens verzweifelt.



20 GEISTES FREIHEIT Nr. 4

lehnt. Als wissenschaftliches Baugerüst scheint nur die
Hypothese zulässig; sie ist ein wertvolles Hilfsmittel der
wissenschaftlichen Arbeit. Das Dogma aber ist wissenschaftlich
wertlos.

«

Das Wort «Fiktion» stammt aus dem Lateinischen und
bedeutet so viel wie Erdichtung. Das deutsche Lehnwort
«Finte» (nach Grimm: «Wörterbuch» III ein im 17.
Jahrhundert ins Deutsche eingedrungener romanischer
Ausdruck — italienisch und spanisch: finta — welcher etwas
Erfinderisches, Schlaues bezeichnet) kommt diesem Begriff am
nächsten.

Im Rechtswesen bedeutet Fiktion eine Tatsache, die in
Wirklichkeit nicht eingetreten ist, aber für eingetreten
angesehen wird. So gilt zum Beispiel nach altem römischem
Recht derjenige als Vater eines Kindes, der im Ehekontrakt
steht (Pater est, quem nuptiae demonstrant), was ja nicht
den Tatsachen entsprechen muß. In diesem Falle wird also
der kontraktliche Vater so behandelt, als ob er zugleich der
leibliche Vater wäre. Die Fiktion unterscheidet sich also
wesentlich von der «Präsumtion» (Rechtsvermutung), welche
— als eine Art Hypothese — darin besteht, daß eine noch
nicht vollkommen bewiesene, sondern nur wahrscheinliche
Tatsache als bewiesen angenommen wird.

Man spricht von einer fiktiven (eingebildeten) Annahme,
wenn man sich der Willkür der Begriffskonstruktion bewußt
ist. Solche Fiktionen spielen nun im praktischen Leben und
also auch in der Wissenschaft, soweit sie praktischen Zwek-
ken dient, eine große Rolle. Eine Fiktion ist ein an und für
sich widerspruchsvoller Begriff, ein gleichsam falscher
Begriff, welcher aber dennoch gestattet, richtige Schlüsse zu
ziehen.

Nicht um eine falsche Prämisse (Voraussetzung) handelt
es sich, sondern um ein Gedankengebilde, Avelches trotz seiner

Widersinnigkeit sich als praktisch nützlich erweist.
Eine solche Fiktion ist zum Beispiel in der Geometrie das
Unend'lichkleine (Differential), dessen Annahme den
bedeutendsten Fortschritt der modernen Mathematik ermöglichte.
Die Begründer der Differentialrechnung — Leibniz und Newton

— waren sich auch des fiktiven Charakters ihrer
Annahmen vollkommen bewußt. Daher auch ihre gewissenhafte

Ueberprüfung der gefundenen Resultate, während
heute die meisten Mathematiker geneigt sind, das Differential

nicht als Fiktion, sondern als Wirklichkeit zu behandeln.
Ebenso ist in der Physik das Molekül, in der Chemie das
Atom ein fiktiver Begriff. In sich widerspruchsvoll,
leistet diese Gedankenkonstruktion, welche in der modernen
Atomtheorie sich geradezu zu einer bildhaften Vorstellung
verdichtet hat, dennoch vortreffliche Dienste.

Nun zeigt es sich, daß aus dem psychologischen Bedürfnis
des Menschen nach Stabilität (Sicherstellung, Gleichgewicht)

das Bestreben besteht, eine Fiktion zunächst als
wahrscheinlich (Hypothese) und sodann als Avirklich (Dogma)
anzusehen. Diese Ideenverschiebung' entspringt dem gefühlsmäßig

betonten Glaubensdrang der Menschen. Umgekehrt
zeigt die Entwicklung des Geisteslebens eine Art Ideenrückbildung,

indem durch logische Analyse ein ursprüngliches
Dogma zur Hypothese herabgesetzt wird, um schließlich als
bloße Fiktion erkannt zu werden. Dieser Zersetzungsvorgang

entspricht dem verstandsmäßig betonten Erkenntnisdrange

der Menschen.
So mag der Gottesbegriff ursprünglich nur als Fiktion

gemeint gewesen sein und wurde erst später zum unbezwei-
felbaren Dogma ausgebildet. Die Rückbildung erfolgt im
Deismus und Pantheismus7); der entpersönlichte Gott wird
wieder zur Fiktion.

Das Ptolemäische Weltsystem (wonach die Erde im
Mittelpunkt der Welt steht) galt schon bei den Arabern des
Mittelalters nur noch als Fiktion. Dasselbe gilt heute für die
Aetherhypothese. Die Ideen von Gott und Unsterblichkeit
sind (nach John Stuart Mill) nützliche Fiktionen: Anfeue-
rungs- und Erziehungsmittel; das «imaginäre gute Wesen»
ist eine Norm, zu welcher der Gläubige aufblickt. Alle Ideale
sind praktische Fiktionen. Die Dogmen des Christentums
werden bei den Philosophen des 17. und 18. Jahrhunderts
Hypothesen; bei Kant und Schleiermacher nur mehr Fiktio-

') Vergl. «Auf dem Wege zum Atheismus». «Freier Gedanke»,
Jännerheft 1923.

nen. Umgekehrt wird aus Kants fiktiver Annahme der in-
telligiblen (übergeistigen) Freiheit des Menschen noch in seiner

«Kritik der praktischen Vernunft» eine Hypothese und
für Schopenhauer ist die Hypothese schon ein Dogma.

Dieses Gesetz der Ideenverschiebung in auf- und
absteigender Linie hat nun zweifellos zur Verwirrung der drei
Begriffe beigetragen. In der Geistesgeschichte der Menschheit

kommt es zu Ideenbildungen, welche die Trennungslinien

dieser drei Begriffe verwischen. Da ist nun für den
oberflächlichen Betrachter der Trugschluß naheliegend, daß
Wissenschaft und Religion mit gleichen Gedankenmitteln
arbeiten, daß also gleichsam Glaube gegen Glaube steht.
Eine solche Verwechslung ist nicht mehr möglich, wenn man
scharf zwischen Fiktion, Hypothese und Dogma
unterscheidet.

Vaihinger (a. a. O.) gibt ein treffendes Beispiel: Aus
einer Reihe von Lebewesen hat Goethe ein fingiertes' Artbild

als ideale Urform der Tiere, eine Art Schema geschaffen,

welche er das «Urtier» nannte. Goethe wollte damit
nicht etwa das faktische Vorhandensein eines Urtieres
behaupten, welches jemals irgendwo existiert hätte, sondern
nur sagen, daß alle Tiere so zu betrachten seien, als ob sie
Abkömmlinge eines Urtieres wären. Goethes «Urtier» war
also eine typische8) Fiktion.

Hingegen behauptet Darwin, daß diese Abstammung der
Tiere wirklich besteht. Wie bei jeder Hypothese handelt es
sich um eine vorläufige Annahme, aber das Ziel derselben
ist die Bestätigung durch die Tatsachen der Erfahrung.

«Die Hypothese ist also ein Resultat des Denkens, die
Fiktion ein Mittel und eine Methode desselben. Die Hypothese

will entdecken, die Fiktion erfinden. Das Prinzip der
methodischen Regeln der Hypothese ist die Wahrscheinlichkeit,

das der Fiktionsregeln die Zweckmäßigkeit der
Begriffsgebilde.» Aber weder Hypothesen noch Fiktionen sind
aus der Luft gegriffene Behauptungen, sondern «Resultate
zulässiger Rückschlüsse aus Erfahrungen.»

Man' könnte das angeführte Musterbeispiel noch durch
ein Dogma ergänzen. Man hat aus der Zweckmäßigkeit, mit
welcher die einzelnen Tierformen ihren jeweiligen
Lebensbedingungen angepaßt sind, den Schluß gezogen, daß die
Natur selbst in weiser Voraussicht die Tiere mit den geeigneten

Organen ausgestattet hat. Damit hatte man der Natur
gleichsam eine Art Vernunft zugesprochen, welche sich ziel-
und zwecksetzend (teleologisch) betätigt. Man merkt schon,
wie der Mensch wieder nach seinem Ebenbilde die Natur
vergöttlicht.

Dieses Dogma von dem Walten einer der menschlichen
Vernunft ähnlichen Naturvernunft hat die Darwinsche Theorie

gründlich zerstört, indem sie zeigte, wie auf dem Wege
der natürlichen Auslese die zweckmäßige Anpassung der
Tierformen an ihre Umgehung zustandekam. Die Darwinsche

Hypothese ist das Muster einer wissenschaftlichen
Theorie, denn sie entspricht dem Prinzip der Denkökonomie
und weist der Forschung neue Wege. Das Dogma von der
Erschaffung der Lebewesen durch Gott wirkt wissenschaftsfeindlich.

Ein Gott, der Naturgesetze schuf, könnte auch
jederzeit diese Naturgesetze durch Wundertaten wieder
umstoßen.

Wissenschaft ist nur insofern möglich, als die
Unverbrüchlichkeit der Naturgesetze anerkannt wird. Ohne
Wiederholung gleichartiger Ereignisse müßte uns die Welt als
Chaos erscheinen. Die Wissenschaft muß aus ihrem innersten

Wesen heraus jede Mystik ablehnen. Für die Religion
aber ist die Weltordnung gleichsam nur bis auf Widerruf
gültig. Hier scheidet sich der religiöse von dem
wissenschaftlichen «Glauben». (Fortsetzung folgt.)

8) Typus kennzeichnender Vertreter einer Gattung.

Glossen.
n.

Sie betreffen wieder die Schrift «Die Schule ohne Seele»

von Erziehungsrat Dr. A. Ruegg, Basel. — Doch vorerst
möchte ich die Leser, die etwa der Meinung sind, die
Behandlung von Schulfragen gehöre nicht in die «Geistesfreiheit»,

sondern in ein pädagogisches Fachblatt, darauf
hinweisen, daß es sich bei der Rüeggschen Schrift um einen


	Religion und Wissenschaft : [Teil 3]

