
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 3

Artikel: Glossen : I

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14 GEISTES FE EIHEIT Nr. 3

klärungen doch letzten Endes nur Bilder und Gleichnisse
sind, und daß es nur auf die Formulierung der Gesetze
ankommt, durch welche die Erscheinungen miteinander
verknüpft sind. Das, was eben Auguste Comte als die
gegenseitigen Beziehungen der Naturvorgänge «der Zeitfolge und
der Aehnlichkeit nach» bezeichnet.

Der ursächliche Zusammenhang der Erscheinungen Vird
aber am einfachsten durch die mathematische Zeichensprache
dargestellt, und wer von der Theorie mehr verlangt und etwa
die Aufdeckung des «inneren» Zusammenhanges oder des
«Wesens» der Ereignisse erwartet, der ist in einer metaphysischen

Denkweise befangen, über welche die moderne
Wissenschaft bereits zur Tagesordnung übergegangen ist. Unser

Erkenntnisdrang ist heute rein positivistisch gerichtet.
Ganz anders die religiösen Vorstellungen. Sie entstammen

dem menschlichen Gefühlsleben, und dieses hat mit der
Logik des Denkens gar nichts zu tun. Das Gefühl weiß
nichts von Gründen, es ist einfach da und fragt wenig
danach, ob es durch Tatsachen gerechtfertigt erscheint. Wer
liebt, dem kann man nicht begreiflich machen, daß der
Gegenstand seiner Zuneigung derselben unwürdig sei. In der
Praxis wird Fühlen und Denken dadurch in Einklang
gebracht, daß das Denken eine untergeordnete, dienende
Stellung einnimmt, nämlich nachträglich zu rechtfertigen hat,
wofür das Gefühl des Menschen mit sicherem Instinkt von
vornherein entschieden hat. Darum ist es auch zwecklos,
einen wahrhaft gläubigen Menschen durch Vernunftgründe
überzeugen zu wollen. Die Polemik") der Freidenker richtet
sich auch gar nicht gegen die gefühlsmäßig begründete
Gläubigkeit, sondern nur gegen die Religionsheuchelei, gegen den
Geist des Klerikalismus, welcher dort noch Gefühle
vorzutäuschen sucht, wo es gar keine Gefühle mehr gibt.

Der Glaube als solcher ist nicht dogmatisch, aber er
neigt zur Dogmatik und unterwirft sich sehr gegen sein
vieldeutiges Wesen der eindeutigen Konfession. Wahre
Religiosität war immer konfessionsfeindlich und neigte zur
Sektenbildung. Ist eine Religion einmal zur. Konfession
erstarrt, dann ist sie auch dahin. Vor allem ist ihre sittliche
Kraft, ihr Ethos dahin. Es ist natürlich leichter, Christus
als Gott zu verehren, als ihm sittlich Gefolgschaft zu leisten.
Die Vorherrschaft der Konfession beweist gerade die tiefe
Religionslosigkeit unserer Zeit.

Nur die konfessionelle Gemeinschaft, die Kirche, ist
dogmatisch. Sie stellt Glaubenssätze von unverbrüchlicher
Geltung auf, und diese Dogmen bilden das Fundament ihres
Bestandes. Wer sich gegen diese Dogmen auflehnt, ist ein
Ketzer, und mag er noch so religiös sein.

Die Starrheit der kirchlichen Dogmen ist wissenschaftsfeindlich,

daher auch fortschrittsfeindlich. Im Kampfe gegen
die «ruchlose, katholische Kirche» (Voltaire) kann und darf
das Freiderikertum nicht Halt machen vor dem religiösen
Wahn, selbst auf die Gefahr, als religionsfeindlich zu gelten.
Wenn der Klerikalismus nicht gebrochen werden kann,
solange das religiöse Empfinden in den Massen lebt, dann muß
durch systematische Aufklärung der Geist der Rückständigkeit

bekämpft werden, selbst wenn dadurch einige
zartbesaitete, religiöse Gemüter gekränkt würden. Fällt der Mantel,

muß der Herzog nach.
Da die Religiosität der Menschen sich nicht als ehrlich

und kräftig genug erwiesen hat, um dem Konfessionalismus
zu widerstehen, dann müssen wir eben die Diktatur der
Kirche an ihrer Wurzel zu treffen suchen. Im Kampfe gegen

• das kulturfeindiche Dogma der Kirche wollen wir gewiß die
Flagge des Roten Kreuzes, nämlich die Religion als Privatsache,

schonen. Wenn aber der Klerikalismus diese Flagge
mißbraucht und unter dem Schutze der Religion seine
Minierarbeit gegen den Fortschritt fortführt, dann sind wir
genötigt, nach dem Kriegsrecht zu verfahren und diese
Gefühlsambulanzen hinwegzufegen, hinter denen sich die
schwarze Garde der Reaktion heuchlerisch verschanzt.

(Fortsetzung folgt.)
") Polemik vernunftmässige Wechselrede.

OO<><>0OOO<X>O<><>C>OOOO<>O^

Der Propaganda -Fonds
der „Geistesfreiheit" bedarf der Speisung.

00<>00<>000<>0<>0<><>C«>00<>X>C^

Glossen.
I.

Unter dem Titel «Die Schule ohne Seele» vereinigt der
vom Basler Schulstreit her genugsam bekannte Erziehungsrat

Dr. August Ruegg eine Reihe seinerzeit in den katholischen

«Neuen Zürcher Nachrichten» veröffentlichten Artikel.
Wir wollen einen Gang durch das Büchlein machen; es wird
Uns lehrreichen Aufschluß über die Gesinnungsart des bas-
lerischen Erziehungsrates und seiner Partei in mannigfacher
Hinsicht geben. Kennzeichnend für die anmaßende
Selbstüberhebung dieser Herrschaften ist die Behauptung, die
Verwerfung der beiden katholisch-orthodoxevangelischen
Schulinitiativen durch das Baslervolk (18. II. 23) sei auf die Angst
der nichtkatholischen Massen vor der geistigen Macht des
Katholizismus zurückzuführen. Angst? Ja das mag schon
sein! Wer Kopf und Herz am rechten Flecke hat, der hat
schon Angst vor dem Vordringen des Katholizismus, leider
nur allzu wohlbegründete und berechtigte Angst, denn man
kennt diese von je und je her herrsch- und streitsüchtige,
ausschließliche, intolerante Mächt und ihre Wirksamkeit aus
der Leidensgeschichte der Menschheit zu gut, um ihre mit
allem Nachdruck betriebenen Versuche, wieder auf die
ehemalige Höhe zu kommen und dem Staat und dem Volk den
Fuß auf den Nacken zu setzen, nicht mit größter Besorgnis
zu gewahren und ihnen mit aller Entschiedenheit entgegenzutreten.

Das hat das Baslervolk am 18. Februar 1923 mit
aller Deutlichkeit getan, es hat die Gefahr noch im rechten
Augenblick erkannt. Als Gefahr für den Frieden und für
die Wohlfahrt des Volkes ist der römische Vorstoß
zurückgewiesen worden und nicht als «geistige Macht».

Mit demselben zelotischen Pharisäertum schiebt
Erziehungsrat Ruegg die Schuld am Kriege der vielgeschmähten
modernen Zivilisation zu. Wer oder was ist die Zivilisation?
Die Menschen sind sie, in Europa und Amerika in überwiegender

Mehrheit katholische, protestantische und sektiererische

Menschen, lauter gottgläubige, kirchentreue, getaufte
und registrierte Christenmenschen. Diese sind die Zivilisation

oder die Kultur, und diese haben den Krieg angezettelt
und geführt. Und die Kirche, die geistige Führerin dieser

Massen, hat den Krieg gebilligt, gepriesen als «das große
Reinemachen Gottes», hat mitgewirkt, als man die Völker
zur Schlachtbank führte, hat triumphierend in der Bibel
ausgerechnet, daß es Kriege bis zu der Welt Ende notwendiger-
weies geben müsse, warum? weil sonst die Weissagung des

Evangeliums falsch wäre, die viele und große Kriege bis zum
Ende der Zeiten prophezeit. Aber um all das kümmert sich
Erziehungsrat Ruegg nicht. Die Zivilisation hat die Probe
anno 1914 nicht bestanden, und damit basta.

Aber der Katholizismus hat sie bestanden. Ja, bestanden

in seiner Art: Als ein ungeheures Erschüttern durch die
Menschheit ging und endlich einmal eine große Idee, die Idee
«Nie wieder Krieg!» die Menschen verband, da hat sich die
katholische Kirche rdcht aus der Fassung bringen, nicht
erschüttern lassen; sie hat den Krieg als Mittel zu ihrem
Zwecke benutzt, hat durch die Vorgabe, der Krieg sei eine
Zuchtrute Gottes, die Gottgläubigen in Zerknirschung auf
die Knie niedergezwungen, hat sich damit, daß sie den Krieg
als eine Sendung Gottes erklärte, dem Staate dienstbar und
nützlich erwiesen, und nun, nach dem Kriege, fordert sie
vom Staat die Gegenleistung, und sie greift am rechten Ort
zu: Sie verlangt nichts geringeres als — die Jugend. —

Im 3. Kapitel, «Ohnmacht der Demokratie», geht es der
Staatsschule an den Kragen. Dr. Ruegg sagt von ihr u. a.:
«Die Staatsschule ist ein mit allen Nieten und Nägeln bu-
reaukratischer Systematisiererei so stark verklammerter und
fixierter Apparat, daß man von ihm so wenig eine Verjüngung

erwarten kann, als vom Uhrwerk eines belgischen Glok-
kenturmes.» Aber nicht diese übertriebene, gehässige
Anklage gegen die gewiß reformbedürftige Staatsschule ist es,
die uns hier beschäftigen soll, ich habe sie bloß als Stilprobe
angeführt. Hören wir, was er zur konfessionellen Neutralität
der Schule sagt. Daß sie den Kindern aller Geistesrichtungen

gerecht werden will, macht er ihr zum Vorwurf, den
Willen zu dieser Neutralität nennt er etwas Unsinniges und
Unmögliches, und er behauptet, in der Praxis komme dieser
Neutralitätswille als geistige Vergewaltigung der Minoritäten

durch die Majoritäten zum Ausdruck. Ein Glanzstück
katholischer Denkungsart! Wie sollte ein Anhänger der



Nr. 3 GEISTESFREIHEIT 15

aileinseligmachenden Kirche, die das Weltmonopol auf die
Wahrheit in allen Dingen und deren Oberleiter sich die
Eigenschaft der Unfehlbarkeit anmaßt, den Gedanken zu
fassen vermögen, daß ein anderer recht haben könnte, daß
es außerhalb der katholischen Kirche eine gleichwertige
Sittlichkeit gebe. Wie sollte in einem solchen Kopfe der
Gedanke der Toleranz aufkommen hönnen! Aber diese wirkliche,

ehrliche, verstehende Toleranz, die nicht Vergewaltigung

ist, gibt es wirklich, sie ist außerhalb der katholischen
und orthodoxen evangelischen Kirche wirklich vorhanden.
Wir Freidenker z. B., und gewiß auch viele Protestanten und
Katholiken aus dem Volke, die mit der Pfaffenschaft nicht
in engere Berührung kommen, und demnach ihr natürliches
Denken noch besitzen, haben die aus der Erfahrung gewonnene

Ueberzeugung, daß man ganz wohl tief und eindringlich
Kindern aller Bekenntnisse sittlichen Unterricht erteilen

kann, ohne eines zu benachteiligen oder zu verletzen,
und daß die Betonung dieses Gemeinsamen, Einigenden die
schöne Pflicht und das schöne Recht unserer öffentlichen
Staatsschulen ist, die ja die Kinder fürs Leben, also zum
gegenseitigen friedlichen Verkehr, zu gedeihlichem
Zusammenwirken erziehen soll. Aber diese Eintracht, dieses
Sichverstehen, dieses wortlose Ueberbrücken konfessioneller
Gegensätze ist dem Wegmacher Roms ein Dorn im Auge. Denn
wo bliebe die Macht, die Selbstherrlichkeit der katholischen
Kirche, wenn der Gedanke an ihre alleinseligmachende
Kraft, ihre erhabene Stellung, in den Massen verloren ginge,
wenn der katholische Mensch aufhörte, sich im Gegensatz
der für die Ewigkeit verlorenen Anders- und Nichtgläubigen
als den durch die Vermittlung der Kirche Auserkorenen Gottes

zu halten! Wie im Grunde zuwider, weil dem absolutistischen

Katholizismus wesensfremd, dem Erziehungsrat
August Rüegg die Toleranz, also die Duldung, das friedliche
Sichverstehenwollen ist, geht daraus hervor, daß er ihr unter
dem vielsagenden Titel «Die Stickstoffatmosphäre der Toleranz

und der Neutralität» ein eigenes Kapitel einräumt.
Davon ein andermal.

Man sollte mit dem Herrn Doktor Rüegg eigentlich nicht
rechten; er verdient es um seiner Spottsucht und höchst
geringen Wahrheitsliebe willen nicht, daß man ihn ernst
nimmt; aber seine Auseinandersetzungen gewähren einen so
interessanten Einblick in die geistige Verfassung der
römisch-katholischen Führerschaft und zeigen uns so deutlich,
wohin wir kämen, wenn diese Herren wieder ans Ruder
gelangten, daß wir ihnen einige Aufmerksamkeit schenken
müssen.

Er macht — in dem Kapitel über die Ohnmacht der
Demokratie — den nichtkonfessionellen Ethikunterricht, der
in dem Kinde die sittlichen Anlagen und Erkenntnisse zu
wecken und zu fördern trachtet, kraft denen es ein wirkendes

und helfendes Glied in der menschlichen Gesellschaft
werden soll, den Ethikunterricht, der auch das Tier einbezieht

in den Kreis der Lebeweseri, denen gegenüber der
Mensch Pflichten hat, den Ethikunterricht, der den Blick
des Kindes über die Schranken der Familie, der Gemeinde,
des Staates hinweg auf die Menschheit lenkt, die einst eine
einige, zusammenwirkende, vom Frieden beglückte Gemeinschaft

werden soll — diesen Ethikunterricht macht er lächerlich

als «poetische Gefühls- und Idealduselei», geschöpft aus
erbaulichen Erzählungen von allgemeiner Menschlichkeit
und aus Tierschutzkalender-Anekdoten; er macht ihm den
Vorwurf völliger Fruchtlosigkeit; das hohe Ideal der einigen
Menschheit, dieser größte Gedanke, der je große, von
konfessionellen Fesseln freie Geister gedacht haben, dieses
herrlichste Sehnen und Wollen und Glauben ist dem engherzigen
Streiter der römisch-katholischen, welteroberungssüchtigen
Legion, Dr. August Rüegg in Basel, ein häßlicher, verab-
scheuungswürdiger, unerträglicher Gedanke. Nach ihm ist
es nicht wahr, daß die Lehrer, die die Jugend im Sinne dieses

höchsten Ideals, dieser brennendsten Sehnsucht aller
wahren Menschenfreunde, erziehen, der Jugend die tausendfältigen

Zusammenhänge zwischen örtlich und zeitlich Nächsten

und Fernsten, die Abhängigkeit aller von allen
aufweisen, die Jugend zur Erkenntnis der Verantwortlichkeit
des einzelnen für die Gesamtheit führen und damit eine edle,
unegoistische, feste Grundlage für ihr Handeln schaffen
wollen. Für ihn besteht dieses Erziehungsideal gar nicht, wie
ihm die Menschheit als einiger Bund froher, sich verstehen¬

der Menschen eine Lächerlichkeit und kein Ideal ist. Katholisch

muß erzogen werden, sonst ist es überhaupt keine
Erziehung, und ein Lehrer, die diese eine Forderung nicht er-*
füllt, ist für ihn ein Frevler im Weinberge des Herrn. Da
sind ihm die ideallosen Stundengeber, die mit der konfessionellen

Sittenlehre gleich die Sittenlehre überhaupt über Bord
werfen und damit ihre vornehmste Aufgabe, die Erziehung,
preisgeben, noch lieber. Nicht daß er sie gar hoch
einschätzte, aber er setzt ihnen doch ein blechern Kränzlein auf,
indem er sagt: «Diejenigen Lehrer der Staatsschule, die
eigenmächtig davon absehen, ihren Unterricht mit der
Margarinesauce fader Menschheitsideale und Gefühlsduseleien

im Sinne der sogenannten Neutralitäts-, Humanitätsund
Alltoleranzschwärmer zu servieren und sich auf die

Vermittlung bloßen Tatsachenwissens beschränken, verdienen
demgegenüber (der konfessionell neutralen Ethik) eine
gewisse Anerkennung für ihre Aufrichtigkeit. Sie gestehen
wenigstens zu, daß sie keine Erzieher oder Bildner der
Jugend, sondern nur Verwalter des Wissens und Kontrolleure
des Lernens sind.» Solche Kreaturen mögen dem Herrn
Erziehungsrat von Basel allerdings schon angenehmer sein als
Lehrer, die, von einem Erziehungs- und Menschheitsideal
durchdrungen, der Jugend die Augen und das Herz öffnen
für ihre Mitmenschen und, ohne das obskure Rüstzeug der
katholischen Kirche, Erzieher im besten und tiefsten Sinne
des Wortes sind. Dr. Ruegg erkennt in ihnen die
gefährlichsten Konkurrenten Roms im Kampf um die Jugend und
die Zukunft. Daher seine nervöse Feindseligkeit gegen sie.

E. Br.

Ausländliches.
Frankreich und der Vatikan haben sich nach

zwanzigjährigem Schmollen ausgesöhnt. Es gab eine Zeit, wo sich
die Republik entschieden auf romfreien Boden stellte. Com-
bes (1902—1905 Ministerpräsident) proklamierte die Trennung

von Kirche und Staat, was einen Bruch der traditionellen
französisch-vatikanischen Beziehungen bedeutete; denn

das Schema dieser Trennung lautete, daß der französische
Staat keine katholische Kirche als solche anerkannte, weder
den römischen Stuhl noch die katholischen Bischöfe in
Frankreich, nicht einmal die Pfarreien, sondern nur den
«katholischen Kultus» als den Glauben eines Teils seiner Bürger.
Wenn diese Bürger die vom Staate beschlagnahmten Güter
der Kirche haben wollten, so müßten sie sich hierzu in einer
vom Staate vorgeschriebenen legalen Form konstituieren,
nämlich den sogenannten «Kultusgesellschaften».

Zwei Encykliken des Papstes Pius X. im Jahre 1906
vervollständigten den Bruch. — Der Krieg änderte die Verhältnisse.

Frankreich hatte, wie jeder kriegführende Staat, den
Klerus zur Begeisterung der Massen nötig, und der Klerus
stellte sich mit Feuereifer an die Spitze der nationalen Sache.
Damit war der Kulturkampf selbstverständlich begraben.
Zwar bestand Frankreich auf der Form seiner Forderung,
hatte aber nichts dagegen, daß Rom das Gesetz nach eigenem
Gutdünken interpretierte, was in einer Weise geschah, daß
die heute von Pius XI. anerkannten Diözesanvereinigungen
in der Sache nicht das Geringste mehr mit den von Combes
geschaffenen jKultusgemeinschaften zu tun haben. Sie sind
einfach Organe der Hierarchie, die der Staat anerkennt und
denen er autoritativen Charakter gibt.

Rom hat also dank seiner Beharrlichkeit, mit der es den
günstigsten Moment zum Handeln abzuwarten versteht,
gesiegt, und man wird lange warten können, bis in Frankreich
in kirchenpolitischer Hinsicht wieder ein frischerer Wind
weht.

Auch in Italien wird die Uhr rückwärts geschraubt. Nach
Mussolini muß dem Volk die Religion erhalten bleiben. Am
empfänglichsten für diese ist die noch nicht selbständig
urteilende Jugend. Also herein mit der Religion in die Schule!
In § 3 des neuen Unterrichtsgesetzes heißt es u. a.: «Das
Fundament und die Krönung des Elementarunterrichtes bildet

auf jeder seiner Stufen der christliche Religionsunterricht
in seiner durch die katholische Tradition gegebenen

Form.»
Die Religion hat den ganzen Unterricht zu durchtränken:

Das Gesangsprogramm schreibt religiöse Lieder vor,
im Sprachenunterricht sind Helden des Glaubens zu behan-


	Glossen : I

