
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 3

Artikel: Religion und Wissenschaft : II Dogma, Hypothese, Fiktion

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 3 ZÜRICH, 31. März 1924

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 7. Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :
A. Binder, Fischerweg 3, Basel

Postcheckkonto V 6915

Die Einheit alles Seins verhennt, wer dreist
den Stoff nur oder nur die Seele preist,
denn Erd' und Himmel sind das gleiche Rätsel,
der Körper selbst ist unbekannter Geist.

Hieronymus Lorm.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeierzeiie oder deren
Raum I Rp.

Religion und Wissenfdiaft.
Von Professor Theodor Hartwig.

II.
Dogma, Hypothese, Fiktion.

Um die scharfe Untersoheiidung dieser drei Begriffe hat
sich der bekannte Philosoph Hans Vaihinger ein dauerndes
Verdienst erworben.1) Insbesondere hat er gezeigt, wie im
Laufe der Zeiten Ideenverschiebungen eintraten, indem das
Glaubensbedürfnis der Menschen bestrebt ist, Fiktionen zu
Dogmen zu erheben, während umgekehrt der Erkenntnisdrang

der Menschen Dogmen zerstört und die wahre Natur
ihres fiktiven Charakters aufdeckt. So kann man denn in
der Geistesgeschichte der Menschheit diese beiden Arten
von Ideenverschiebungen verfolgen, welche einerseits einer
Glaubensrichtung, andererseits einer Erkenntnistendenz
entsprechen.

Selbstverständlich hat es auch in der Wissenschaft nicht
an Versuchen gefehlt, Dogmen aufzustellen, denn die
metaphysisch gesinnten Forscher, diese Verehrer des Absoluten,
neigten in ihren Anschauungen zu einem Zelotismus,2)
welcher an Unduldsamkeit dem religiösen Fanatismus wenig
nachstand. Diese wissenschaftlichen Pfaffen schwuren auf
ihre Theorien wie auf eine heilige Schrift und verschuldeten
mit ihrer Sucht, unumstößliche Wahrheiten zu verkünden,
daß ihre Lehren die bedenkliche Form von Glaubensartikeln
annahmen. Da haben denn auch die Finsterlinge Mut
bekommen, den «Glauben» der Wissenschaft abfällig zu
kritisieren.

Aber in neuester Zeit, insbesondere seit Ernst Mach
und Richard Avenarius, überwiegt die Erkenntnistendenz.
Man begnügt sich mit der Ordnung und Sichtung des
Tatsachenmaterials und verzichtet auf müßige Spekulationen:
«Die höchste Philosophie des Naturforschers besteht eben
darin, eine unvollendete Weltanschauung zu ertragen und
einer scheinbar abgeschlossenen, aber unzureichenden
vorzuziehen.» (Mach.)

Zu diesen unzureichenden Weltanschauungen gehören
die Religionen mit ihren Gefühlsekstasen; ihre Entstehung
und Ausbreitung läßt sich psychologisch recht gut begreifen,
denn in ihren Glaubenskonstruktionen offenbart sich der
Trieb nach Wunscherfüllung, welcher im menschlichen
Unterbewußtsein schlummert und auch unsere Träume wesentlich

beeinflußt. Es ist derselbe Trieb nach Wunscherfüllung,
welcher sich in der Gestaltung der Märchen wirksam erweist,
wie die psychoanalytische Schule3) seit Professor Freud
längst nachgewiesen hat.

Aber auch Denkekstasen verleiten zur Aufstellung von
Glaubenssätzen, und so finden wir in allen metaphysischen
Systemen Anschauungen, welche sich auf eine Art Ueber-
welt, jenseits aller Erfahrung, beziehen. Schon August Comte,
der Begründer des Positivismus, hat auf diesen Umstand
aufmerksam gemacht und den metaphysischen Zustand als

*) Vgl. «Die Philosophie des Als ob», System der theoretischen,

praktischen und religiösen Fiktionen der Menschheit.
-) Zelotismus engherziger und blinder Religionseifer.
:!) Analyse Auflösung, Zergliederung, im Gegensatze zur

Synthese (Zusammensetzung, Verbindung), daher- Psychoanalyse
Zergliederung des Seelenlebens.

«eine Modifikation» (Abart) des theologischen Zustandes4)
bezeichnet:

«Erst im positiven Zustand erkennt man endlich die
Unmöglichkeit, ein unbedingtes Wissen zu erreichen; man gibt
es auf, den Ursprung und die Bestimmung des Weltalls zu
ermitteln und die inneren Ursachen der Erscheinungen zu
erkennen. Statt dessen strebt man, deren Gesetz« zu
entdecken, das heißt, deren Verhältnisse der Zeitfolge und der
Aehnlichkeit nach. Die Erklärung der Tatsachen besteht
nur noch in der Verknüpfung der einzelnen Erscheinungen
mit einigen allgemeinen Tatsachen, deren Zahl der
Fortschritt der Wissenschaften stetig zu .vermindern strebt.»

Die metaphysischen Vorstellungen stützen sich auf die
Spekulation, die wissenschaftlichen Annahmen aber durchaus

auf die Erfahrung. Die Wissenschaft ist ihrem Wesen
nach positivistisch gerichtet, und man darf sie nicht dafür
verantwortlich machen, daß noch immer manche ihrer
Vertreter in der metaphysischen Denkweise befangen sind und
in dem Wahne, eine absolute, ewige Wahrheit ergründen
zu können, darüber grübeln, «was die Welt im Innersten
zusammenhält». (Goethe: «Faust».)

Die Wissenschaft setzt sich bescheidenere Ziele, und alle
ihre Annahmen, welche über die Erfahrung hinausgehen,
sind nur Hilfsvorstellungen, welche die Forschung anregen
sollen, ein Glaube mit Vorbehalten, während die Religion
durch ihre definitiven Glaubensartikel jede Forschung
hemmt und unterbindet. Wenn irgendein Wissenschaftler
vorläufigen Begriffskonstruktionen absolute Geltung
zuschreibt, dann ist er Metaphysiker und hat bereits den realen
Boden der Wissenschaft verlassen. Dies soll an den
Definitionen der Begriffe Dogma, Hypothese und Fiktion gezeigt
werden.

Das Wort «Dogma» stammt aus dem Griechischen und
bedeutet eine, als positive Behauptung ausgesprochene
Lehrmeinung. In dem Maße, als die Wissenschaft immer mehr
zu der empyrischen (erfahrungsmäßigen) Methode übergeht,
mit Beobachtung und Experiment arbeitet, hört sie auf, Dogmen

aufzustellen. Die Zeit ist vorüber, da ein Philosoph
(Hegel) auf einen Einwand, daß seine Behauptungen den
Tatsachen widersprechen, antworten durfte: «Umso schlimmer

für die Tatsachen.» Heute werden wir im Falle der
Auffindung solcher Tatsachen, welche sich einer Theorie nicht
fügen, nur sagen können: «Umso schlimmer für die Theorie.»

Die Wissenschaft hat längst aufgehört, Dogmen
aufzustellen, und begnügt sich, die Welt, das heißt die Tatsachen,
denkökononmisch5) zu erfassen. Das Muster der Denkökonomie

ist die Mathematik, und es ist eine tiefe Einsicht in
das Wesen der Wissenschaftlichkeit, wenn Kant in seinen
«Metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft»
sagt:

«Ich behaupte aber, daß in jeder besonderen Naturlehre
nur so viel eigentliche Wissenschaft angetroffen werden
könne, als darin Mathematik anzutreffen ist.»

Kant wollte damit sagen, daß alle wissenschaftlichen Er-

4) Theologie Lehre vom Göttlichen.
5) Öekonomie Wirtschaft, Sparsamkeit. Denkökonomisch

ist jene Methode der Begriffsbildung, welche mit möglichst
sparsamen Mitteln arbeitet.



14 GEISTES FE EIHEIT Nr. 3

klärungen doch letzten Endes nur Bilder und Gleichnisse
sind, und daß es nur auf die Formulierung der Gesetze
ankommt, durch welche die Erscheinungen miteinander
verknüpft sind. Das, was eben Auguste Comte als die
gegenseitigen Beziehungen der Naturvorgänge «der Zeitfolge und
der Aehnlichkeit nach» bezeichnet.

Der ursächliche Zusammenhang der Erscheinungen Vird
aber am einfachsten durch die mathematische Zeichensprache
dargestellt, und wer von der Theorie mehr verlangt und etwa
die Aufdeckung des «inneren» Zusammenhanges oder des
«Wesens» der Ereignisse erwartet, der ist in einer metaphysischen

Denkweise befangen, über welche die moderne
Wissenschaft bereits zur Tagesordnung übergegangen ist. Unser

Erkenntnisdrang ist heute rein positivistisch gerichtet.
Ganz anders die religiösen Vorstellungen. Sie entstammen

dem menschlichen Gefühlsleben, und dieses hat mit der
Logik des Denkens gar nichts zu tun. Das Gefühl weiß
nichts von Gründen, es ist einfach da und fragt wenig
danach, ob es durch Tatsachen gerechtfertigt erscheint. Wer
liebt, dem kann man nicht begreiflich machen, daß der
Gegenstand seiner Zuneigung derselben unwürdig sei. In der
Praxis wird Fühlen und Denken dadurch in Einklang
gebracht, daß das Denken eine untergeordnete, dienende
Stellung einnimmt, nämlich nachträglich zu rechtfertigen hat,
wofür das Gefühl des Menschen mit sicherem Instinkt von
vornherein entschieden hat. Darum ist es auch zwecklos,
einen wahrhaft gläubigen Menschen durch Vernunftgründe
überzeugen zu wollen. Die Polemik") der Freidenker richtet
sich auch gar nicht gegen die gefühlsmäßig begründete
Gläubigkeit, sondern nur gegen die Religionsheuchelei, gegen den
Geist des Klerikalismus, welcher dort noch Gefühle
vorzutäuschen sucht, wo es gar keine Gefühle mehr gibt.

Der Glaube als solcher ist nicht dogmatisch, aber er
neigt zur Dogmatik und unterwirft sich sehr gegen sein
vieldeutiges Wesen der eindeutigen Konfession. Wahre
Religiosität war immer konfessionsfeindlich und neigte zur
Sektenbildung. Ist eine Religion einmal zur. Konfession
erstarrt, dann ist sie auch dahin. Vor allem ist ihre sittliche
Kraft, ihr Ethos dahin. Es ist natürlich leichter, Christus
als Gott zu verehren, als ihm sittlich Gefolgschaft zu leisten.
Die Vorherrschaft der Konfession beweist gerade die tiefe
Religionslosigkeit unserer Zeit.

Nur die konfessionelle Gemeinschaft, die Kirche, ist
dogmatisch. Sie stellt Glaubenssätze von unverbrüchlicher
Geltung auf, und diese Dogmen bilden das Fundament ihres
Bestandes. Wer sich gegen diese Dogmen auflehnt, ist ein
Ketzer, und mag er noch so religiös sein.

Die Starrheit der kirchlichen Dogmen ist wissenschaftsfeindlich,

daher auch fortschrittsfeindlich. Im Kampfe gegen
die «ruchlose, katholische Kirche» (Voltaire) kann und darf
das Freiderikertum nicht Halt machen vor dem religiösen
Wahn, selbst auf die Gefahr, als religionsfeindlich zu gelten.
Wenn der Klerikalismus nicht gebrochen werden kann,
solange das religiöse Empfinden in den Massen lebt, dann muß
durch systematische Aufklärung der Geist der Rückständigkeit

bekämpft werden, selbst wenn dadurch einige
zartbesaitete, religiöse Gemüter gekränkt würden. Fällt der Mantel,

muß der Herzog nach.
Da die Religiosität der Menschen sich nicht als ehrlich

und kräftig genug erwiesen hat, um dem Konfessionalismus
zu widerstehen, dann müssen wir eben die Diktatur der
Kirche an ihrer Wurzel zu treffen suchen. Im Kampfe gegen

• das kulturfeindiche Dogma der Kirche wollen wir gewiß die
Flagge des Roten Kreuzes, nämlich die Religion als Privatsache,

schonen. Wenn aber der Klerikalismus diese Flagge
mißbraucht und unter dem Schutze der Religion seine
Minierarbeit gegen den Fortschritt fortführt, dann sind wir
genötigt, nach dem Kriegsrecht zu verfahren und diese
Gefühlsambulanzen hinwegzufegen, hinter denen sich die
schwarze Garde der Reaktion heuchlerisch verschanzt.

(Fortsetzung folgt.)
") Polemik vernunftmässige Wechselrede.

OO<><>0OOO<X>O<><>C>OOOO<>O^

Der Propaganda -Fonds
der „Geistesfreiheit" bedarf der Speisung.

00<>00<>000<>0<>0<><>C«>00<>X>C^

Glossen.
I.

Unter dem Titel «Die Schule ohne Seele» vereinigt der
vom Basler Schulstreit her genugsam bekannte Erziehungsrat

Dr. August Ruegg eine Reihe seinerzeit in den katholischen

«Neuen Zürcher Nachrichten» veröffentlichten Artikel.
Wir wollen einen Gang durch das Büchlein machen; es wird
Uns lehrreichen Aufschluß über die Gesinnungsart des bas-
lerischen Erziehungsrates und seiner Partei in mannigfacher
Hinsicht geben. Kennzeichnend für die anmaßende
Selbstüberhebung dieser Herrschaften ist die Behauptung, die
Verwerfung der beiden katholisch-orthodoxevangelischen
Schulinitiativen durch das Baslervolk (18. II. 23) sei auf die Angst
der nichtkatholischen Massen vor der geistigen Macht des
Katholizismus zurückzuführen. Angst? Ja das mag schon
sein! Wer Kopf und Herz am rechten Flecke hat, der hat
schon Angst vor dem Vordringen des Katholizismus, leider
nur allzu wohlbegründete und berechtigte Angst, denn man
kennt diese von je und je her herrsch- und streitsüchtige,
ausschließliche, intolerante Mächt und ihre Wirksamkeit aus
der Leidensgeschichte der Menschheit zu gut, um ihre mit
allem Nachdruck betriebenen Versuche, wieder auf die
ehemalige Höhe zu kommen und dem Staat und dem Volk den
Fuß auf den Nacken zu setzen, nicht mit größter Besorgnis
zu gewahren und ihnen mit aller Entschiedenheit entgegenzutreten.

Das hat das Baslervolk am 18. Februar 1923 mit
aller Deutlichkeit getan, es hat die Gefahr noch im rechten
Augenblick erkannt. Als Gefahr für den Frieden und für
die Wohlfahrt des Volkes ist der römische Vorstoß
zurückgewiesen worden und nicht als «geistige Macht».

Mit demselben zelotischen Pharisäertum schiebt
Erziehungsrat Ruegg die Schuld am Kriege der vielgeschmähten
modernen Zivilisation zu. Wer oder was ist die Zivilisation?
Die Menschen sind sie, in Europa und Amerika in überwiegender

Mehrheit katholische, protestantische und sektiererische

Menschen, lauter gottgläubige, kirchentreue, getaufte
und registrierte Christenmenschen. Diese sind die Zivilisation

oder die Kultur, und diese haben den Krieg angezettelt
und geführt. Und die Kirche, die geistige Führerin dieser

Massen, hat den Krieg gebilligt, gepriesen als «das große
Reinemachen Gottes», hat mitgewirkt, als man die Völker
zur Schlachtbank führte, hat triumphierend in der Bibel
ausgerechnet, daß es Kriege bis zu der Welt Ende notwendiger-
weies geben müsse, warum? weil sonst die Weissagung des

Evangeliums falsch wäre, die viele und große Kriege bis zum
Ende der Zeiten prophezeit. Aber um all das kümmert sich
Erziehungsrat Ruegg nicht. Die Zivilisation hat die Probe
anno 1914 nicht bestanden, und damit basta.

Aber der Katholizismus hat sie bestanden. Ja, bestanden

in seiner Art: Als ein ungeheures Erschüttern durch die
Menschheit ging und endlich einmal eine große Idee, die Idee
«Nie wieder Krieg!» die Menschen verband, da hat sich die
katholische Kirche rdcht aus der Fassung bringen, nicht
erschüttern lassen; sie hat den Krieg als Mittel zu ihrem
Zwecke benutzt, hat durch die Vorgabe, der Krieg sei eine
Zuchtrute Gottes, die Gottgläubigen in Zerknirschung auf
die Knie niedergezwungen, hat sich damit, daß sie den Krieg
als eine Sendung Gottes erklärte, dem Staate dienstbar und
nützlich erwiesen, und nun, nach dem Kriege, fordert sie
vom Staat die Gegenleistung, und sie greift am rechten Ort
zu: Sie verlangt nichts geringeres als — die Jugend. —

Im 3. Kapitel, «Ohnmacht der Demokratie», geht es der
Staatsschule an den Kragen. Dr. Ruegg sagt von ihr u. a.:
«Die Staatsschule ist ein mit allen Nieten und Nägeln bu-
reaukratischer Systematisiererei so stark verklammerter und
fixierter Apparat, daß man von ihm so wenig eine Verjüngung

erwarten kann, als vom Uhrwerk eines belgischen Glok-
kenturmes.» Aber nicht diese übertriebene, gehässige
Anklage gegen die gewiß reformbedürftige Staatsschule ist es,
die uns hier beschäftigen soll, ich habe sie bloß als Stilprobe
angeführt. Hören wir, was er zur konfessionellen Neutralität
der Schule sagt. Daß sie den Kindern aller Geistesrichtungen

gerecht werden will, macht er ihr zum Vorwurf, den
Willen zu dieser Neutralität nennt er etwas Unsinniges und
Unmögliches, und er behauptet, in der Praxis komme dieser
Neutralitätswille als geistige Vergewaltigung der Minoritäten

durch die Majoritäten zum Ausdruck. Ein Glanzstück
katholischer Denkungsart! Wie sollte ein Anhänger der


	Religion und Wissenschaft : II Dogma, Hypothese, Fiktion

