
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 11

Artikel: Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes : 1863 - 1888 [Teil 5]

Autor: Kluge, Ernfried Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


64 GEISTESFREIHEIT Nr., Ii

teslästerung «feststellte»!! Das Schöffengericht sprach also:
«Eine Beleidigung (Gottes) ist schon deshalb nicht möglich,
weil «Gott» keine Person, sondern lediglich ein von Menschen
gebildeter Begriff ist, entsprungen aus der Erkenntnis,
daß wir viele Dinge und Erscheinungen in uns und um uns
mit unserem Verstände nicht zu erklären und zu erfassen
vermögen.«

Das heißt so viel als: Der Gottesbegriff ist ein Lückenbüßer

für mangelndes Wissen und Erkennen. Und wirklich
lehrt die Erfahrung von Jahrhunderten, daß Gott und die
damit verbundenen mystischen Vorstellungen in einem
Menschen um so üppiger wuchern, je armseliger es mit seinem
Wissen und Erkennen bestellt ist.

Wenn aber «Gott» nichts als ein menschlicher Begriff,
eine Idee, ein Phantasiegebilde ist, ist es dann nicht der
aufgelegte Unsinn, von Gotteslästerung zu sprechen!?
Begriffslästerung Phantasielästerung

Darauf wird man wieder die Antwort hören, den Gläubigen

sei «Gott» ein heiliger Begriff.
Worauf zu sagen ist, erstens: Ein Begriff hat nicht immer

und überall denselben Inhalt, dieser verändert sich nach
Zeit und Umständen. Zweitens: Jeder Begriff kann Gegenstand

der Besprechung, auch des Streites werden; es liegt
kein Grund vor, hierin mit dem Begriff «Gott» eine
Ausnahme zu machen, haben doch gerade die Theologen sich um
den Inhalt dieses und manchen andern «heiligen» Begriffes
weidlich gestritten^ Und drittens: Wenn die Theologen und
ihre Nachtreter und Scharwenzler wünschen, daß ihr Gottesbegriff

mit Ehrfurcht behandelt werde, so ist es ihre Sache,
ihm einen Inhalt zu geben, der ehrfurchterweckend ist. Läßt
sich vom katholischen Gottesbegriff behaupten, er besitze
diese Eigenschaft? Diese Frage muß sich jeder selber
beantworten; es kommt ganz darauf an, welche Stellung, welche
Rolle, welche Eigenschaften man einem geglaubten oder bloß
theoretisch gedachten Gotte zuschreibt, damit er einem als
ein Ideal erscheint. -

Dem Vernehmen nach soll Dr. Canova im katholischen
Gottesbegriff kein sittliches Ideal, sondern eher
verbrecherische Züge erblicken. Ich kenne die genaue Fassung
nicht, kann mich also nicht dazu äußern.. Der unbefangene
Richter wird sich die Frage vorlegen müssen, ob die Auffassung

des Angeklagten aus einer ernsten Betrachtung des
katholischen Gottesbegriffes hervorgegangen sei oder nicht,
ob es unter Ausschluß jeglicher Gehässigkeit möglich sei,
zu einem sittlich abschätzenden Urteil über den «katholischen
Gott» zu gelangen. Wenn ja, müßte der Richter den
Angeklagten selbstverständlich freisprechen, denn wenn die Theologen

einen Gottesbegriff aufstellen, der dem außenstehenden

Unbefangenen aus menschlich-moralischem Empfinden
als sittlich tiefstehend erscheinen kann, so fällt die Schuld
der Gotteslästerung auf sie, die Theologen, zurück, die sie
dadurch begingen, indem sie einen sittlich mangelhaften
Gottesbegriff konstruierten.

Also wird sich der unbefangene Richter beispielsweise
fragen: Schwebte dem Angeklagten bei seinem abschätzenden

Urteil der Gott des alten Testamentes vor, der bei einer
Reihe von Vorkommnissen, die nach der heutigen Auffassung

moralisch höchst anrüchig sind, die Hand im Spiele
hatte? Oder dachte er an den Gott der Ketzerverfolgungen
und der Hexenverbrennungen? Oder war's der Gott, der
als Statthalter Christi auf dem heiligen Stuhl zu Rom Scheusale

von der Art Alexanders VI. duldete? Oder der Gott der
Glaubenskriege? Oder der Gott, der .den Weltkrieg als «grosses

Reinemachen» über die Menschheit verhängt hat? Oder
ist der Angeklagte am Ende durch den Mordfall Bernet zu
seiner Auffassung des katholischen Gottes gekommen?, denn
die gutkatholischen «Neuen Zürcher Nachrichten» haben
bekanntlich geschrieben, das ermordete Mädchen sei zu gut
für diese Welt gewesen, und darum habe «es der Herrgott
schon so früh in ein besseres Jenseits geholt», und haben
damit gewissermaßen Gott zum ideellen Urheber der grausigen

Tat gestempelt. Der Richter könnte den Angeklagten
auch fragen, ob er durch den Gott der Jesuitenmoral zu
seinem Urteil gekommen sei, und so weiter.

Für uns Freidenker hat der Fall, deshalb besondere
Bedeutung, weil wir daraus ersehen, daß die Kirche immer noch
eine bevorzugte Stellung im Staate einnimmt, indem (noch
in einer Reihe von Kantonen) das Recht der freien Meinungs¬

äußerung der Kirche gegenüber eingeschränkt ist; aber auch
der Entwurf zum neuen eidgenössischen Strafgesetzbuch
1918 enthält einen Artikel, der, wenn er auch nicht geradezu
Gotteslästerungsartikel genannt werden kann, doch so
gefaßt ist, daß er als bequeme Handhabe zur Anhebung von
Gotteslästerungsprozessen dienen kann. Da heißt es, sich
beizeiten vorsehen! Freidenker, unsere Organisation ist auch
in der freien Schweiz eine dringende Notwendigkeit! E. Br.

Aus der Zeit des fdiweizerifdien Kulturkampfes
1863—1888.

Von Emfried Eduard Kluge..
(Fortsetzung.)

Scharfe Anträge wurden in dieser Sitzung gestellt. So
machte der Abgeordnete Carteret den Vorschlag, man möge
zur sofortigen Verhaftung Mermillods schreiten, doch wurde
er von Staatsrat Türrettini energisch bekämpft, der ein
solches Vorgehen als ungesetzlich darstellte, obgleich «der neu
erstandene bischöfliche Ordinarius schon manchjährigen
Ungehorsam erwiesen und auch seine Untergebenen dazu
verleitet hatte». — Zunächst wurde eine Abordnung an den
Staatsanwalt beschlossen, um sich über die rechtliche Seite
der Frage zu orientieren, sodann wurden Abgeordnete nach
Bern geschickt, um sich mit dem Bundesrat ins Einvernehmen

zu setzen. Gestützt auf das Gutachten des Staatsanwaltes

sehritt dann die genferische Regierung am 8. Februar
zur Bestrafung sämtlicher Geistlicher, die das erwähnte
Breve auf bloße Anordnung Mermillods verlesen hatten,
indem sie die nächste Vierteljahresbesoldung zurückhielt. Der
Bundesrat seinerseits reichte am 11. Februar an den
päpstlichen Geschäftsträger folgende Erklärung:

«Der Bundesrat gesteht der obersten kirchlichen
Behörde das Recht nicht zu, die Katholiken des Kantons
Genf von der Diözese, der sie gesetzlich angehören,
einseitig zu trennen.

Er beehrt sich demgemäß, Msgr. Agnozzi zu ersuchen,
dem heiligen Stuhle zur Kenntnis zu bringen, daß die
Eidgenossenschaft auch künftighin, wie sie es bisher
getan, nur die Diözese Lausanne und Genf anerkennen
werde, wie solche seit 1820 bestanden hat, und daß er
dem apostolischen Vikar, welchen das Breve am 16.
Januar 1873 designiert hat, jeden offiziellen Charakter
abspreche; daß er sich nötigenfalls dem entgegensetzen
werde, daß dieser in der Schweiz Funktionen ausübe,
welche der heilige Stuhl ohne vorgängige Zustimmung
der staatlichen Behörde nicht das Recht hatte, ihm zu
übertragen.

Die Bundesbehörden halten an der Ansicht fest, daß
die Maßnahmen des heiligen Stuhles, welche die Zahl, die
Umschreibung und die Trennung von schweizerischen
Bistümern zum Gegenstande haben, ihrem Wesen nach
zugleich konfessionelle und politische Bedeutung haben
und der ausdrücklichen Zustimmung des Bundes bedürfen.»

Gestützt auf diese bundesrätliche Erklärung faßte der
Staatsrat von Genf am 12. Februar folgenden Beschluß:

«Die päpstliche Entscheidung, kraft welcher ein
apostolisches Vikariat für den Kanton Genf errichtet worden •

ist, wird obrigkeitlich nicht anerkannt und als nichtig
und nicht geschehen erklärt.»
Trotz dieses energischen Einspruches der Behörden und

Regierungen fuhr Mermillod in herausfordernder Dreistigkeit

fort, alle Funktionen eines apostolischen Vikars zu
übernehmen und auszuüben. Da schritt der Bundesrat zu
einer vielleicht doch etwas zu wenig überlegten Maßregel
und beschloß am 17. Februar 1873, die Landesverweisung
über Mermillod auszusprechen, bis er erklären werde, «auf
jede ihm vom heiligen Stuhl zuwider den Beschlüssen der
eidgenössischen und kantonalen Behörden übertragenen
Funktionen zu verzichten.»

«Dieses Verfahren wurde indessen nicht ganz mit
Unrecht als ein verfassungswidriges und zugleich unpolitisches
getadelt, denn nach Art. 57 der Bundesverfassung steht dem
Bunde nur das Recht zu, «Fremde» aus der Eidgenossenschaft

auszuweisen, während Mermillod Schweizerbürger —



Nr. 11 GEISTESFREIHEIT 65

Bürger von Carouge — war; überdies wurde derselbe durch
seine Wegführung auf französischen Boden (nach Savoyen)
gerade seinen stärksten Hilfsquellen entgegengeleitet! Es
wäre daher viel passender gewesen, ihn für seine
ausgesprochene Widersetzlichkeit mit Gefangenschaft zu bestrafen.»

(Hirzel, in seinen historisch-politischen Aufsätzen «die
Schweiz seit 1848».)

• Es liegt auf der Hand,, daß diese Maßregel des Bundesrates

im römisch-katholischen Lager eine ungeheure
Erregung und Erbitterung auslöste. Am 19. Februar erließ die
Geistlichkeit, mit den Maires der wenigen katholischen
Dorfschaften des Kantons Genf einen geharnischten Protest
gegen diese «vergewaltigende Maßregel eines schweizerischen
Mitbürgers», aber diese Entrüstung fand bei der Mehrzahl
der Bevölkerung keinen fruchtbaren Boden. Selbst von der
katholischen Bevölkerung war es kaum ein Viertteil, der mit
der katholischen Geistlichkeit trotz all ihrer Wühlereien
sympathisierte. — Auch sachliche Rekurse liefen gegen
den Beschluß des Bundesrates bei der Bundesversammlung
ein, und Mermillod selbst wandte sich hilfesuchend und sein
«Recht» geltend machend, an die oberste Landesbehörde.
Doch am 26. und 30. Juli 1873 wies die Bundesversammlung
gemäß Antrag der Mehrheit der nationalrätlichen Kommission

alle diese Rekurse ab. —
Mit dem Augenblick, da Mermillod seinen Wohnsitz auf

französischem Boden aufgeschlagen hatte, begann sich auch
die französische Geistlichkeit für den großen Handel zu
interessieren und sich mit eifriger Unterstützung der dortigen
Bevölkerung in die ihr absolut fremde und sie nichts
angehende Angelegenheit zu mischen. Charakteristisch nicht
nur gerade für jene Kreise, sondern "Tür die ultramontane
Presse und ihre Hintermänner überhaupt, sind deshalb die
Ergüsse des «Courrier des Alpes» in Chamhery, der sich —
nach der «Neuen Zürcher Zeitung» vom 7. April 1873 — in
folgenden geifernden Tiraden ergeht:

«Was ist Genf? — Die Adoptivheimat der Banditen
der Kommune. Seinen moralischen Schiffbruch in den
Augen der Völker hat Genf an dem Tag besiegelt, wo
es den großen Knecht Gottes, eine Zierde des Episkopates,

in die Hände der Häscher überlieferte.»
«Was ist die Schweiz selbst? Eine Regierung von

politischen Gassenjungen, welche von Despotismus träumen

und der Knechtschaft in die Arme laufen, ein Nest
von Revolutionären, wie einst Herr Bismarck sagte, ein
künftiges Anhängsel, zum größten Teil wenigstens, des
deutschen Kaiserreiches. Zwei Nationen werden sich
einst die Hand bieten und nur die historische Erinnerung
dieser entarteten Republik wird auf die Nachwelt kommen.

Ganz Europa sieht das ein, und man ließe diese
Legion bösartiger Insekten ruhig summen in der Welt
der unendlich kleinen Größen, aber höhere Rücksichten
sprechen dagegen: Wenn die katholische Welt in
Unruhe gerät über diese Wallungen in einem Glase Wasser,
so geschieht es in der Voraussicht, daß damit nur das
Präludium und Signal gegeben ist, eine verfrühte
Episode in dem großen Kampf, der sich Vorbereitet.»

Auch sonst nahmen die konfessionellen Anfeindungen
von französischem Boden her ihren Fortgang, und Mermillod

selbst beteiligte sich nach Herzenslust daran. So berief
er am 28. September 1873 eine WTallfahrt zu sich nach Annemasse

und in echt christlicher Liebe und Demut erklang
sein Mahnwort an die Pilger aus Genf: «Leistet dem
Wallfahrtsgesetz Widerstand, und wenn ihr die Flinten ergreifen
müßt! Ich selbst gehe eher in den Tod, als daß ich mich vor
den Protestanten, diesen Kindern des Satans, und vor den
Altkatholiken Genfs, welche ihre Religion vom Polizeibureau
beziehen, beugen werde.» Schließlich sah sich der schweizerische

Bundesrat genötigt, auf diplomatischem Wege bei
seinem westlichen Nachbar vorstellig zu werden, und ihn am
11. Oktober 1873 durch den Gesandten in Paris auf «das
Vorgehen einiger Grenzämter, welche das aufreizende Treiben
Mermillod's offen begünstigten», aufmerksam zu machen.
Frankreich ließ sich jedoch nicht zum Einschreiten bestimmen,

wohl deshalb nicht, weil der damalige Präsident der
französischen Republik, Thiers, nicht gerade freundschaftlich

auf die Schweiz zu sprechen war — andererseits war er
aber auch wieder zu klug und zu diplomatisch, um offen ge¬

gen die Schweiz Partei zu ergreifen. So konnte denn die
römisch-katholische Geistlichkeit ihrer Wut genugsam fröh-
nen, und ihre maßlosen Angriffe gegen die Schweiz gaben
dem Bundesrat noch öfters zu ernsten Erwägungen Anlaß.
Allsgemach beruhigten sich jedoch die Gemüter, und auch
der Bundesrat wurde wieder vertrauensseliger gegen jene
Kreise, deren Tendenz von jeher die Untergrabung der
staatlichen Autorität gewesen war. Nur so ist es zu erklären,

daß Mermillod späterhin doch noch die Rückkehr in die
Schweiz und ihm selbst die Einnahme des bischöflichen
Stuhles der Diözese Lausanne-Genf gestattet wurde (1882).

Einer gewissen Vollständigkeit halber wollen wir nun
aber doch noch kurz auf ein Ereignis zu sprechen kommen,
das zeitlich wohl in einen früheren Zusammenhang hineingehört

und mit den oben geschilderten Vorgängen in kausalster

Verbindung steht, ja, eine direkte Folgeerscheinung
derselben bedeutet. Es ist dies

IV. Die Aufhebung der Nunziatur.
Im Jahre 1586 auf die Initiative des Kardinals Borro-

mäus begründet, hat diese römisch-katholische Einrichtung
zu allen Zeiten in der schweizerischen staats- und
kirchenpolitischen Geschichte eine große Rolle gespielt. Angeblich
eingeführt zur Durchführung der Beschlüsse des Tridenti-
ner-Konzils, war sie eigentlich nichts anderes als ein. Mittel
zur Herstellung der unmittelbaren Gewalt des Papstes —
ein Werkzeug des päpstlichen Absolutismus.

Es ist deshalb keineswegs verwunderlich, wenn sich auch
in dieser Periode des «schweizerischen Kulturkampfes» der
Nunzius — Monsignore Agnozzi — als fanatischer Verfechter

römischer Herrschergelüste mancherlei Einmischungen
in die schweizerischen Verhältnisse angemaßt hat, und noch
weniger verwunderlich ist es, wenn sich infolge von dessen
Auf- und Zudringlichkeit mehr und mehr die Ueberzeugung
Bahn brach, daß sich die Nunziatur je länger je unvereinbarer

erweise mit den Grundsätzen eines freien, selbständigen

Staatswesens.
Hatte sich doch Agnozzi erlaubt, im Februar 1868 gegen

den Beschluß des aargauischen Großen Rates, welcher die
Aufhebung des Frauenklosters Baden verfügte, beim
Bundesrate zu protestieren. Dieser wies jedoch diese anmaßende
Einmischung entschieden zurück, da nach den staatsrechtlichen

Grundsätzen der schweizerischen Eidgenossenschaft
die Kantone zu solchen Maßnahmen durchaus berechtigt
seien, und verbat sich jede Intervention von dritter Seite.
Trotzdem kam Agnozzi im Jahre 1872 mit einer neuen
Beschwerde. Diesmal gegen die Beschlüsse der Basler
Diözesankonferenz, welche deshalb schon damals sich auf den
Standpunkt stellte: «Es sei der Bundesrat einzuladen, dem
Nunzius, der nach stattgefundener Aufhebung der weltlichen
Macht des Papstes (Rom und der letzte Rest des Kirchenstaates

war am 20. September 1870 von den italienischen
Truppen besetzt und dem Königreich Italien einverleibt worden)

keine Berechtigung mehr als Vertreter eines weltlichen
Staates habe, als solchen nicht meha anzuerkennen.»

Auch im Mermillod-Handel hatte sich Agnozzi durch
eifrige Unterstützung der Aufreizungen Mermillods hervorgetan.

Ueberall verfocht er dessen Partei und trat für die
Bildung eines neuen «Bistums Genf» ein. Noch am 24.
Oktober 1873 trat er mit einer Protestnote gegen die Einräumung

der Kirche zu St. Germain in Genf an die dortigen
Altkatholiken an den Bundesrat heran. Aber die Unzufriedenheit

über die Einmischungen des Nunzius wuchs mehr und
mehr. Als dann der Papst am 21. November 1873 gar noch
mit einer neuen Encyclica in abschätziger und beleidigender
Weise seine Verurteilung über die zu Ungunsten der
katholischen Kirche in der Schweiz ausgefallenen Geschehnisse
aussprach, war das Maß voll. Beschuldigte er doch darin
den schweizerischen Bundesrat, daß dieser «das öffentlich
gegebene Wort gebrochen und durch die Ausweisung eines
Priesters vom schweizerischen Gebiet eine Handlung begangen

habe, welche gleich schimpflich und schmählich sei für
diejenigen die sie angeordnet, wie für diejenigen die sie zum
Vollzug gebracht haben.» Da brach auch endlich durch die
Langmut des Bundesrates die Erkenntnis durch, daß bei
einem solchen Gebahren die Nunziatur als diplomatische
Vertretung des Papstes keine Berechtigung mehr besitze. Am
12. Dezember 1873 erging deshalb an Agnozzi eine diesbezüg-



66 GEISTESFREIHEIT Nr. 11

liehe Erklärung und das Ersuchen, beförderlich seine Pässe
zu verlangen. Dieser sprach zwar noch in einer Note vom
17. Januar 1874 die Hoffnung aus, der Bundesrat werde noch
einmal auf seinen Beschluß zurückkommen; dieser bedeutete
ihm jedoch schon am 23. Januar, «er habe seinem Beschlüsse
vom 12. Dezember vergangenen Jahres nichts beizufügen»,
und händigte Agnozzi die Pässe aus.

Fast geräuschlos ward auf diese Art die Nunziatur zu
Grabe getragen, und es verschwand damit eine Institution,
die seit der Reformation so unendlich viel Unheil in der
Schweiz angerichtet hatte.

Psychologie der katholischen Presse.
Statt schuldbewusstes Schweigen — Angriff! In einem

Artikel „Zwei für die Schweiz reservierte Sitze!" der Neuen
Zürcher Nachrichten" (25. Oktober a. c.) heisst es wörtlich:
„In Wirklichkeit hat man es mit dem Bestreben der ungläubigen

Welt zu tun, die moralische Machtsphäre der Kirche und
des Papsttums, wie sie gerade durch den Krieg in die Erscheinung

getreten ist und heute noch ihren Rang in der Menschheit

behauptet, zu brechen. Der Weltkrieg sollte dem
kirchlich-religiösen Gedanken ein Ende machen, ihn aus den Herzen

reissen." — Das heisst docli: Ihr Freidenker habt den
Krieg angestiftet, um die Religion zu erwürgen. Ein fürchterlicher

Vorwurf, denn wer den Krieg angezettelt hat, gehört
zu den schwersten Verbrechern! — Diese Taktik erscheint
bezeichnend für den Katholizismus: Wenn man selbst etwas zu
verbergen hat, geht man frecb zum Angriff über und klagt den
andern an. Man schafft Verwirrung, und bei den eigenen
Schäflein kann man Schwarz für Weiss ausgeben, Schuld in
Unschuld wandeln.

Wir wollen uns doch erinnern, dass der Krieg vom
katholischen Oesterreich ausging. Wie weit die päpstliche Kurie
die Hand im Spiele hatte, lässt sich wohl nie ermitteln; aber
man denke daran, dass das durch Fechenbach an die Oeffent-
lichkeit gebrachte Ritter-Telegramm unseres Wissens nie
dementiert worden ist. Wir wollen uns erinnern, dass Priester
Kanonen segneten usw. — Und erinnern, dass als erster und
einziger der Freidenker Liebknecht gegen die Kriegskredite
gestimmt hat. :

„Ihr lasst den Armen schuldig werden, dann überlässt ihr
ihn der Pein." — Bei jedem Verbrechen fällt ein Teil der

• Schuld auf die Gesellschaft, weil sie Zustände duldet, die
verbrecherischen Trieben entgegenkommen. Im Falle des
Mörders Bernet ganz speziell, denn trotz des Entschuldigungs-

Feuilleion.
Literatur.

Unter dem Titel «Vom Wesen der Dinae» ist von Gesinnungsfreund

Rudolf Köster in Görlitz in zweiter Auflage ein Werk
erschienen, das jedem Wissensdurstigen und nach ehrlicher
Bildung Strebenden warm empfohlen werden darf. Das rund 500
Seiten umfassende Buch ist bei seinem ersten Erscheinen von
Prof. Ernst Häckel als eine gedankenreiche monistische Schrift
gewürdigt worden. Prof. Dr. Hans Richter in Bern schreibt zur
zweiten Auflage des Werkes:

«Was hier in diesem Buche an Wesentlichem aus den
verschiedenen Hauptgebieten des menschlichen Wissens der alten
und besonders auch der modernen Forschung zusammengetragen
ist, ist eine erstaunliche Fülle. Sie allein würde schon viele
Wissensdurstige befriedigen können. Das Hauptsächliche aber ist,
wie der Verfasser mit klarem, gesundem Menschenverstände, frei
von gekünstelter Gelehrsamkeit, doch mit künstlerischem Blicke
(Verf. ist zugleich Landschaftsmaler!) die grossen leitenden Züge
und die tiefen Zusammenhänge in den verschiedensten
Naturerscheinungen herausgearbeitet hat. Mit dem unfassbar grossen
Makrokosmos der astronomischen Welten beginnt er, führt uns
dann das geologische Werden unseres Erdballes mit der
Entwicklung des organischen Lebens auf demselben bis zum
Menschen hinauf vor Augen, um dann in das Kleine hinunter zu
steigen bis zur Zelle und dem Protoplasma als Träger des
organischen Lebens. Mit Hilfe der Kristallbildung, namentlich auch
der neuesten Forschungsergebnisse über flüssige Kristalle, schlägt '

er die Brücke zwischen dem organischen «Leben» und dem
organischen «Weben». Und in den neuesten Forschungen über die
Radioaktivität weist er die grosse Aehnlichkeit (Analogie) auf
zwischen dem unermesslichen astronomischen Makrokosmos und
dem unfassbar winzigen Mikrokosmos der Welt der Atome und
Elektronen. Ueberall weist er die Uebergänge, den Zusammenhang

(die Kontinuität) und das Gemeinsame in dieser ungeheuren
Mannigfaltigkeit der Erscheinungsformen des Universums auf.
Die gemeinsame Ursache, durch welche alle diese Formen mit-

versuches (in der „Neuen Zürcher Zeitung") des schwyzeri-
schen Schutzaufsichtsbeamten, der sogar ein Uebersehen
zugesteht, bleibt die Tatsache, dass Bernet sozusagen mittellos
und ohne Arbeitsmöglichkeit aus dem Zuchthaus auf die
Strasse gestellt worden ist, Dieser Umstand, neben andern
Erwägungen, ist Mitgrund, dass man in weiten Teilen der
Schweiz, besonders in den reformierten und mit freigeistigen
Menschen durchsetzten Kantonen, den Todesspruch des
Gerichtes im katholischen Unterland stark missbilligt und zum
Teil mit grosser Erregung aufgenommen hat, — Da von den
8 Kantonen und 2 Halbkantonen, welche die Todesstrafe noch
kennen, 8 rein katholische und ein stark gemischter (St. Gallen)

sind und da die (5 Hinrichtungen seit der Revision der
Bundesverfassung 1874 alle in katholischen Kantonen (Freiburg:

1, Luzern: 3, Schwyz: 1, Uri: 1) vollzogen wurden, muss-
ten die katholischen Blätter die Todesstrafe und im Besonderen

die Hinrichtung Bernets als ihre Angelegenheit
betrachten.

Wir wollen uns heute prinzipiell zum Problem der Todesstrafe

nicht äussern, es soll das später einmal im Zusammenhang

mit andern Problemen (künstlicher Abort, Vernichtung
lebensunwerten Lebens) geschehen; aber das muss gesagt
sein: die Art, wie die katholische Presse das Urner Urteil und
seine Vollziehung begleitete und, man darf fast sagen, zu
glorifizieren versuchte, hat uns tief empört und bis ins
Innerste erschauern lassen.

Aus dem Mörder, den sie vor und während der
Gerichtsverhandlungen als den Abschaum des Menschentums
verabscheute und verabscheuens- und todeswürdig zeichnete,
machte sie, als der Spruch vollzogen war, einen Gottbegnadeten,

einen „Helden, ja einen Heilige n", „der mit dem
katholischen Grusse: Gelobt sei Jesus Christus! sein
Haupt unter das Fallbeil legt, der nun wieder im ewigen
Leben aufwachen kann ." (Zitiert nach dem katholischen
„Morgen".) Ist es nicht etwas Gutes, Grosses, Wünschenswertes,

eine Gott wohlgefällige Tat, wenn man den (durch die
Aussicht auf die grausige Strafe und durch unablässig tätige
Suggestion zweier Priester) in den Zustand der Gnade, eines
Heiligen getriebenen Verbrecher möglichst rasch ins Jenseits
hinüberköpft,, ehe ihn dieser Hypnosezustand, der ihm das
Himmelreich garantiert, wieder verlässt!

Die gleiche Logik — eher einen Leib zugrunde zu richten,
um die Seele in die ewige Seligkeh zu schicken — mit der die
katholische Kirche im schlimmsten Mittelalter sich moralisch
rein zu waschen versuchte, wenn sie die Ketzer zur Ehre des
katholischen Herrgottes zu Abertausenden im Feuer marterte!
Fröstelndes Entsetzen packt einen beim Gedanken, dass es

einander verknüpft werden, sieht Verfasser in der Schwerkraft
(Gravitation), über deren Wesen er neue fruchtbare Gedanken
entwickelt. Auf dieser Grundlage aufbauend, bespricht er das
Wesen der Körperbildung, das der Wärme, des Lichts, der
Elektrizität und des Magnetismus; er philosophiert über Zeit, Raum
und Unendlichkeit, über Ursprung des Wesens des Lebens und
der Seele.

So vermittelt er uns eine ganze geschlossene Weltanschauung,
welche sich auf eine rein naturwissenschaftliche Basis gründet.
Sie ist eine monistische Weltanschauung, keine dualistische. Denn
sie hat sich befreit von jener Schranke eines Agnostizismus,
welcher nicht wagt, den letzten entscheidenden Schritt zu tun und
deshalb zu Halbheit und Spaltung führen muss. Diese monistische

Weltanschauung dringt zur vollkommenen Einheit durch,
auch zwischen Körper, Geist und Seele des erkennenden
Menschen.

Auf diese Weise wird das Buch zugleich Träger hoher idealer
Gedanken von ethischem und kulturellem Werte. Bei der heutigen

Schwachheit, Unsicherheit und Zerrissenheit der
Weltanschauung in allen Bevölkerungsklassen, wodurch ein krasser
Materialismus das Uebergewicht erhalten hat, ist schon aus diesem
Grunde diesem Buche eine recht weite Verbreitung und fruchtbare

Aufnahme zu wünschen.
Grosses Wissen, ein gesunder Sinn, klares Urteil und nicht

zuletzt ein warmes, begeisterungsfähiges Herz für Welt und
Menschheit haben bei dem Zustandekommen dieses Werkes
mitgewirkt. .Bei iedem ideal gesinnten Menschen, der nicht in
einseitige, vorgefasste Meinungen befangen ist, wird es einen tiefen
Eindruck hinterlassen.

Zu wünschen wäre es, wenn auch recht viele einseitige
Fachgelehrte, die häufig den Wald vor Bäumen nicht sehen, dieses
Buch recht unvoreingenommen auf sich wirken liessen.

In diesem Zusammenhange sei noch besonders darauf
hingewiesen, dass der Verfasser auch die «Relativität», und zwar
diejenige aller Werte, schön zur Darstellung bringt, und zwar so,
dass sie iedem einfachen, gesunden Menschenverstände einleuchtet.

Diese hier deckt sich mit iener uralten Relativität, welche


	Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes : 1863 - 1888 [Teil 5]

