
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 10

Artikel: Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes : 1863 - 1888 [Teil 4]

Autor: Kluge, Ernfried Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58 GEISTESFREIHEIT Nr. 10

Gruseln vor dem Denken, vor dem Zweifel, vor dem
Unglauben und den Ungläubigen zu erhalten; wahrscheinlich
spielt die Furcht mit, seine Schäfchen könnten durch die
Erfahrung mit. ihren nichtgläubigen Mitmenschen allmählich

zur Einsicht kommen, daß die Moral auf einer ganz
anderen Gründlage ruht als auf dem Glauben, — und dann?

Mehr zur Erheiterung der Leser sei hier noch angeführt,
daß der übrigens nun genugsam bekannte Gewährsmann des
«Bündner Tagblattes» seinem geduldigen Publikum den
Bären aufzubinden wagt, Schiller habe in dem «Lied von der
Glocke» mit den Worten «Nichts Heiliges ist mehr, es lösen
sich alle Bande frommer Scheu ...» bis ». Jedoch der
schrecklichste der Schrecken, das ist der Mensch in seinem
Wahn» die Freidenker gemeint. —

Es ist das gute Recht der Kirche, ihre Moral zu begründen,

wie es in ihr System paßt, also mystisch. Es ist auch
ihre Sache, ihren Anhängern die Ueberzeugung beizubringen,

daß der Weg zum Himmel durch den Glauben und
durch die Kirche führe und daß die Un- und Irrgläubigen der
ewigen Verdammnis anheimfallen. Das berührt uns nicht;
Gott, Himmel, Hölle erachten wir als die aus einer vergangenen

Kulturepoche herübergekommenen phantastischen
Vorstellungen, die heute für den denkenden Menschen
erledigt sind. Daraus ergibt sich folgerichtig, daß wir die
sittlichen Forderungen auf eine ganz andere Grundlage stützen.

Lohn und Strafe erscheinen uns als sehr grobe
Erziehungsmittel, die weder gemüt- noch charakterbildend sind.
Und da nach der kirchlichen Lehre Lohn und Strafe (Himmel
und Hölle) außer allem Erfahrungsbereich stehen, geschieht
es leicht, daß sie vom Menschen nach und nach gar nicht
mehr ernst genommen werden, woraus sich die Tatsache
ohne weiteres erklärt, daß das Leben der Christenmenschen
gar nicht darnach aussieht, als ob sie den Verhänger von
Himmelslohn und Höllenstrafe als allwissenden Aufpasser,
dem auch das Geheimste nicht verborgen bleibt, über sich
glaubten. Dieser Himmel und diese Hölle stehen aber auch
in einem allzu ungeheuerlichen Mißverhältnis zu dem kleinen

menschlichen Gut und Böse, als daß sie tatsächlich als
Wirklichkeit erfaßt werden könnten. Ein Blick in das
Menschenleben und in die Geschichte deckt den gänzlichen
Mißerfolg der mystischen, überweltlichen Moralbegründung auf.

Dieser gegensätzlich führt die freigeistige Sittenlehre
den Menschen ins Leben ein, zeigt ihm die Zusammenhänge,
in die er eingesponnen ist, und weckt so in ihm die Einsicht
in die Verantwortlichkeit, die er mit all' seinem Tun und
Lassen, im großen wie im kleinen, auf sich nimmt.

Wir sind überzeugt, daß die im Menschen und im Leben
selber verankerten sittlichen Forderungen, die sowohl sein
Gemüt ergreifen als auch von seinem Verstände erfaßt werden

können, für ihn einen viel festeren und dauernderen
sittlichen Halt bedeuten, als mystische Vorstellungen, die
von ihm eines Tages als leere Phantasiegebilde erkannt
werden können, womit sie selbstverständlich aufhören,
irgendwelche moralische Bedeutung und Wirkung zu haben.
Und wir glauben, daß die sittliche Kräftigung .und
Veredlung des Menschengeschlechtes durch die gemüts- und.
verstandesmäßige Erfassung des Lebens, die Erkennung
der Zusammenhänge und die aus ihr sich ergehende
Verfeinerung des Verantwortlichkeitsgefühls erfolgen wird.

Das ist unsere Ueberzeugung. Aber indem wir sie
aussprechen und indem wir im Sinne dieser Lebensanschauung
zu wirken trachten, verunglimpfen wir diejenigen, die
andern Sinnes, anderer Ueberzeugung sind, nicht.

Wir verlangen vielmehr von den Anhängern unserer
Lebensanschauung, daß sie sich auch in das Denken und
Fühlen anderer Menschen hineinversetzen und daß sie durch
das Studium der Geschichte erfassen lernen, daß sich aus
andern Vorbedingungen heraus andere Anschauungen
bilden mußten.

Wir brauchen vor der kirchlichen Welt- und
Lebensanschauung nicht zu warnen, wie ihre Vertreter es mit der
freigeistigen halten; im Gegenteil, wir wünschen, daß sich
die Menschen mehr mit ihr befaßten, gedanklich in das
kirchliche Lehrsystem eindrängen; wir haben guten Grund,
dies zu wünschen. Und es spricht nicht für die Ueberzeugt-
heit der kirchlichen Seelenhirten von der Ueberzeugungs-
und Heilskraft ihrer religiösen Botschaft, daß sie ihre Schäf-
lein vor der Berührung mit der freigeistigen Welt- und

Lebensanschauung zurückzuhalten streben, indem sie diese
in gewissenloser Weise zu einem ungeheuerlichen Zerrbild
entstellen. Der Pfaffe vom «Bündner Tagblatt» mag damit
bei seinem Publikum den gewünschten Erfolg haben — sein
Publikum mag besonders auch staunen über seine
naturwissenschaftlichen Hanswurstereien, die es selbstverständlich

für bare Münze nimmt, sie sind «volkstümlich» genug
dazu, pöbeltümlich sogar — also, er mag bei seinem Publikum

den gewünschten Erfolg haben, den Gang der
Entwicklung, die sich offensichtlich in der Richtung der
Befreiung des Volkes aus alten Sklavenketten bewegt und mit
der geistigen Befreiung anhebt, hält er um kein Sekündchen
auf. E. Br.

Aus der Zeit des fdiweizerifdien Kulturkampfes
1863—1888.

Von Ernfried Eduard Kluge.

(Fortsetzung.)
Inzwischen — am 29. Mai 1874 — war nämlich die neue

Bundesverfassung in Kraft getreten, und die aus dem bernischen

Jura ausgewiesenen Geistlichen hatten sich deshalb
am 3. September 1874 neuerdings an den schweizerischen
Bundesrat gewandt mit dem Begehren, «daß das von der
Regierung des Kantons Bern den 30. Januar 1874 erlassene
Ausweisungsdekret nicht länger wirksam sein dürfe, weil
dasselbe mit der Bundesverfassung des Jahres 1874 und
insbesondere mit dem in Art. 44 und 45 derselben gewährleisteten

Rechte in Widerspruch stehe.» Fast gleichzeitig gelangte
im August 1874 eine von 9100 katholischen Einwohnern
unterzeichnete Petitionsschrift an den Bundesrat, die gleichfalls

die Aufhebung des Ausweisungsdekretes verlangte. Der
Bundesrat seinerseits lud durch «motivierten Beschluß vom
27. März 1875 die Regierung von Bern ein, dem Bundesrat
mit möglichster Beförderung darüber Bericht zu erstatten,
ob sie ihrerseits beabsichtige, die durch den Beschluß vom
30. Januar 1874 angeordnete Entfernung von römisch-katholischen

Priestern aus ' den jurassischen Amtsbezirken noch
länger festbestehen zu lassen; wenn dies der Fall sein sollte,
sich einläßlich über die Gründe auszusprechen, welche nach
ihrer Ansicht die Fortdauer der fraglich ausnahmsweisen
Maßregel notwendig machen.»

Nach Einlauf der Antwort der bernischen Regierung
beschäftigte sich der Bundesrat auf das Eingehendste mit der
ganzen Angelegenheit. In Abweichung von seiner bisherigen
Stellungnahme kam er dabei am 31. Mai 1875 zu dem
Beschluß, es sei das Ausweisungsdekret des Regierungsrates
des Kantons Bern als den in der neuen Bundesverfassung
gewährleisteten Rechte als zuwiderlaufend anzusehen und
aufzuhehen. Für Ausführung dieses Beschlusses wurde der
bernischen Regierung eine Frist von zwei Monaten
eingeräumt.

Am 10. Juni 1875 rekurrierte daraufhin die Regierung
des Kantons Bern gegen diesen bundesrätlichen Entscheid
bei der Bundesversammlung. Diese nun fällte am 29. Juni
und 1. Juli den endgültigen Entscheid, in welchem sie das
Urteil des Bundesrates vom 31. Mai 1875 gut hieß; die für
Ausführung des Beschlusses anberaumte Frist von zwei
Monaten auf vier Monate erweiterte.

Damit hatte die größte und wichtigste Phase des
schweizerischen Kulturkampfes ihren Abschluß gefunden, und es

erübrigt uns nur noch, unsere Blicke nach Westen zu wenden.

III. Der «Mermillod- Handel.»
Scheinbar ohne Zusammenhang mit den kirchenpolitischen

Ereignissen jener Zeiat, innerlich aber doch als der
Ausfluß desselben Strebens, tritt uns der Fall Mermillod in
Genf entgegen.

Genf, die Geburtsstätte und Hochburg des Calvinismus
— Genf, dessen Bewohnerschaft zum weitaus größten Teil
der calvinistisch-protestantischen Konfession angehörte, war
von der päpstlichen Kurie dazu ausersehen worden, Sitz
eines neuen Bistums zu werden. Auf diese Weise hoffte sie
nicht nur ihre Stellung und ihren Einfluß auf die schweizerischen

Verhältnisse zu verstärken, sondern auch eine neue
Basis für ihren Kampf gegen den Protestantismus schaffen
zu können.



Nr. 10 GEISTESFREIHEIT 59

Am 22. September 1864 war Kaspar Mermillod, Pfarrer
in Genf, von Pius IX. zum Bischof von Hebron und zum
HUfsbischof von Genf ernannt worden. Diese Wahl
bezweckte, dem Bischof der Diözese Lausanne-Genf, mit Sitz
in Freiburg, Marilley, der aus einem Heißsporn ein
friedfertiger Mann geworden war, den wichtigen Posten Genf
abzunehmen und einem ehrgeizigen, gewandten Mann, wie es

Mermillod war, das passende Arbeitsfeld zu schaffen.
Einseitig setzte sich damit Pius IX. über Verträge und
Versprechungen hinweg, die Papst Pius VII. durch das Brave
«Inter multiplices» vom 20. September 1819 festgelegt hatte.
Dieses Breve lautete nach den üblichen Einleitungsformeln:
«. Wir beschließen, daß die Stadt Genf mit ihrer
katholischen Pfarrkirche, sowie die auf savoyischem Boden
gelegenen Gemeinden Choulex, Collonge usw. von der
geistlichen Gerichtsbarkeit des Erzbistums Chambery abgelöst
und getrennt werden Mit unserer Macht, Willen und
Wissen sollen alle diese Gemeinden auf immer und ewig (ä

perpetuite) der Diözese Lausanne in der Schweiz zugeteilt
und inkorporiert sein, und Avir unterstellen dieselben der
Regierung und Gerichtsbarkeit des gegenwärtigen Bischofs
von Lausanne, sowohl die Stadt Genf, als die oben erwähnten

Pfarrgemeinden mit ihren Kirchen, Einkünften,
Ordenspriestern, Weltgeistlichen, von welchem Stand, Grad und
Orden sie immer sein mögen Wir verordnen, daß
gegenwärtiges Breve auf immerdar unangetastet, gültig und
rechtskräftig sein soll; daß es voll und ganz ausgeführt werde,

daß es von Allen, die es betrifft und in Zukunft betreffen
wird, heilig gehalten werde.» Schließlich wird alles null und
nichtig erklärt, was an dem Aktenstück wissentlich oder
unwissentlich, durch wen es immer sei, und in wessen Kraft
es geschehe, zum Nachteil des gegenwärtigen getan werden
möchte. Endlich werden zu Gunsten dieser Uebereinkunft
alle möglichen apostolischen Gesetze, Reglemente, allgemeinen

Konzilienbeschlüsse, Hirtenbriefe usw., die einen Widerspruch

gegen den Inhalt der ersteren enthalten könnten, als
nicht bestehend und nicht verbindlich angesehen.

Entgegen dem klaren, eindeutigen Wortlaut dieses noch
immer zu Recht bestehenden Dokumentes trennte Pius IX.
die katholischen Gemeinden Genfs vom Bistum Lausanne
ab und gab ihnen in der Person Mermillods ein eigenes
geistliches Oberhaupt.

Die Regierung von Genf, die von diesen Maßnahmen
des Papstes zuwider allen Abmachungen keine offizielle
Kenntnis erhalten hatte, ignorierte die getroffene Wahl, bis
Mermillod immer offenkundiger als Bischof von Genf sich
aufspielte. Als ihr die Sache zu bunt wurde, setzte sie
Mermillod als Stadtpfarrei' von Genf ah und untersagte ihm jede
bischöfliche Tätigkeit, in der er weder von den Genfer- noch i

Feuilleton.
Der Weg zum ewigen Frieden.

Eine der größten Idealistinnen unserer Zeit glaubte die große,
strahlende, licht- und glückumflossene Halle des Erdenfriedens
schon in solcher Nähe, dass deren Erreichung als eine nach
menschlichem Ermessen unmittelbar bevorstehende Tatsache
betrachtet werden könne. Wenige Wochen nach Berta Suttners
Tode brach der Krieg aus. Man soll keinem Menschen den Tod
wünschen. Für Berta Suttner war er ein unermessliches Glück.
Sie konnte wenigstens, von einem schönen, beglückenden Wahn
befangen, für ewig einschlummern. Allen, die mit ihr an das
Fatamorgana-Phantom des begrabenen Kriegsbeils geglaubt hatten,

sahen es damals für lange, und wie es jetzt den Anschein hat,
sehen sie es für noch länger in blutroten Nebel zerfliessen. Doch
den von Milionen Blutzeugen besäten Weg trotz alledem
aufzugeben, wer, der im wahrsten Sinne des Wortes Mensch heissen
will, könnte und dürfte das?

Viele Wege führen nach Rom und viele führen in die
Zukunftshalle des ewigen Friedens. Jeder, der auch einen kleinen
Baustein zu diesem Weg beisteuern kann, verdient ehrenvolles
Gedenken in einer von späteren Generationen zu schreibenden
Kulturgeschichte der Menschheit. Denn wahre Kultur wird man
den Menschen erst zuerkennen, wenn Kanonen, Bomben und
Giftgashaiichmaschinen einer lernbegierigen Jugend nur im
Museum zugänglich sein werden.

Einen solchen Baustein, und zwar einen der gewichtigsten,
legt Prof. Th. Hartwig") auf den Altar der Menschheit. Das
grosszügige Werk macht es sich zur Aufgabe, die Gefühlsdiktatur der
aggressiven Typen der Menschheit, also der Kinder, Narren und

*) Der kosmopolitische Gedanke. Gesammelte Aufsätze zur
Geschichte und Kritik der Humanisierungsbestrebungen der
Menschheit. — Verlag: «Friede und Recht», G. m. b. H., Ludwigsburg

i. Württ., 1934.

von den Bundesbehörden jemals anerkannt worden war,
umsomehr, da er zu verschiedenen Malen den «staatlichen
Vorschriften und Anordnungen, besonders in Bezug auf die
Grundsätze des Syllabus und des Dogmas der päpstlichen
Unfehlbarkeit» mit dreister Widersetzlichkeit begegnet war.
Aber gerade diese Absetzung war es, welche die Aufmerksamkeit

des päpstlichen Stuhles erst recht auf die Persönlichkeit

Mermillods und dessen Bedeutung für die römischen
Pläne und Machenschaften hinlenkte.

Insgeheim und ohne jede vorherige Verständigung weder

der Genfer- noch der Bundesbehörden ernannte, der Papst
am 16. Januar 1873 Mermillod zum «apostolischen Vikar»
von Genf mit den Rechten eines ordentlichen Landesbischö-
fes. Auf eine Art und Weise, die den üblichen diplomatischen

Beziehungen der Staaten untereinander Hohn sprach,
überreichte der päpstliche Gesandte, Nunzius Agnozzi, dem
Bundesrate das päpstliche Ernennungsschreiben und stellte
ihn damit vor eine vollendete Tatsache. Diese Mißachtung
der staatlichen Oberhoheit ließ die Wünsche, diesem
diplomatischen Vertreter das Exequatur zu entziehen, natürlicher
und berechtigter Weise von neuem erwachen.

Mermillod zögerte keinen Augenblick, sich über Verfassung

und Gesetz hinwegzusetzen. Gleich am 2. Februar
erfolgte auf seine alleinige Anordnung ohne irgendwelche
Automation durch den Staat von sämtlichen römisch-katholischen

Kanzeln die öffentliche Bekanntmachung seiner
Ernennung zum «apostolischen Vikar von Genf» in Form eines
besonderen Hirtenbriefes an den «seiner Jurisdiktion
unterworfenen Klerus und die Gläubigen des Vikariatssprengels».
Gleichzeitig ließ er durch Agnozzi dem Bundesrat von dieser

Verkündigung Mitteilung machen.
Noch am 2. Februar versammelte sich der überraschte

Staatsrat von Genf in außerordentlicher Sitzung. Telegraphisch

war jedes Mitglied von Bern, aus über den Besuch
Agnozzis und dessen Mission beim Bundesrate informiert
worden. Die einzige Notiz, welche die Landesregierung
erhalten hatte, bestand darin, daß der Staatskanzlei nach der
Forderung des Polizeigesetzes zwei Exemplare des «apostolischen

Rundschreibens» zugeschickt worden waren, doch so,
daß erst jetzt Kenntnis davon genommen werden konnte.

Ausländisches.
Oesterreich.

Zusammen mit dem österreichischen Eherech ts-Reform-
verein richtet der Freidenkerbund Oesterreichs eine
Denkschrift an den Völkerbund, der durch den Friedensvertrag
von St. Germain (10. September 1919) zum Garanten gewisser
(im III. Teile, Abschnitt V, Artikel 62—69 aufgeführten)

VerFeiglinge, zu bekämpfen. Hartwig tut dies mit bewunderungswürdiger,

gediegener Sachkenntnis und einer von seinem
Weltanschauungsstandpunkt, dem Sozialismus, ausgehenden strengen
Folgerichtigkeit der Forderungen und Schlüsse. Selbst wenn
man seine Einstellung für eine ideologische Utopie hält, genau
wie er es mit dem emotionalen und rationalistischen Kosmopolitismus

tut, bleibt sein Buch einer der allerwichtigsten Wegweiser
in eine bessere, glücklichere Zukunft. Das Buch gehört in die
Hand jedes am Weiterbau der Welt Interessierten, namentlich
zum eisernen Besitzstand jedes Geschichtslehrers, und durch
Vorträge über das Thema sollten die wichtigsten Kapitel zum
unverlierbaren Besitz der jungen Generation gemacht werden.

Nationalismus, Militarismus und Kapitalismus sind die drei
Hauptfeinde der Menschheit, seitdem die «kulturellen
Kinderkrankheiten, Religion und Metaphysik», bereits in Agonie
liegen. Hartwig kennzeichnet die bisherigen Wege der Therapie
als pragmatischen, emotionalen und rationalistischen Kosmopolitismus,

denen er den ethischen, auf sozialistischer Weltgestaltung
aufgebauten, anschliesst. Der pragmatische KosmoDoIitismus hält
sich von ethischen Erwägungen fern und entspricht als reiner
Utilitarismus noch nicht dem Idealbild der Zukunft.

Objektive Würdigung lässt der Verfasser der Rolle des
Christentums angedeihen. Dieses übernahm Grundzüge des
Kosmopolitismus von den Stoikern, die den Begriff des Weltbürgers
erstmalig prägten. Das Urchristentum betrachtete alle Menschen
als Kinder Gottes und daher als Brüder. Den Glaubenshass
brachte erst die katholische, ja überhaupt die' Kirche in die Welt.
Wo sich jedoch der echt christliche Gedanke in der Seele eines
reinen Menschen siegreiche Bahn bricht, da leuchtet auch sofort
der emotionale Kosmopolitismus auf. In dieser Hinsicht sollten die
" des grossen Humanisten Arnos Comenius über allen Schulen

und Parlamenten stehen: «Einen Menschen hassen, weil er
anderwärts geboren wurde, weil er eine andere Sprache spricht,
weil er ein anderes Urteil über diese oder jene Sache hat. welch
eine Unvernunft. Halten wir ein, ich beschwöre euch, wir sind
ja doch alle Menschen; einigen wir unsere Gedanken, damit alles


	Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes : 1863 - 1888 [Teil 4]

