Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 10

Artikel: Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes : 1863 - 1888 [Teil 4]
Autor: Kluge, Ernfried Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

58 GEISTESFREIHEIT

Nr. 10

Gruseln vor dem Denken, vor dem Zweifel, vor dem Un-
glauben und den Ungldubigen zu erhalten; wahrscheinlich
spielt die Furcht mit, seine Schiifchen konnten durch die
Erfahrung mit ihren nichtgldubigen Mitmenschen allmé#h-
lich zur Einsicht kommen, daB die Moral auf einer ganz
anderen Grundlage ruht als auf dem Glauben, — und dann?

Mehr zur Erheiterung der Leser sei hier noch angefiihrt,
daBl der librigens nun genugsam bekannte Gewihrsmann des
«Biindner Tagblattes» seinem geduldigen Publikum den
Biren aufzubinden wagt, Schiller habe in dem «Lied von der
Glocke» mit den Worten «Nichts Heiliges ist mehr, es 16sen
sich alle Bande frommer Scheu .. .» bis ». Jedoch der
schrecklichste der Schrecken, das ist der Mensch in semem
Wahn» die Freidenker gemeint, —

Es ist das gute Recht der Kirche, ihre Moral zu begriin-
den, wie es in ihr System paBt, also mystisch. Es ist auch
ihre Sache, ihren Anhéngern die Ueberzeugung beizubrin-
gen, daB der Weg zum Himmel durch den Glauben und

durch die Kirche fiithre und daB die Un- und Irrgldubigen der -

ewigen Verdammnis anheimfallen. Das beriihrt uns nicht;
Gott, Himmel, Holle erachten wlr als die aus einer vergan-
genen Kulturepoche heriibergekommenen phantastischen
Vorstellungen, die heute fiir den denkenden Menschen er-
ledigt sind. Daraus ergibt sich folgerichtig, daB wir die
sittlichen Forderungen auf eine ganz andere Grundlage stiit-
zen. Lohn und Strafe erscheinen uns als sehr grobe Er-
ziehungsmittel, die weder gemiit- noch charakterbildend sind.
Und da nach der kirchlichen Lehre Lohn und Strafe (Himmel
und Holle) auBer allem Erfahrungsbereich stehen, geschieht
es leicht, daB sie vom Menschen nach und nach gar nicht
mehr' ernst genommen ‘werden, woraus sich die Tatsache
ohne weiteres erklért, daB das Leben der Christenmenschen
gar nicht darnach aussieht, als ob sie den Verhinger von
Himmelslohn und Hollenstrafe als allwissenden Aufpasser,
dem auch das Geheimste nicht verborgen bleibt, iiber sich
glaubten. Dieser Himmel und diese Holle stehen aber auch
in einem allzu ungeheuerlichen MiBverhiltnis zu dem Kklei-
nen menschlichen Gut und Bose, als daB sie tatséchlich als
Wirklichkeit erfaBt werden konnten. Ein Blick in das Men-
schenleben und in die Geschichte deckt den génzlichen Mif-
erfolg der mystischen, iiberweltlichen Moralbegriindung auf.

Dieser gegensitzlich fiihrt die freigeistige Sittenlehre
den Menschen ins Leben ein, zeigt ihm die Zusammenhiinge,
in die er eingesponnen ist, und weckt so in ihm die Einsicht
in die Verantwortlichkeit, die er mit all’ seinem Tun und
Lassen, im grofen wie im kleinen, auf sich nimmt.

Wir sind iiberzeugt, daB die im Menschen und im Leben
selber verankerten sittlichen Forderungen, die sowohl sein
Gemiit ergreifen als auch von seinem Verstande erfaBt wer-
den konnen, fiir ihn einen viel festeren und dauernderen
sittlichen Halt bedeuten, als mystische Vorstellungen, die
von ihm eines Tages als leere Phantasiegebilde erkannt
werden konnen, womit sie selbstverstindlich aufhéren, ir-
gendwelche moralische Bedeutung und Wirkung zu haben.
Und wir glauben, daB die sittliche Kriftigung und Ver-

edlung des Menschengeschlechtes durch die gemiits- und,

verstandesméBige Erfassung des Lebens, die Erkennung
der Zusammenhiinge und die aus ihr sich ergebende Ver-
feinerung des Verantwortlichkeitsgefiihls erfolgen wird.

Das ist unsere Ueberzeugung. Aber indem wir sie aus-
sprechen und indem wir im Sinne dieser Lebensanschauung
zu wirken trachten, verunglimpfen wir diejenigen, die
andern Sinnes, anderer Ueberzeugung sind, nicht.

Wir verlangen vielmehr von den Anhingern unserer
Lebensanschauung, daB sie sich auch in das Denken und
Fithlen anderer Menschen hineinversetzen und da8 sie durch
das Studium der Geschichte erfassen lernen, daB sich aus
andern Vorbedlngungen heraus andere Anschauungen bil-
den mubBten.

Wir brauchen vor der kirchlichen Welt- und Lebens-
anschauung nicht zu warnen, wie ihre Vertreter es mit der
freigeistigen halten; im Gegenteil, wir wiinschen, daB sich
die Menschen mehr mit ihr hefaBten, gedanklich in das
kirchliche Lehrsystem eindringen; wir haben guten Grund,
dies zu wiinschen. Und es spricht nicht fiir die Ueberzeugt-
heit der kirchlichen Seelenhirten von der Ueberzeugungs-
und Heilskraft ihrer religiosen Botschaft, daB sie ihre Schif-
lein vor der Beriithrung mit der freigeistigen Welt- und

Lebensanschauung zuriickzuhalten streben, indem sie diese
in gewissenloser Weise zu einem ungeheuerlichen Zerrbild
entstellen. Der Pfaffe vom «Biindner Tagblatt> mag damit
bei seinem Publikum den gewiinschten Erfolg haben — sein
Publikum mag besonders auch staunen iiber seine natur-
wissenschaftlichen Hanswurstereien, die es selbstverstidnd-
lich fiir bare Miinze nimmt, sie sind «volkstiimlich» genug
dazu, pobeltiimlich sogar — also, er mag bei seinem Publi-
kum den gewiinschten Erfolg haben, den Gang der Ent-
wicklung, die sich offensichtlich in der Richtung der Be-
freiung des Volkes aus alten Sklavenketten bewegt und mit
der geistigen Befreiung anhebt, hiilt er um kein Sekiindchen
auf. E. Br.

Aus der Zeit des [chweizeri[chen Kulturkampfes
1863—1888.
Von Ernfried Eduard Kluge.
(Fortsetzung.)

Inzwischen — am 29. Mai 1874 — war ndmlich die neue
Bundesverfassung in Kraft getreten, und die aus dem berni-
schen Jura ausgewiesenen Geistlichen hatten sich deshalb
am 8. September 1874 neuerdings an den schweizerischen
Bundesrat gewandt mit dem Begehren, «daB das von der Re-
gierung des Kantons Bern den 380. Januar 1874 erlassene
Ausweisungsdekret nicht linger wirksam sein diirfe, weil
dasselbe mit der Bundesverfassung des Jahres 1874 und ins-
besondere mit dem in Art. 44 und 45 derselben gewihrleiste-
ten Rechte in Widerspruch stehe.» Fast gleichzeitig gelangte
im August 1874 eine von 9100 katholischen Einwohnern un-
terzeichnete Petitionsschrift an den Bundesrat, die gleich-
falls die Aufhebung des Ausweisungsdekretes verlangte. Der
Bundesrat seinerseits lud durch «motivierten Beschluf vom
27. Mirz 1875 die Regierung von Bern ein, dem Bundesrat
mit moglichster Beforderung dariiber Bericht zu erstatten,
ob sie ihrerseits beabsichtige, die durch den BeschluB vom
80. Januar 1874 angeordnete Entfernung von rémisch-katho-
lischen Priestern aus den jurassischen Amtsbezirken noch
linger festbestehen zu lassen; wenn dies der Fall sein sollte,
sich einldBlich iiber die Griinde auszusprechen, welche nach
ihrer Ansicht die Fortdauer der fraglich ausnahmswelsen
MaBregel notwendig machen.»

Nach Einlauf der Antwort der bernischen Regierung be-
schiftigte sich der Bundesrat auf -das Eingehendste mit der
ganzen Angelegenheit. In Abweichung von seiner bisherigen
Stellungnahme kam er dabei am 31. Mai 1875 zu dem Be-
schluB, es sei das Ausweisungsdekret des Regierungsrates
des Kantons Bern als den in der neuen Bundesverfassung
gewihrleisteten Rechte als zuwiderlaufend anzusehen und
aufzuheben. Fiir Ausfithrung dieses Beschlusses wurde der
bernischen Regierung eine Frist von zwei Monaten einge-
rdumft.

Am 10. Juni 1875 rekurrierte daraufhin die Regierung
des Kantons Bern gegen diesen bundesriitlichen Entscheid
bei der Bundesversammlung. Diese nun fillte am 29. Juni
und 1. Juli den endgiiltigen Entscheid, in welchem sie das
Urteil des Bundesrates vom 31. Mai 1875 gut hieB; die fiir
Ausfiihrung des Beschlusses anberaumte Frist von zwei Mo-
naten auf vier Monate erweiterte.

Damit hatte die groBSte und wichtigste Phase des schwei-
zerischen Kulturkampfes ihren Abschluf gefunden, und es
eriibrigt uns nur noch, unsere Blicke nach Westen zu wen-
den. :

fII. Der «Mermillod-Handel.»

Scheinbar ohne Zusammenhang mit den kirchenpoliti-
schen Ereignissen jener Zeiat, innerlich aber doch als der
AusfluB desselben Strebens, tritt uns der Fall Mermillod in
Genf entgegen.

Genf, die Geburtsstitte und Hochburg des Calvinismus
— Genf, dessen Bewohnerschaft zum weitaus groSten Teil
der calvinistisch-protestantischen Konfession angehorte, war
von der pépstlichen Kurie dazu ausersehen worden, Sitz
eines neuen Bistums zu werden. Auf diese Weise hoffte sie
nicht nur ihre Stellung und ihren EinfluB auf die schweizeri-
schen Verhiltnisse zu verstirken, sondern auch eine neue
Basis fiir ihren Kampf gegen den Protestantismus schaffen
zu konnen.



N

Nr. 10 GEISTESFREIHEIT 59

Am 22. September 1864 war Kaspar Mermillod, Pfarrer
in Genf, von Pius IX. zum Bischof von Hebron und zum
Hilfshischof von Genf ernannt worden. Diese Wahl be-
zweckte, dem Bischof der Ditzese Lausanne-Genf, mit Sitz
in Freiburg, Marilley, der aus einem HeiBsporn ein fried-
fertiger Mann geworden war, den wichtigen Posten Genf ab-
zunehmen und einem ehrgeizigen, gewandten Mann, wie es
Mermillod war, das passende Arbeitsfeld zu schaffen. Ein-
seitig setzte sich damit Pius IX. iiber Vertrdge und Ver-
sprechungen hinweg, die Papst Pius VIL durch das Breve
«Inter multiplices» vom 20. September 1819 festgelegt hatte.
Dieses Breve lautete nach den iiblichen Einleitungsformeln:
« .. Wir beschlieBen, daB die Stadt Genf mit ihrer katho-
lischen Pfarrkirche, sowie die auf savoyischem Boden ge-
legenen Gemeinden Choulex, Collonge usw. von der geist-
lichen Gerichtsbarkeit des Erzbistums Chambéry abgeldst
und getrennt werden . ... Mit unserer Macht, Willen und
Wissen sollen alle diese Gemeinden auf immer und ewig (&
perpétuité) der Didzese Lausanne in der Schweiz zugeteilt
und inkorporiert sein, und wir unterstellen dieselben der Re-
gierung und Gerichtsbharkeit des gegenwiirtigen Bischofs
von Lausanne, sowoh! die Stadt Genf, als die oben erwdhn-
ten Pfarrgemeinden mit ihren Kirchen, Einkiinften, Ordens-
priestern, Weltgeistlichen, von welchem Stand, Grad und
Orden sie immer sein moégen. ..... Wir verordnen, daB

gegenwiirtiges Breve auf immerdar unangetastet, giiltig und |

rechtskriiftig sein soll; daB es voll und ganz ausgefiihrt wer-
de, daB es von Allen, die es betrifft und in Zukunft betreffen

wird, heilig gehalten werde.» SchlieBlich wird alles null und °

nichtig erkldrt, was an dem Aktenstiick wissentlich oder un-
wissentlich, durch wen es immer sei, und in wessen Kraft
es geschehe, zum Nachteil des gegenwirtigen getan werden
mochte. Endlich werden zu Gunsten dieser Uebereinkunft
alle moglichen apostolischen Gesetze, Reglemente, allgemei-
nen Konzilienbeschliisse, Hirtenbriefe usw., die einen Wider-
spruch gegen den Inhalt der ersteren enthalten konnten, als
nicht bestehend und nicht verbindlich angesehen.

Entgegen dem klaren, eindeutigen Wortlaut dieses noch
immer zu Recht bestehenden Dokumentes trennte Pius IX.
die katholischen Gemeinden Genfs vom Bistum Lausanne
ab und gab ihnen in der Person Mermillods ein eigenes geist-
liches Oberhaupt.

Die Regierung von Genf, die von diesen MaBnahmen
des Papstes zuwider allen Abmachungen keine offizielle
Kenntnis erhalten hatte, ignorierte die getroffene Wahl, bis
Mermillod immer offenkundiger als Bischof von Genf sich
aufspielte. Als ihr die Sache zu bunt wurde, setzte sie Mer-
millod als Stadtpfarrer von Genf ab und untersagte ihm jede
bischofliche Titigkeit, in der er weder von den Genfer- noch

von den Bundesbehorden jemals anerkannt worden war,
umsomehr, da er zu verschiedenen Malen den «staatlichen
Vorschriften und Anordnungen, besonders in Bezug auf die
Grundsitze des Syllabus und des Dogmas der pipstlichen
Unfehlbarkeit> mit dreister Widersetzlichkeit begegnet war.
Aber gerade diese. Absetzung war es, welche die Aufmerk-
samkeit des pépstlichen Stuhles erst recht auf die Person-
lichkeit Mermillods und dessen Bedeutung fiir die romischen
Pldne und Machenschaften hinlenkte.

Insgeheim und ohne jede vorherige Verstindigung we-
der der Genfer- noch der Bundesbhehorden ernannte der Papst
am 16. Januar 1873 Mermillod zum <apostolischen Vikar»s
von Genf mit den Rechten eines ordentlichen Landesbischo-
fes. Auf eine Art und Weise, die den {iiblichen diplomati-
schen Beziehungen der Staaten untereinander Hohn sprach,
{iberreichte der pipstliche Gesandte, Nunzius Agnozzi, dem
Bundesrate das pépstliche Ernennungsschreiben und stellte
ihn damit vor eine vollendete Tatsache. Diese MiBachtung
der staatlichen Oberhoheit lieB die Wiinsche, diesem diplo-
matischen Vertreter das Exequatur zu entziehen, natiirlicher
und herechtigter Weise von neuem erwachen.

Mermillod zogerte keinen Augenblick, sich {iber Verfas-
sung und Gesetz hinwegzusetzen. Gleich am 2. Februar er-
folgte auf seine alleinige Anordnung ohne irgendwelche Au-
torisation durch den Staat von sidmtlichen rémisch-katholi-
schen Kanzeln die offentliche Bekanntmachung seiner Er-
nennung zum <«apostolischen Vikar von Genf» in Form eines
besonderen Hirtenbriefes an den «seiner Jurisdiktion unter-
worfenen Klerus und die Glédubigen des Vikariatssprengels».
Gleichzeitig lief er durch Agnozzi dem Bundesrat von- die-
ser Verkiindigung Mitteilung machen.

Noch am 2. Februar versammelte sich der iiberraschte
Staatsrat von Genf in auBerordentlicher Sitzung. Telegra-
phisch war jedes Mitglied von Bern aus iiber den Besuch
Agnozzis und dessen Mission beim Bundesrate informiert
worden. Die einzige Notiz, welche die Laidesregierung er-
halten hatte, bestand darin, daB der Staatskanzlei nach der
Forderung des Polizeigesetzes zwei Exemplare des «apostoli-
schen Rundschreibens» zugeschickt worden waren, doch so,
daB erst jetzt Kenntnis davon genommen werden konnte.

Auslandisches.
Oesterreich.

Zusammen mit dem osterreichischen Eherechts-Reform-
verein richtet der Freidenkerbund Oesterreichs eine Denk-
schrift an den Volkerbund, der durch den Friedensvertrag
von St. Germain (10. September 1919) zum Garanten gewisser -
(im III. Teile, Abschnitt V, Artikel 62—69 aufgefiihrten) Ver-

Feuilleton.

Der Weg zum ewigen Frieden.

Eine der groBten Idealistinnen unserer Zeit glaubte die grofe,
strahlende, licht- und gliickumflossene Halle des Erdenfriedens
schon in solcher Nihe, dass deren Erreichung als eine nach
menschlichem Ermessen unmittelbar bevorstehende Tatsache be-
trachtet werden konne. Wenige Wochen nzch Berta Suttners
Tode brach der Krieg aus. Man soll keinem Menschen den Ted
wiinschen. Fiir Berta Suttner war er ein unermessliches Gliick.
Sie konnte wenigstens, von einem schonen, begliickenden Wahn
befangen, fiir ewig einschlummern. Allen, die mit ihr an das
Fatamorgana-Phantom des hegrabenen Kriegsbeils geglaubt hat-
ten, sahen es damals fiir lange, und wie es jetzt den Anschein hat,
sehen sie es fiir noch linger in blutroten Nebel zerfliessen. Doch
den von Milionen Blutzeugen besiten Weg trotz alledem aufzu-
geben, wer, der im wahrsten Sinne des Wortes Mensch heissen
will, kénnte und diirfte das?

Viele Wege fiihren nach Rom und viele fiihren in die Zu-
kunftshalle des ewigen Friedens. Jeder, der auch einen kleinen
Baustein zu diesem Weg beisteuern kann, verdient ehrenvolles
Gedenken in einer von spiteren Generationen zu schreibenden
Kulturgeschichte der Menschheit. Denn wahre Kultur wird man
den Menschen erst zuerkennen, wenn Kanonen, Bomben und
Gifteashauchmaschinen einer lernbegierigen Jugend nur im Mu-
seum zuginglich sein werden.

Einen solchen Baustein, und zwar einen der gewichtigsten,
legt Prof. Th. Hartwig®) auf den Altar der Menschheit. Das. gross-
ziigige Werk macht es sich zur Aufgabe, die Gefiihlsdiktatur der
aggressiven Typen der Menschheit, also der Kinder, Narren und

*) Der kosmopolitische Gedanke. Gesammelte Aufsiitze zur
Geschichte und Kritik der Humanisierungshestrebungen der
Menschheit. — Verlag: «Friede und Recht», G. m. h. H., Ludwigs-
burg i. Wiirtt., 1924,

Feiglinge, zu bekdmpfen. Hartwig tut dies mit bewunderungs-
wiirdiger, gediegener Sachkenntnis und einer von seinem Welt-
anschauungsstandpunkt, dem Sozialismus, ausgehenden strengen
Folgerichtigkeit .der Forderungen und Schliisse.” Selbst wenn
man seine Einstellung fiir eine ideologische Utopie hilt, genau
wie er es mit dem emotionalen und rationalistischen Kosmopoli--
tismus tut, bleibt sein Buch einer der allerwichtigsten Wegweiser
in eine bhessere, gliicklichere Zukunft. Das Buch gehort in die
Hand jedes am Weiterbau der Welt Interessierten, namentlich
zum eisernen Besitzstand jedes Geschichtslehrers, und durch Vor-
trige iiber das Thema sollten die wichtigsten Kapitel zum unver-
lierbaren Besitz der jungen Generation gemacht werden.

Nationalismus, Militarismus und Kapitalismus sind die drei
Hauptfeinde der Menschheit, seitdem die <«kulturellen Kinder-
krankheiten, Religion und Metaphysik», bereits in Agonie lie-
gen. Hartwig kennzeichnet die bisherigen Wege der Therapie
als pragmatischen, emotionalen und rationalistischen Kosmopoli-
tismus, denen er den ethischen, auf sozialistischer Weltgestaltung
aufgebauten, anschliesst. Der pragmatische Kosmonvolitismus hilt
sich von ethischen Erwidgungen fern und entspricht als reiner
Utilitarismus noch nicht dem Idealbild der Zukunft.

Objektive Wiirdigung lisst der Verfasser der Rolle des Chri-
stentums angedeihen. Dieses {ibernahm Grundziige des Kosmo-
politismus von den Stoikern, die den Begriff des Welthiirgers.
erstmalig pridgten. Das Urchristentum betrachtete alle Menschen
als Kinder Gottes und- daher als Briider. Den Glaubenshass
brachte erst die katholische, ja iiberhaupt di¢ Kirche in die Welt.
Wo sich jedoch der echt christliche Gedanke in dér Seele eines
reinen Menschen siegreiche Bahn bricht, da leuchtet auch sofort
der emotionale Kosmopolitismus auf. In dieser Hinsicht sollten die
*tavta des grossen Humanisten Amos Comenius iiber allen Schu-
len und Parlamenten stehen: «Einen Menschen hassen, weil er
anderwiirts geboren wurde, weil er eine andere Sprache: spricht,
weil er ein anderes Urteil iiber diese oder Jjene Sache hat. welch
eine Unvernunft. Halten wir ein, ich beschwore euch, wir sind
ja doch alle Menschen; einigen wir unsére Gedanken, damit alles




	Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes : 1863 - 1888 [Teil 4]

