
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 10

Artikel: Antworten : V

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 10 ZÜRICH, 31. Oktober 1924

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 7. Jahrgang

Erscheint monatlich

Adresse des Geschäftsführers:
Geschäftsstelle der F. V. S.j

Postfach Basel 5.
Postcheckkonto V 6915

Ohne Denken heine Freiheit und hein Friede,
denn der Gläubige ist stets das Werkzeug

fremder Selbstsucht. E. Br

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile oder deren
Raum 8 Rp.

Antworten.
v.

(Siehe Nr. 9 der «Geistesfreiheit».) Als Stütze seiner
Behauptung, daß sich die Moralbegriffe nicht ändern können,

daß das «Insichschlechte» ewig schlecht bleibe, führt
das «Bündner Tagblatt» die Lüge an. Einverstanden, die
Lüge ist etwas Grundschlechtes, die Lüge zieht den Beziehungen

zwischen Mensch und Mensch den Boden unter den Füssen

weg, die Lüge ist ein schleichendes Gift mit ätzender
Wirkung, das;, wo es hinkommt, Vertrauen, Liebe Freundschaft

zerfrißt. Man kann die Lüge nicht scharf genug
verurteilen. — Die katholische Moral scheint darin denn auch
unerbittlich strenge zu sein; sie antwortet auf die Frage, ob

man auch nicht lügen dürfe, um seinem Vater das Leben
zu retten, mit «Nein», denn der Zweck heilige das Mittel
nicht. Und sie begründet diese Strenge damit, «das Wohl
der Menschheit und die Tugend der Wahrhaftigkeit verlangen

das, wie beim Stehlen und der Falschmünzerei. Das
Netz darf kein Loch haben, sonst reißt das ganze Netz
entzwei.» Alles schön und gut! wenn nur nicht die viertnächste
Zeile des katholischen Unterweisungsbuch-es, dem ich diese-
Zitate entnehme, gleich einen großen Riß von oben bis unten
durch das eben gewobene moralische Netz machte!! Denn
da heißt es, in dicker Fettschrift, offenbar damit der geneigte
katholische Leser nicht etwa durch die vorhin aufgetragene
Moral "kopfscheu werde, sondern gleich sehe, daß die Kirche
Verständnis für das alltägliche Leben habe, in dem eine
unbedingte Moral nicht zu brauchen ist, — also da heißt es:
• Ich brauche nicht immer die Wahrheit zu sagen, ich kann
schweigen, eine ausweichende Antwort geben oder manchmal
auch eine doppelsinnige, aber ich darf nicht lügen.» Als
erläuterndes Beispiel ist angeführt: «Wenn das Dienstmädchen

sagt: „Die Dame ist nicht zu Hause", so weiß jeder,
das heißt soviel „die Dame ist nicht zu sprechen". Das Mädchen

sagt keine Lüge.»' Es gibt Menschen, gebildete und
ungebildete, Gläubige und; Freidenker, die in ihrem
hausbackenen Verstand meinen, lügen heiße: wissentlich Angaben

machen, die mit den Tatsachen nicht übereinstimmen,
also habe das Dienstmädchen, wenn auch gezwungenerweise,
gelogen. Auch klingt ihnen ein Wort eines gewissen Jesus
von Nazareth im Ohr, das da heißt: «Eure Rede aber sei: Ja,
ja, nein, nein; was darüber ist, das ist vom Uebel», und sie
halten dafür, das sei ein gutes Wort, wer darnach handle,
sei ein ehrlicher, offener Charakter, und wer es nicht tue,
um den herum mache man am besten einen weiten Umweg.
Aber es gibt auch Menschen, die sich nach jenem Jesus von
Nazareth benennen, und ausgerechnet diese, die Gesellschaft
Jesu, die Jesuiten, fühlten sich berufen, der Welt eine Moral

zu bescheren, die mit den einfachen und eindeutigen
sittlichen Grundsätzen ihres «Meisters» nicht das geringste
zu tun hat. Man kann nach jesuitischer Moral z. B. einen
unwahren Umstand versichern, ihn sogar beschwören, und
hat keine Lüge gesagt, keinen Meineid getan, wenn man sich
dabei Worte hinzudenkt, durch welche die Versicherung oder
der Eid wahr werden. Man nennt diese allem Lug und Trug
Vorschub leistende Umgehung der Wahrheit den innern
Vorbehalt; mit ihm ist gewöhnlich die Zweideutigkeit
verbunden. So kann man z. B. leugnen, ein Schloß (an der
Türe) erbrochen zu haben, sofern man dabei an ein Schloß

(als Gebäude) denkt; oder wenn ein Mörder gefragt wird, ob
er den Ermordeten getötet habe, so darf er antworten «nein»,
sofern er z. B. daran denkt, vor seiner Geburt habe er ihn
nicht getötet. Das harmlos scheinende Beispiel von dem
Dienstmädchen ist komplett jesuitische Moral, es ist auch
dem Buche eines Jesuiten entnommen, das mit Genehmigung
der geistlichen Obrigkeit im Jahre 1921 in 2. Auflage, die
das 21. bis 40. Tausend umfaßt, erschienen. Man sieht,
die jesuitische Moral gehört nicht etwa der Vergangenheit
und der theologischen Studierstube an, sondern sie ist
höchst gegenwärtig und ihre Verbreitung unter dem Volke
geschieht «mit Genehmigung der geistlichen Obrigkeit».

Wir Freidenker und die andern" ehrlichen Leute kennen
in unserm Sprechen und Versprechen keinen innern Vorbehalt

und keine Zweideutigkeit. Wenn wir sagen: «die Lüge
ist schlecht», so meinen wir wirklich die Lüge, und haben
keine Geheimmittel, um sie zu einer Nichtlüge umzudeuten.
«Ist die Dame zu sprechen?» «Nein, sie ist nicht zu Hause.»
Darauf sieht man sie hinterm Vorhang. Und man denkt:
«Du kanst mir gestohlen werden, du Lügenmaul!» — —

Nach der Auffassung des Jesuiten im «Bündner
Tagblatt» hängt ohne Gottesglauben jede Sittlichkeit in der Luft.
«Denn mit den drei ersten Geboten (respektiere Gott, seinen
Namen und seinen Tag),» sagt er, «fällt jeder ausgiebige
Verpflichtungsgrund zur Beobachtung der anderen sieben
hinweg. Recht, Pflicht, Gesetz, Gerechtigkeit sind ohne
Religion und Gottesglaube leere Phantasie.» Diese Sätze
eröffnen uns einen tiefen und — ich möchte beinahe sagen:
beängstigenden Blick in die moralische Verfassung eines
religiösen Fanatikers. Er sagt damit nichts anderes als:
Wenn er nicht daran glaubte, daß seine irdische Rechtschaffenheit

mit ewigen himmlischen Freuden belohnt und das
Verlassen des «Tugendpfades» mit ewiger Folter bestraft
Avürde, so würde er sich aus den menschlichen Gesetzen nicht
das Geringste machen, er würde sich sogar in bestialischer
Weise ausleben, — denn er stimmt Plutarchs Behauptung
zu, «ohne Religion sinke der Mensch zum Tier herab, es

.fehle ihm zu einem blutdürstigen Ungeheuer nur die Löwenzähne

und die Wolfskrallen«. In einem andern Artikel äussert

er sich in ähnlicher Weise: «Gibt es keinen persönlichen
außerweltlichen Gott, so gibt es auch keine Sittengesetze und
keine Verantwortung für die menschlichen Handlungen:
Raub und Mord und allerlei Verbrechen sind dann völlig
berechtigt, aber auch vollkommene Verzweiflung an sich und
an der Menschheit.«

Bei Menschen -mit solchen Anschauungen ist es
allerdings gut, daß sie an einen Teufel glauben, der sie holen
könnte.

Ernstlich glaubt der Verfasser dieser unerhörten
Schmähartikel im «Bündner Tagblatt» wohl selber nicht an
das, was er schreibt; so schwarz ist die schwärzeste römische
Brille nicht, als daß man durch sie nicht doch noch aller-
allerwenigstens erkännte, daß die Entfremdung vom
Gottesglauben keine Entfremdung von der Moral bedeutet. Und
wenn er's trotzdem sagt, trotzdem er täglich die Erfahrung
machen kann, daß freidenkende Menschen mindestens so
ehrlich handeln, ein riiindestens so feines moralisches
Empfinden haben wie die Gottesgläubigen, so tut er's wohl, um
seinen Leuten Sand in die Augen zu streuen, um ihnen das



58 GEISTESFREIHEIT Nr. 10

Gruseln vor dem Denken, vor dem Zweifel, vor dem
Unglauben und den Ungläubigen zu erhalten; wahrscheinlich
spielt die Furcht mit, seine Schäfchen könnten durch die
Erfahrung mit. ihren nichtgläubigen Mitmenschen allmählich

zur Einsicht kommen, daß die Moral auf einer ganz
anderen Gründlage ruht als auf dem Glauben, — und dann?

Mehr zur Erheiterung der Leser sei hier noch angeführt,
daß der übrigens nun genugsam bekannte Gewährsmann des
«Bündner Tagblattes» seinem geduldigen Publikum den
Bären aufzubinden wagt, Schiller habe in dem «Lied von der
Glocke» mit den Worten «Nichts Heiliges ist mehr, es lösen
sich alle Bande frommer Scheu ...» bis ». Jedoch der
schrecklichste der Schrecken, das ist der Mensch in seinem
Wahn» die Freidenker gemeint. —

Es ist das gute Recht der Kirche, ihre Moral zu begründen,

wie es in ihr System paßt, also mystisch. Es ist auch
ihre Sache, ihren Anhängern die Ueberzeugung beizubringen,

daß der Weg zum Himmel durch den Glauben und
durch die Kirche führe und daß die Un- und Irrgläubigen der
ewigen Verdammnis anheimfallen. Das berührt uns nicht;
Gott, Himmel, Hölle erachten wir als die aus einer vergangenen

Kulturepoche herübergekommenen phantastischen
Vorstellungen, die heute für den denkenden Menschen
erledigt sind. Daraus ergibt sich folgerichtig, daß wir die
sittlichen Forderungen auf eine ganz andere Grundlage stützen.

Lohn und Strafe erscheinen uns als sehr grobe
Erziehungsmittel, die weder gemüt- noch charakterbildend sind.
Und da nach der kirchlichen Lehre Lohn und Strafe (Himmel
und Hölle) außer allem Erfahrungsbereich stehen, geschieht
es leicht, daß sie vom Menschen nach und nach gar nicht
mehr ernst genommen werden, woraus sich die Tatsache
ohne weiteres erklärt, daß das Leben der Christenmenschen
gar nicht darnach aussieht, als ob sie den Verhänger von
Himmelslohn und Höllenstrafe als allwissenden Aufpasser,
dem auch das Geheimste nicht verborgen bleibt, über sich
glaubten. Dieser Himmel und diese Hölle stehen aber auch
in einem allzu ungeheuerlichen Mißverhältnis zu dem kleinen

menschlichen Gut und Böse, als daß sie tatsächlich als
Wirklichkeit erfaßt werden könnten. Ein Blick in das
Menschenleben und in die Geschichte deckt den gänzlichen
Mißerfolg der mystischen, überweltlichen Moralbegründung auf.

Dieser gegensätzlich führt die freigeistige Sittenlehre
den Menschen ins Leben ein, zeigt ihm die Zusammenhänge,
in die er eingesponnen ist, und weckt so in ihm die Einsicht
in die Verantwortlichkeit, die er mit all' seinem Tun und
Lassen, im großen wie im kleinen, auf sich nimmt.

Wir sind überzeugt, daß die im Menschen und im Leben
selber verankerten sittlichen Forderungen, die sowohl sein
Gemüt ergreifen als auch von seinem Verstände erfaßt werden

können, für ihn einen viel festeren und dauernderen
sittlichen Halt bedeuten, als mystische Vorstellungen, die
von ihm eines Tages als leere Phantasiegebilde erkannt
werden können, womit sie selbstverständlich aufhören,
irgendwelche moralische Bedeutung und Wirkung zu haben.
Und wir glauben, daß die sittliche Kräftigung .und
Veredlung des Menschengeschlechtes durch die gemüts- und.
verstandesmäßige Erfassung des Lebens, die Erkennung
der Zusammenhänge und die aus ihr sich ergehende
Verfeinerung des Verantwortlichkeitsgefühls erfolgen wird.

Das ist unsere Ueberzeugung. Aber indem wir sie
aussprechen und indem wir im Sinne dieser Lebensanschauung
zu wirken trachten, verunglimpfen wir diejenigen, die
andern Sinnes, anderer Ueberzeugung sind, nicht.

Wir verlangen vielmehr von den Anhängern unserer
Lebensanschauung, daß sie sich auch in das Denken und
Fühlen anderer Menschen hineinversetzen und daß sie durch
das Studium der Geschichte erfassen lernen, daß sich aus
andern Vorbedingungen heraus andere Anschauungen
bilden mußten.

Wir brauchen vor der kirchlichen Welt- und
Lebensanschauung nicht zu warnen, wie ihre Vertreter es mit der
freigeistigen halten; im Gegenteil, wir wünschen, daß sich
die Menschen mehr mit ihr befaßten, gedanklich in das
kirchliche Lehrsystem eindrängen; wir haben guten Grund,
dies zu wünschen. Und es spricht nicht für die Ueberzeugt-
heit der kirchlichen Seelenhirten von der Ueberzeugungs-
und Heilskraft ihrer religiösen Botschaft, daß sie ihre Schäf-
lein vor der Berührung mit der freigeistigen Welt- und

Lebensanschauung zurückzuhalten streben, indem sie diese
in gewissenloser Weise zu einem ungeheuerlichen Zerrbild
entstellen. Der Pfaffe vom «Bündner Tagblatt» mag damit
bei seinem Publikum den gewünschten Erfolg haben — sein
Publikum mag besonders auch staunen über seine
naturwissenschaftlichen Hanswurstereien, die es selbstverständlich

für bare Münze nimmt, sie sind «volkstümlich» genug
dazu, pöbeltümlich sogar — also, er mag bei seinem Publikum

den gewünschten Erfolg haben, den Gang der
Entwicklung, die sich offensichtlich in der Richtung der
Befreiung des Volkes aus alten Sklavenketten bewegt und mit
der geistigen Befreiung anhebt, hält er um kein Sekündchen
auf. E. Br.

Aus der Zeit des fdiweizerifdien Kulturkampfes
1863—1888.

Von Ernfried Eduard Kluge.

(Fortsetzung.)
Inzwischen — am 29. Mai 1874 — war nämlich die neue

Bundesverfassung in Kraft getreten, und die aus dem bernischen

Jura ausgewiesenen Geistlichen hatten sich deshalb
am 3. September 1874 neuerdings an den schweizerischen
Bundesrat gewandt mit dem Begehren, «daß das von der
Regierung des Kantons Bern den 30. Januar 1874 erlassene
Ausweisungsdekret nicht länger wirksam sein dürfe, weil
dasselbe mit der Bundesverfassung des Jahres 1874 und
insbesondere mit dem in Art. 44 und 45 derselben gewährleisteten

Rechte in Widerspruch stehe.» Fast gleichzeitig gelangte
im August 1874 eine von 9100 katholischen Einwohnern
unterzeichnete Petitionsschrift an den Bundesrat, die gleichfalls

die Aufhebung des Ausweisungsdekretes verlangte. Der
Bundesrat seinerseits lud durch «motivierten Beschluß vom
27. März 1875 die Regierung von Bern ein, dem Bundesrat
mit möglichster Beförderung darüber Bericht zu erstatten,
ob sie ihrerseits beabsichtige, die durch den Beschluß vom
30. Januar 1874 angeordnete Entfernung von römisch-katholischen

Priestern aus ' den jurassischen Amtsbezirken noch
länger festbestehen zu lassen; wenn dies der Fall sein sollte,
sich einläßlich über die Gründe auszusprechen, welche nach
ihrer Ansicht die Fortdauer der fraglich ausnahmsweisen
Maßregel notwendig machen.»

Nach Einlauf der Antwort der bernischen Regierung
beschäftigte sich der Bundesrat auf das Eingehendste mit der
ganzen Angelegenheit. In Abweichung von seiner bisherigen
Stellungnahme kam er dabei am 31. Mai 1875 zu dem
Beschluß, es sei das Ausweisungsdekret des Regierungsrates
des Kantons Bern als den in der neuen Bundesverfassung
gewährleisteten Rechte als zuwiderlaufend anzusehen und
aufzuhehen. Für Ausführung dieses Beschlusses wurde der
bernischen Regierung eine Frist von zwei Monaten
eingeräumt.

Am 10. Juni 1875 rekurrierte daraufhin die Regierung
des Kantons Bern gegen diesen bundesrätlichen Entscheid
bei der Bundesversammlung. Diese nun fällte am 29. Juni
und 1. Juli den endgültigen Entscheid, in welchem sie das
Urteil des Bundesrates vom 31. Mai 1875 gut hieß; die für
Ausführung des Beschlusses anberaumte Frist von zwei
Monaten auf vier Monate erweiterte.

Damit hatte die größte und wichtigste Phase des
schweizerischen Kulturkampfes ihren Abschluß gefunden, und es

erübrigt uns nur noch, unsere Blicke nach Westen zu wenden.

III. Der «Mermillod- Handel.»
Scheinbar ohne Zusammenhang mit den kirchenpolitischen

Ereignissen jener Zeiat, innerlich aber doch als der
Ausfluß desselben Strebens, tritt uns der Fall Mermillod in
Genf entgegen.

Genf, die Geburtsstätte und Hochburg des Calvinismus
— Genf, dessen Bewohnerschaft zum weitaus größten Teil
der calvinistisch-protestantischen Konfession angehörte, war
von der päpstlichen Kurie dazu ausersehen worden, Sitz
eines neuen Bistums zu werden. Auf diese Weise hoffte sie
nicht nur ihre Stellung und ihren Einfluß auf die schweizerischen

Verhältnisse zu verstärken, sondern auch eine neue
Basis für ihren Kampf gegen den Protestantismus schaffen
zu können.


	Antworten : V

