Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 8

Artikel: Freidenker ohne Religion - ein Unding
Autor: E.Br.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 8 GEISTESFREIHEIT 45

Freidenker ohne Religion — ein Unding.

Es gibt nichts Unfruchtbareres als den Streit dariiber,
ob die freigeistige Weltanschauung eine Religion sei oder
nicht. Trotzdem muB hier ein Wort dariiber gesagt werden,
und zwayr, weil ein Mitarbeiter der «Geistesfreiheit», des Or-
gans des Volksbundes fiir Geistesfreiheit, Dr. E. Tschirn,
Stettin, den Freidenkern, die ihre Weltanschauung nicht fiir
eine Religion ansehen, Vorwiirfe macht, die nicht unerwidert
bleiben diirfen. Beispielsweise sagt er, daf sie im Feuereifer
die richtige umfassende Bedeutung und Auswirkung des
Wortes Religion verkennen, im engen Kreis des Kampfes
unter Religion nur die christliche (evangelische oder katho-
lische) verstehen, daf ihre Gegnerschaft gegen die Be-
zeichnung Religion fiir das Freidenkertum diesem zum
schweren Schaden gereiche; er wirft ihnen vor, daB sie Kon-
fession mit Religion verwechseln und dabei zeigen, daB sie
noch gar keine rechten Frei-Denker im hochsten Sinne des
Wortes (heiliger Superlativ!) seien. Ferner heift es, wer
noch iiberall an die «alte» Religion denken miisse, bei jeder
Gelegenheit an die «Kirche» erinnert werde, sei noch gar
nicht «frei» von ihr, der stehe noch mitten im personlichen
Ringen mit dem scheinbar iiberwundenen Glauben, der trage
noch kleinlichen HaB gegen die «alte» Religion im Herzen
und sei noch lange nicht iiber sie hinausgewachsen, sondern
handle noch in ihrem hypnotischen Banne. Dr. Tschirn er-
klirt dann Religion ganz einfach als Gefiihl der Abhdngig-
keit; beim Christen sei es das Gefiihl der «Gottgebunden-
heit», beim Freidenker das der «Erdgebundenheit», demnach
sei ein Freidenker ohne Religion ein Unding, — d. h. wohl
etwas, das gar nicht vorkommen konne oder ein kurioses
Monstrum. :

Dazu wire nun etwa zu sagen:

Tschirns Auslegung des Begriffes Religion gutzuheiBen
oder nicht, ist Sache der Ueberlegung jedes einzelnen. Zwei-
tellos weiBl jeder Freidenker, daB der Mensch ein Stiick
Natur ist, wie alles Organische- und Anorganische, Teil des
Ganzen, das wir als Welt bezeichnen, sich nicht ausscheiden,
nicht dariiber hinaus kommen kann, also, wie jeder Teil, vom
Ganzen abhingig ist, woran die Phrase von der Beherrschung
der Natur kein Tiipfelchen &ndert. Nicht Beherrschung be-
deuten die technischen Errungenschaften, kraft denen der
Mensch die Elektrizitdt, das Wasser, die Sonnenwéirme usw.
zu seinen Zwecken zu beniitzen gelernt hat, sondern ein
tieferes Sicheinfinden in die Natur. Damit wird seine Ab-
h#ngigkeit nicht geringer, aber auf Grund und nach MaB-
gabe seiner sich mehrenden Erkenntnis bewegt er sich hei-
mischer in der Natur; freundlich tun sich ihm Wege auf,
wo er ehedem unter zahllosen Gefahren im Dunkeln irrte.

Wenn nun Herr Tschirn diese Erkenntnis des Einbe-
zogenseins des Menschen in die Natur Religion zu nennen
beliebt, so ist ihm das unbenommen; daraus aber ein Dogma
aufstellen zu wollen, «Das ist Religion», und wer das nicht

anerkennt, der versteht nichts, der ist kein richtiger Frei-
denker, ist ein biBchen stark, ist ziemlich nahe verwandt mit
dem Pharissiertum, das Herrn Tschirn gewi wie uns «Un-
ding-Freidenker»> an den Kirchen, die die ewige Wahrheit
und das alleinige Mittel zur Seligwerdung fiir sich bean-
spruchen, gelinde gesagt, unsympathisch beriihrt.

Zu den iibrigen Vorhalten: Doch, doch, Herr Tschirn,
auch wir Freidenker ohne Religion wissen zu unterscheiden
zwischen Religion und Konfession, zwischen echter Frém-
migkeit und systematisiertem Bekenntnis. )

Da aber alles, was bis jetzt Religion genannt wurde, auf
mystischer Grundlage aufgebaut ist oder wenigstens mysti-
sche Bestandteile besitzt, nennen wir «Unding-Freidenker»
die freigeistige Weltanschauung, die, solche Merkmale nicht
aufweist, micht Religion. Aus sachlichen und sprachlichen
Reinlichkeitsgriinden tun wir das und nicht, wie Herr
Tschirn meint, im .Zustand kirchlicher Hypnose oder aus
blindem HaB gegen die Kirche. Wir bekdmpfen in den Kir-
chen auch die Religion, insoweit wir sie auf Grund ihrer
frithern und gegenwirtigen Wirksamkeit als Schédling am
geistigen und moralischen Entwicklungsproze8 der Mensch-
heit betrachten miissen. Und. wir bekdmpfen die Religion
in erster Linie in ihrer christlichen Erscheinungsform, weil
wir in ihrem Verbreitungsbezirke leben, ihre Macht, ihre
Unduldsamkeit zu spiliren bekommen, unsere Lebensanschau-
ung gegen sie im Alltagsleben, als Erzieher, als Staatsbiirger
zu behaupten gezwungen sind.

Was nun den schweren Schaden anbelangt, der nach
Dr. Tschirn der freigeistigen Bewegung durch die Nicht-
anerkennung’ des Freidenkertums als einer neuen Religion
erwachsen soll, gebe ich gerne zu, daf der Zulauf zu den
freigeistigen Verbénden wahrscheinlich ein erheblich grofe-
rer wire, wenn wir unsere Lebensanschauung als eine neue
Religion ausgiben, denn «es gilt fiir unanstéindig, gar kein
biBchen Religion mehr zu haben», sagt Fritz Mauthner.. Ob
wir damit die klarsten Kopfe fiir uns gewédnnen, ist eine
andere Frage.

An den Anfang dieser Erwiderung ankniipfend: Die
Erklarung des Begriffes Religion durch Dr. Tschirn ist so
willkiirlich wie jede andere, dabei nicht besonders tiefgriin-
dig. Uebrigens bestehen dariiber beinahe so viele Aus-
legungen als Ausleger. Fritz Mauthner bietet in seinem
Whorterbuch der Philosophie eine Auslese und zeigt damit,
wie uneinig und unbestimmt auch groBe Geister in dieser
Beziehung waren. Von sich selber sagt Mauthner, er wiirde
das Wort «Religion» nicht scheuen, trotzdem sich in ihm
hiufig genug ein feiger KompromiB mit dem Kirchenglau-
ben verberge, auf das Wortbhild komme es nicht an, und
«Religion» gehe uns geldufiger von der Zunge als «Gefiihl
der Sehnsucht» usw. Derselbe Mauthner schliet aber den-
selben Abschnitt mit folgenden Erwigungen: «Wir sind
alle durch eine oder durch mehrere Religionsformen hin-

Feuilleton.

Literatur.

Herbert Silberer: «Der Aberglaube». Heft VIII der Schriften zur
Seelenkunde und Erziehungskunst, Verlag Bircher, Bern 1922.

Ein hiibsches und, wie ich meine, vor allem ein niitzliches
Biichlein. Prinzipiell fussend auf den von Freud hauptsichlich in
«Totem und Tabu» ausgesprochenen Anschauungen entwickelt
der Verfasser in konzentrierter und vorbildlich einfacher, klarer
Darstellung die -psychologischen Grundlagen des Aberglaubens,
bzw. die Prinzipien des primitiven Denkens und des unbewussten
Wollens.

Was kann der Erzieher tun, um das Aufkommen des Aber-
glaubens hintan zu halten?» fragt sich am Ende der Verfasser.
Er hiilt es fiir ungeniigend und z. T. sogar fiir falsch, wenn man
sich darauf beschriinken wiirde, dem Kind von Anfang an alle
abergliiubischen Vorstellungen fernzuhalten und ‘in ihm jede
irreale Idee sofort zu berichtigen. Auf diese Weise wiirde man
weder den Ursachen des Aberglaubens, noch der Seele des Kin-
des gerecht werden. Da der Aberglaube affektbedingtes und vom
Unbewussten dirigiertes Denken und Handeln ist, d. h. durch
seelische Konflikte bewirkt wird, muss zur Pflege des Wissens
unbedingt eine ausgeglichene Entwicklung des Gemiits hinzu
kommen, welche unerledigten Konflikten moglichst wenig Raum
gonnt. Die Psychanalyse, die uns in die Lage versetzt hat, man-
ches Entscheidende {iber Wesen und Entstehung innerer Konflikte
des Menschen zu erfahren, ist berufen, den Bestrebungen auf dem
Gebiet der Gemiitspflege und Charakterbildung in wirksamer
Weise vorwiirts zu helfen. Furrer (Ziirich).

Der Einsame von Sankt Laurin, Roman von Hans Gobsch, er-
schienen im Verlag von Ernst Oldenburg, Leipzig. Preis: ge-
heftet 2.50 Goldmark, gebunden 4 Goldmark.

Zutreffender als «<Roman» wire die Bezeichnung «Gemiilde», denn
die Staffage, die Milieuschilderung iiberwiegt. Mit bewundernswer-
ter Sorgfalt sind die R&ume des Hohengleichschen Hauses und die
des Felsenschlosses St. Laurin, wo der Sohn des Barons v. Hohen-
gleichen seinen philosophischen Studien und Weltverbesserungs-
gedanken nachhingt, bis in die kleinsten Einzelheiten gezeichnet.
Man hat manchmal den Eindruck, als ob die Romanform dem
Verfasser nur das Mittel gewesen wiire, um seine Ansichten in
Bezug auf Architektonik, Innendekoration und feine Lebens-
art kundzugeben; der Aesthetiker fiihrt das Wort, nach ihm der
Philosoph und erst in dritter Linie der Romantiker. Awuch dieser
verleugnet den Aesthetiker keineswegs; die Handlung verlduft
in Schonheit, der Konflikt tritt kaum aus der Tiefe der Seele
hervor, die Losung lasst die Moglichkeit zu weiteren Harmo-
nien offen. Der Held des Romans, der junge Baron von Hohen-
gleichen, der sein Leben auf sich selbst begriinden will, opfert
seiner philosophischen Selbstbetrachtung seine Liebe, und doch
ist er kein weltfremder Triumer; als Besitzer umfangreicher Gii-
ter mit grossen industriellen Unternehmungen befasst er sich
auch mit dem sozialen Problem. Ueber die Arbeit und ihren
Wert, iiber Klassenunterschiede und Menschenwert, iiber Liebe
und Ehe und iiber vieles andere sagt er Bedeutendes, und er
setzt seine Ideen in Taten um; er ist kein bequemer Theoretiker,
ja er wagt sein Leben, wenn es gilt, ein anderes zu retten, selbst
das Leben seines gehissigsten und verbissensten Gegners. Trotz-
dem vermag der Roman nicht so. recht im Innersten zu packen.
Dazu tritt das ésthetisierende Moment zu stark in den Vorder-
grund; aber er bietet, wenn auch keinen hohen Wellenschlag



46 GEISTESFREIHEIT Nr. 8

durchgegangen; von dieser Wanderung her haftet uns der
Wortschall Religion feierlich im Gehor wie Orgelton und
Glockenklang. — Weil aber das Wort Religion in seinem
langen Bedeutungswandel seine Beziehungen zu dem per-
sonlichen Gotte nicht ganz aufgegeben hat, den man durch
Gaben und Gebete den augenblicklichen Wiinschen giinstig
stimmen kann, weil man ebensowenig der Kirche wie dem
Teufel den kleinen Finger reichen darf, ohne Gefahr, mit
Haut und Haar gefressen zu werden — darum téten wir gut
daran, unsere Ehrfurcht vor dem Leben, unsere sehnsiich-
tige, sich bescheidende Unwissenheit, die fiir eine Welt-
anschauung gelten mubB, nicht weiter Religion zu nennen!

Das ist lingst auch meine Ansicht. Es fallt mir aber
nicht ein, Menschen, die sie nicht teilen, aber doch frei-
geistig denken, um des Wortes Religion willen, das sie fiir
ihre Weltanschauung beanspruchen, fiir Freidenker eines
geringeren Grades zu halten oder gar ihnen vorzuwerfen,
sie schidigen die freigeistige Bewegung. Ich denke, es wére
das Gescheiteste, mit dieser fruchtlosen Wortklauberei, die
geeignet ist, die Kopfe zu verwirren und zu trennen, die ge-
schlossen im geistigen Kampfe stehen sollten, endlich griind-
lich aufzurdumen und alle Krifte den gro8en Aufgaben zu
widmen, die ihrer Losung n#herzufiihren uns obliegt.

E. Br.

Der Geistesbankrott im Kriegsjahrzehnt.
Zur zehnjahrigen Wiederkehr des 1. August 1914.
Von Hugo Efferoth.

Rlchet der franzosiche Kulturkritiker, hat vor einigen
Jahren ein beachtenswertes Biichlein gesohueben «Der
Mensch ist dumm», das sich im wesentlichen gerade auch
mit dem Weltkrieg und mit dessen moralischen, intellektuel-

len und wirtschaftlichen Niedergangserscheinungen beschéf-

tigt. Richet hitte seine kritische Kulturpredigt auch nennen
konnen «Der Mensch ist boshaft> oder «Der Mensch als
Raubtier». Er tat das nicht in der klaren Erkenntnis, daf}
der Volkermord und das schauerliche Jahrzehnt, das nun-
mehr hinter uns liegt, mehr ein rationales Manko, denn ein
ethisches war. DaB es sich nicht so urspriinglich an jenem

tragischen 1. August 1914 um eine Siinde als um einen Wahn -

handelte. DaB die Katastrophe nicht von einem vergifteten
Gewissen, sondern einém umnachteten Gehirn ihren eigent-
lichen Ausgang nahm. GewiB, gewi! Die Wilhelme haben

blutriinstig auf die Akten geschmiert und schwangen den.

Schmierensiibel. Die. Bethménner zerrissen geheiligte Ver-
triige. Die Berchtholds stellten Ultimaten. Die Suchomlinows
filschten. Die Cambons und Greys konferierten und mau-
schelten. Aber all das, was ein in jedem Falle tendenzidser
Anlauf zur nachgerade anriichig und ekelhaft gewordenen
Erforschung der Kriegsursachen hervorhob oder verschwieg,
wie es gerade jeweils den Parteien in den Kram palite, be-
sagt ja doch so gar nichts iiber das wirklich Wichtige:

warum auch nur eir Mensch, warum Millionen von Men-
schen, die bisher als friedliche Kleinbauern ihren Kohl be-
stellten, als Bankbeamte Rubriken austiillten, als Postbeamte
Briefmarken verkauften, warum sie alle mit einem Schlage
tiber Nacht den Beruf des Raubmorders in sich verspiirten
und sich mit einem Fanatismus und einer inneren Hingabe
gegenseitig die Gurgeln abschnitten, als seien sie nun erst
hinter den wahren Sinn des Lebens gekommen. Das, nicht
die verbrecherisch herbeigefithrte Verstrickung und Zu-
spitzung irgendwelcher Diplomatica oder die Aufmarsch-
pldne irgendwelcher Generalstibe, ist das ungeheuer Tragi-
sche und fast allein fiir die Untersuchung Wichtige an die-

- sem Jahrzehnt europdischen Zusammenbruchs. Wie wurde

der Europder iiber Nacht zum Niam-Niam?! Und gerade
weil so die Frage lautet, ist es notwendig, daB3 nicht dem Ak-
tenschniiffler und Archivwurm die Aufgabe {ibertragen wird,
dem Problem der eigentlichen Kriegsschuld beizukommen,
sondern dem Psychiater, dem man nur zur Bedingung zu
stellen hiitte, dieselben wissenschaftlichen Methoden, die zu
tiberraschenden und wertvollen Resultaten bei ihrer Anwen-
dung auf das einzelne menschliche Individuum gefiihrt ha-
ben, auch auf das genus, die menschliche Art, anzuwenden.
Die politische Wissenschaft redet hier immer an dem We-
sentlichen des Problems vorbei. Auskunft kann nur die
Psychologie und Psychopathie erteilen. Das ist der Grund,
warum gerade die freigeistigen Arbeitsgemeinschaften in
aller Welt an diesem ersten August 1924, dem Ende eines
tolwiitigen Jahrzehnts europ#ischer Geschichte, reden sol-
len, nachdem eben die politischen Parteien samt ihren «Hi-
storikern» so lange phrasiert und leeres Stroh gedroschen
haben.

Lombroso hat wohl nicht als erster, wohl aber als be-
deutendster die ungeheure Rolle des «Atavistischen» im Le-
ben des Einzelindividuums erkannt und diese seine Erkennt-
nis zur Grundlage eines ganzen kriminalpsychiatrischen Sy-
stems gemacht. «Atavus> — der lateinische Ausdruck fiir
«Altvordern», «Urahn», «aus grauer Vorzeit stammend». Mit
dem Hohlenbér hat der Urmensch um sein karges Lager ge-
kémpft: Niedrige Stirn, gedrungener Leib, die Arme eines
Gorilla, vorstehendes GebiB, die Ohren spitz, vielleicht noch
beweglich, wie die der Hyiine, die auf die Beute lauert. Der
gebieterische Trieb herrschte statt der abwigenden Ver-
nunft. Hin und wieder nun beliebt es dem grausamen Spiel

- der Natur, nachdem dies alles wenigstens fiir uns Emopael

J'ahrtausendg zurtickliegt, am einzelnen Individuum in die
Zeit des Steinbeils und der Hohlenbehausung riickfiillig zu
werden. Mitten aus Kultur und Zivilisation heraus! Man
vergleicht die Physiognomie der Morder und findet, selbst-
verstidndlich immer im Durchschnitt gesehen, eine merkwiir-
dige Aehnlichkeit mit jenem AeuBeren, in dem wir uns auch
den Urmenschen, den homo ferus, vorstellen miissen: fliehende
Stirn, Henkelohren, vorstehende Kiefern, gedrungener Leib,
kurze Beine, anormal groSe Arme. Der Verbrecher ist, nach

- des Handelns, doch sehr viel Schines und einen grossen Gedan-
kenreichtum. Die sprachliche Durchfiihrung entspricht der in-
haltlichen: wohlerwogen, sorgfiltig, vornehm, — fiir den Leser
ein dsthetischer Genuss. E. Brauchlin.

Schweizerische Freigeistige Literatur. (J. W.) Unter der: frei-
geistigen Literatur verdienen die von unserm Gesinnungsfreund
und Redaktor Brauchlin verfassten Werke immer wieder erwdhnt
zu werden. Sowohl die dramatischen Schriften «Erkennntnis» und
«Der letzte Priester», als die Erzdhlung «Der Schmiedegeist» ge-
horen in die Biicherei eines jeden Freidenkers. Auch im Ausland
begegnen die Biicher Brauchlins einer iiberaus glinstigen Kritik.
Louis Satow schreibt iiber den «Schmiedegeist» in den «Monisti-
schen Monatsheften»: «Eine prichtige Erzdhlung. Sie schildert
mit kostlicher Anschaulichkeit, die an Gottfried Keller gemahnt,
die Engstirnigkeit und den Geisterglauben der Einwohner eines
Bauerndorfes, in dem der Schmiedegeist sein Unwesen treibt,
bis ein schlaukopfiger Handwerksbursche ihn entlarvt und in den
Bauernkopfen ein paar helle Lichter entziindet. Ungezwungen
wirbt der Dichter darin fiir eine freie, natiirliche Welt- und
Lebensanschauung.»

Ferner machen wir die Gesinnungsfreunde, die sich mit
Wesen und Ziel unserer Bestrebungen eingehender befassen
wollen, auf die ernste und tiefe Arbeit unseres Prasidenten H. C.
Kleiner aufmerksam. Die Artikel sind seinerzeit unter dem Titel
«Wir» in der «Geistesfreiheit> erschienen und nun in Bro-
schiirenform herausgegeben worden. Wir glauben nichts Unbilli-

ges zu verlangen, wenn wir erwarten, dass speziell die Erzeug-

nisse derjenigen Verfasser gelesen werden, die mit beispielloser
Hingebung und- Uneigenniitzigkeit seit Jahren in den vordersten
Reihen unserer Vereinigung kédmpfen.

Sdmtllche Schriften konnen bei der Literatursfelle der Frei-
geistigen Vereinigung der Schweiz in Luzern bezogen werden.
Preise: «Der Schmiedegeist> Fr. 1.76; «Erkenntnis» Fr. 1.20; «Der
letzte Priester» Fr. 1.50; «Wir» —.30 Rp.

Stellen aus «Der Einsame von Sankt Laurin».

Ueber die Arbeit und deren Wert: <Wer Arbeit, sei sie, wie
sie wolle, verachtet, ist ein torichter Wicht. Es gibt keine Ar-
beit hoherer und niederer Art im moralischen Sinne, sondern nur
eine unter vollem Einsatz der Personlichkeit geleistete Arbeit,
die wohl dem einzelnen Unterhalt sichern, aher mit dem Blick auf
die Volksgemeinschaft verrichtet werden soll.»

Ueber Klassenunterschiede: <Es gibt auch kein wittliches
Vorrecht auf Mehrgeltung, das begrindet wire in grosserem
Besitz, in Klassenzugehorigkeit, in Berufsausiibung. Wohl aber
hat der hoheres Anrecht auf Mehrgeltung, dessen Leistungen
das Wohl und die Veredlung des Volksganzen in besonderem
Masse steigern.»

«Jedem gehort das Seine, nicht mehr, nicht weniger! Es ist
wiirdelos, seinem Mitmenschen das zu versagen, was er braucht,
um frohlich zu schaffen und zu leben. Aber es ist auch ein Ver-
gehen, wenn Unfihige und Unwiirdige nach Friichten greifen,
die ihnen — jhrem Menschenwert nach — nicht gebiihren. Keine
Klasse oder Schicht des Volkes hat das Recht, iiber die andere
selbstsiichtig zu herrschen, wohl aber hat der bessere, edlere,
fihigere Mensch das Recht, iiber dem andern zu stehen und in
seinem Kreise fithrend zu sein.»

Ueber die moralische Entwicklungsfihigkeit: <Ich bin iiber-
zeugt, dass sich das Bewusstsein, der Zukunft gegeniiber Verant-
wortung zu tragen, gewiss einem ganzen Volke nach und nach
ebenso mitteilen ldsst, wie etwa religiose Anschauungen.»



	Freidenker ohne Religion - ein Unding

