
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 8

Artikel: Freidenker ohne Religion - ein Unding

Autor: E.Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 GEISTES FREIHEIT 45

Freidenker ohne Religion — ein Unding.
Es gibt nichts Unfruchtbareres als den Streit darüber,

ol) die freigeistige Weltanschauung eine Religion sei oder
nicht. Trotzdem muß hier ein Wort darüber gesagt werden,
und zwar, weil ein Mitarbeiter der «Geistesfreiheit», des
Organs des Volksbundes für Geistesfreiheit, Dr. E. Tschirn,
Stettin, den Freidenkern, die ihre Weltanschauung nicht für
eine Religion ansehen, Vorwürfe macht, die nicht unerwidert
bleiben dürfen. Beispielsweise sagt er, daß sie im Feuereifer
die richtige umfassende Bedeutung und Auswirkung des
Wortes Religion verkennen, im engen Kreis des Kampfes
unter Religion nur die christliche (evangelische oder
katholische) verstehen, daß ihre Gegnerschaft gegen die
Bezeichnung Religion für das Freidenkertum diesem zum
schweren Schaden gereiche; er wirft ihnen vor, daß sie
Konfession mit Religion verwechseln und dabei zeigen, daß sie
noch gar keine rechten frei-Denker im höchsten Sinne des
Wortes (heiliger Superlativ!) seien. Ferner heißt es, wer
noch überall an die «alte» Religion denken müsse, bei jeder
Gelegenheit an die «Kirche» erinnert werde, sei noch gar
nicht «frei» von ihr, der stehe noch mitten im persönlichen
Ringen mit dem scheinbar überwundenen Glauben, der trage
noch kleinlichen Haß gegen die «alte» Religion im Herzen
und sei noch lange nicht über sie hinausgewachsen, sondern
handle noch in ihrem hypnotischen Banne. Dr. Tschirn
erklärt dann Religion ganz einfach als Gefühl der Abhängigkeit;

beim Christen sei es das Gefühl der «Gottgebundenheit»,

beim Freidenker das der «Erdgebundenheit», demnach
sei ein Freidenker ohne Religion ein Unding, — d. h. wohl
etwas, das gar nicht vorkommen könne oder ein kurioses
Monstrum.

Dazu wäre nun etwa zu sagen:
Tschirns Auslegung des Begriffes Religion gutzuheißen

oder nicht, ist Sache der Ueberlegung jedes einzelnen. Zweifellos

weiß jeder Freidenker, daß der Mensch ein Stück
Natur ist, wie alles Organische und Anorganische, Teil des

Ganzen, das wir als Welt bezeichnen, sich nicht ausscheiden,
nicht darüber hinaus kommen kann, also, wie jeder Teil, vom
Ganzen abhängig ist, woran die Phrase von der Beherrschung
der Natur kein Tüpfelchen ändert. Nicht Beherrschung
bedeuten die technischen Errungenschaften, kraft denen der
Mensch die Elektrizität, das Wasser, die Sonnemvärme usw.
zu seinen Zwecken zu benützen gelernt hat, sondern ein
tieferes Sicheinfinden in die Natur. Damit wird seine
Abhängigkeit nicht geringer, aber auf Grund und nach Maßgabe

seiner sich mehrenden Erkenntnis bewegt er sich
heimischer in der Natur; freundlich tun sich ihm Wege auf,
wo er ehedem unter zahllosen Gefahren im Dunkeln irrte.

Wenn nun Herr Tschirn diese Erkenntnis des Einbe-
zogenseins des Menschen in die Natur Religion zu nennen
beliebt, so ist ihm das unbenommen; daraus aber ein Dogma
aufstellen zu wollen, «Das ist Religion», und wer das nicht

Feuilleton.
Literatur.

Herbert Silberer: «Der Aberglaube». Heft VIII der Schriften zur
Seelenkunde und Erziehungskunst, Verlag Bircher, Bern 1922.

Ein hübsches und, wie ich meine, vor allem ein nützliches
Büchlein. Prinzipiell fussend auf den von Freud hauptsächlich in
«Totem und Tabu» ausgesprochenen Anschauungen entwickelt
der Verfasser in konzentrierter und vorbildlich einfacher, klarer
Darstellung die psychologischen Grundlagen des Aberglaubens,
bzw. die Prinzipien des primitiven Denkens und des unbewussten
Wollens.

Was kann der Erzieher tun, um das Aufkommen des
Aberglaubens hintan zu halten?» fragt sich am Ende der Verfasser.
Er hält es für ungenügend und z. T. sogar für falsch, wenn man
sich darauf beschränken würde, dem Kind von Anfang an alle
abergläubischen Vorstellungen fernzuhalten und in ihm jede
irreale Idee sofort zu berichtigen. Auf diese Weise würde man
weder den Ursachen des Aberglaubens, noch der Seele des Kindes

gerecht werden. Da der Aberglaube affektbedingtes und vom
Unbewussten dirigiertes Denken und Handeln ist, d. h. durch
seelische Konflikte bewirkt wird, muss zur Pflege des Wissens
unbedingt eine ausgeglichene Entwicklung des Gemüts hinzu
kommen, welche unerledigten Konflikten möglichst wenig Raum
gönnt. Die Vsuchanalgse, die uns in die Lage versetzt hat, manches

Entscheidende über Wesen und Entstehung innerer Konflikte
des Menschen zu erfahren, ist berufen, den Bestrebungen auf dem
Gebiet der Gemütspflege und Charakterbildung in wirksamer
Weise vorwärts zu helfen. Furrer (Zürich).

anerkennt, der versteht nichts, der ist kein richtiger
Freidenker, ist ein bißchen stark, ist ziemlich nahe verwandt mit
dem Pharisäertum, das Herrn Tschirn gewiß wie uns
«Unding-Freidenker» an den Kirchen, die die ewige Wahrheit
und das alleinige Mittel zur Seligwerdung für sich
beanspruchen, gelinde gesagt, unsympathisch berührt.

Zu. den übrigen Vorhalten: Doch, doch, Herr Tschirn,
auch wir Freidenker ohne Religion wissen zu unterscheiden
zwischen Religion und Konfession, zwischen echter
Frömmigkeit und systematisiertem Bekenntnis.

Da aber alles, was bis jetzt Religion genannt wurde, auf
mystischer Grundlage aufgebaut ist oder wenigstens mystische

Bestandteile besitzt, nennen wir «Unding-Freidenker»
die freigeistige Weltanschauung, die, solche Merkmale nicht
aufweist, nicht Religion. Aus sachlichen und sprachlichen
Reinlichkeitsgründen tun wir das und nicht, wie Herr
Tschirn meint, im Zustand kirchlicher Hypnose oder aus
blindem Haß gegen die Kirche. Wir bekämpfen in den
Kirchen auch die Religion, insoweit wir sie auf Grund ihrer
frühern und gegenwärtigen Wirksamkeit als Schädling am
geistigen und moralischen Entwicklungsprozeß der Menschheit

betrachten müssen. Und wir bekämpfen die Religion
in erster Linie in ihrer christlichen Erscheinungsform, weil
wir in ihrem Verbreitungsbezirke leben, ihre Macht, ihre
Unduldsamkeit zu spüren bekommen, unsere Lebensanschauung

gegen sie im Alltagsleben, als Erzieher, als Staatsbürger
zu behaupten gezwungen sind.

Was nun den schweren Schaden anbelangt, der nach
Dr. Tschirn der freigeistigen Bewegung durch die
Nichtanerkennung des Freidenkertums als einer neuen Religion
erwachsen soll, gebe ich gerne zu, daß der Zulauf zu den
freigeistigen Verbänden wahrscheinlich ein erheblich größerer

wäre, wenn wir unsere Lebensanschauung als eine neue
Religion ausgäben, denn «es gilt für unanständig, gar kein
bißchen Religion mehr zu haben», sagt Fritz Mauthner. Ob
wir damit die klarsten Köpfe für uns gewännen, ist eine
andere Frage.

An den Anfang dieser Erwiderung anknüpfend: Die
Erklärung des Begriffes Religion durch Dr. Tschirn ist so
willkürlich wie jede andere, dabei nicht besonders tiefgründig.

Uebrigens bestehen darüber beinahe so viele
Auslegungen als Ausleger. Fritz Mauthner bietet in seinem
Wörterbuch der Philosophie eine Auslese und zeigt damit,
wie uneinig und unbestimmt auch große Geister in dieser
Beziehung waren. Von sich selber sagt Mauthner, er würde
das Wort «Religion» nicht scheuen, trotzdem sich in ihm
häufig genug ein feiger Kompromiß mit dem Kirchenglauben

verberge, auf das Wortbild komme es nicht an, und
«Religion» gehe uns geläufiger von der Zunge als «Gefühl
der Sehnsucht» usw. Derselbe Mauthner schließt aber
denselben Abschnitt mit folgenden Erwägungen: «Wir sind
alle durch eine oder durch mehrere Religionsformen hin-

Der Einsame von Sankt Laurin, Roman von Hans Gobsch, er¬
schienen im Verlag von Ernst Oldenburg, Leipzig. Preis:

geheftet 2.50 Goldmark, gebunden 4 Goldmark.
Zutreffender als «Roman» wäre die Bezeichnung «Gemälde», denn
die Staffage, die Milieuschilderung überwiegt. Mit bewundernswerter

Sorgfalt sind die Räume des Hohengleichschen Hauses und die
des Felsenschlosses St. Laurin, wo der Sohn des Barons v.
Höhengleichen seinen philosophischen Studien und Weltverbesserungsgedanken

nachhängt, bis in die kleinsten Einzelheiten gezeichnet.
Man hat manchmal den Eindruck, als ob die Romanform dem
Verfasser nur das Mittel gewesen wäre, um seine Ansichten in
Bezug auf Architektonik, Innendekoration und feine Lebensart

kundzugeben; der Aesthctiker führt das Wort, nach ihm der
Philosoph und erst in dritter Linie der Romantiker. Auch dieser
verleugnet den Aesthetiker keineswegs; die Handlung verläuft
in Schönheit, der Konflikt tritt kaum aus der Tiefe der Seele
hervor, die Lösung lässt die Möglichkeit zu weiteren Harmonien

offen. Der Held des Romans, der junge Baron von
Höhengleichen, der sein Leben auf sich selbst begründen will, opfert
seiner philosophischen Selbstbetrachtung seine Liebe, und doch
ist er kein weltfremder Träumer; als Besitzer umfangreicher Güter

mit grossen industriellen Unternehmungen befasst er sich
auch mit dem sozialen Problem. Ueber die Arbeit und ihren
Wert, über Klassenunterschiede und Menschenwert, über Liebe
und Ehe und über vieles andere sagt er Bedeutendes, und er
setzt seine Ideen in Taten um; er ist kein bequemer Theoretiker,
ja er wagt sein Leben, wenn es gilt, ein anderes zu retten, selbst
das Leben seines gehässigsten und verbissensten Gegners. Trotzdem

vermag der Roman nicht so. recht im Innersten zu packen.
Dazu tritt das ästhetisierende Moment zu stark in den Vordergrund;

aber er bietet, wenn auch keinen hohen Wellenschlag



46 GEISTESFREIHEIT Nr. 8

durchgegangen; von dieser Wanderung her haftet uns der
Wortschall Religion feierlich im Gehör wie Orgelton und
Glockenklang. — Weil aber das Wort Religion in seinem
langen Bedeutungswandel seine Beziehungen zu dem
persönlichen Gotte nicht ganz aufgegeben hat, den man durch
Gaben und Gebete den augenblicklichen Wünschen günstig
stimmen kann, weil man ebensowenig der Kirche wie dem
Teufel den kleinen Finger reichen darf, ohne Gefahr, mit
Haut und Haar gefressen zu werden — darum täten wir gut
daran, unsere Ehrfurcht vor dem Leben, unsere sehnsüchtige,

sich bescheidende Unwissenheit, die für eine
Weltanschauung gelten muß, nicht weiter Religion zu nennen!

Das ist längst auch meine Ansicht. Es fällt mir aber
nicht ein, Menschen, die sie nicht teilen, aber doch
freigeistig denken, um des Wortes Religion willen, das sie für
ihre Weltanschauung beanspruchen, für Freidenker eines
geringeren Grades zu halten oder gar ihnen vorzuwerfen,
sie schädigen die freigeistige Bewegung. Ich denke, es wäre
das Gescheiteste, mit dieser fruchtlosen Wortklauberei, die
geeignet ist, die Köpfe zu verwirren und zu trennen, die
geschlossen im geistigen Kampfe stehen sollten, endlich gründlich

aufzuräumen und alle Kräfte den großen Aufgaben! zu
widmen, die ihrer Lösung näherzuführen uns obliegt.

E. Br.

Der Geisfesbankrott im Kriegsjahrzehnt.
Zur zehnjährigen Wiederkehr des 1. August 1914.

Von Hugo Efferoth.
Richet, der französierte Kulturkritiker, hat vor einigen

Jahren ein beachtenswertes Büchlein geschrieben «Der
Mensch ist dumm», das sich im wesentlichen gerade auch
mit dem Weltkrieg und mit dessen moralischen, intellektuellen

und wirtschaftlichen Niedergangserscheinungen beschäftigt.

Richet hätte seine kritische Kulturpredigt auch nennen
können «Der Mensch ist boshaft» oder «Der Mensch als
Raubtier». Er tat das nicht in der klaren Erkenntnis, daß
der Völkermord und das schauerliche Jahrzehnt, das
nunmehr hinter uns liegt, mehr ein rationales Manko, denn ein
ethisches war. Daß es sich nicht so ursprünglich an jenem
tragischen 1. August 1914 um eine Sünde als um einen Wahn
handelte. Daß die Katastrophe nicht von einem ' vergifteten
Gewissen, sondern einem umnachteten Gehirn ihren eigentlichen

Ausgang nahm. Gewiß, gewiß! Die Wilhelme haben
blutrünstig auf die Akten geschmiert und schwangen den
Schmierensäbel. Die Bethmänner zerrissen geheiligte
Verträge. Die Berchtholds stellten Ultimaten. Die Suchomlinows
fälschten. Die Cambons und Greys konferierten und
mauschelten. Aber all das, was ein in jedem Falle tendenziöser
Anlauf zur nachgerade anrüchig und ekelhaft gewordenen
Erforschung der Kriegsursachen hervorhob oder verschwieg,
wie es gerade jeweils den Parteien in den Kram paßte,
besagt ja doch so gar nichts über das wirklich Wichtige:

des Handelns, doch sehr viel Schönes und einen grossen
Gedankenreichtum. Die sprachliche Durchführung entspricht der
inhaltlichen: wohlerwogen, sorgfältig, vornehm, — für den Leser
ein ästhetischer Genuss. E. Brauchlin.

Schweizerische Freigeistige Literatur. (J. W.) Unter der frei-
geistigen Literatur verdienen die von unserm Gesinnungsfreund
und Redaktor Brauchlin verfassten Werke immer wieder erwähnt
zu weiden. Sowohl die dramatischen Schriften «Erkennntnis» und
«Der letzte Priester», als die Erzählung «Der Schmiedegeist»
gehören in die Bücherei eines jeden Freidenkers. Auch im Ausland
begegnen die Bücher Brauohlins einer überaus günstigen Kritik.
Louis Satow schreibt über den «Schmiedegeist» in den «Monistischen

Monatsheften»: «Eine prächtige Erzählung. Sie schildert
mit köstlicher Anschaulichkeit, die an Gottfried Keller gemahnt,
die Engstirnigkeit und den Geisterglauben der Einwohner eines
Bauerndorfes, in dem der Schmiedegeist sein Unwesen treibt,
bis ein schlauköpfiger Handwerksbursche ihn entlarvt und in den
Bauernköpfen ein paar helle Lichter entzündet. Ungezwungen
wirbt der Dichter darin für eine freie, natürliche Welt- und
Lebensanschauung.»

Ferner machen wir die Gesinnungsfreunde, die sich mit
Wesen und Ziel unserer Bestrebungen eingehender befassen
wollen, auf die ernste und tiefe Arbeit unseres Präsidenten H. C.
Kleiner aufmerksam. Die Artikel sind seinerzeit unter dem Titel
«Wir» in der «Geistesfreiheit» erschienen und nun in Bro-
schürenform herausgegeben worden. Wir glauben nichts Unbilliges

zu verlangen, wenn wir erwarten, dass speziell die Erzeugnisse

derjenigen Verfasser gelesen werden, die mit beispielloser
Hingebung und Uneigennützigkeit seit Jahren in den vordersten
Reihen unserer Vereinigung kämpfen.

warum auch nur ein; Mensch, warum Millionen von
Menschen, die bisher als friedliche Kleinbauern ihren Kohl
bestellten, als Bankbeamte Rubriken ausfüllten, als Postbeamte
Briefmarken verkauften, warum sie alle mit einem Schlage
über Nacht den Beruf des Raubmörders in sich verspürten
und sich mit einem Fanatismus und einer inneren Hingabe
gegenseitig die Gurgeln abschnitten, als seien sie nun erst
hinter den wahren Sinn des Lebens gekommen. Das, nicht
die verbrecherisch herbeigeführte Verstrickung und
Zuspitzung irgendwelcher Diplomatica oder die Aufmarschpläne

irgendwelcher Generalstäbe, ist das ungeheuer Tragische

und fast allein für die Untersuchung Wichtige an
diesem Jahrzehnt europäischen Zusammenbruchs. Wie wurde
der Europäer über Nacht zum Niam-Niam?! Und gerade
weil so die Frage lautet, ist es notwendig, daß nicht dem
Aktenschnüffler und Archivwurm die Aufgabe übertragen wird,
dem Problem der eigentlichen Kriegsschuld beizukommen,
sondern dem Psychiater, dem man nur zur Bedingung zu
stellen hätte, dieselben wissenschaftlichen Methoden, die zu
überraschenden und wertvollen Resultaten bei ihrer Anwendung

auf das einzelne menschliche Individuum geführt
haben, auch auf das genus, die menschliche Art, anzuwenden.
Die politische Wissenschaft redet hier immer an dem
Wesentlichen des Problems vorbei. Auskunft kann nur die
Psychologie und Psychopathie erteilen. Das ist der Grund,
warum gerade die freigeistigen Arbeitsgemeinschaften in
aller Welt an diesem ersten August 1924, dem Ende eines
tollwütigen Jahrzehnts europäischer Geschichte, reden
sollen, nachdem eben die politischen Parteien samt ihren
«Historikern» so lange phrasiert und leeres Stroh gedroschen
haben.

Lombroso hat wohl nicht als erster, wohl aber als
bedeutendster die ungeheure Rolle des «Atavistischen» im
Leben des Einzelindividuums erkannt und diese seine Erkenntnis

zur Grundlage eines ganzen kriminalpsychiatrischen
Systems gemacht. «Atavus» — der lateinische Ausdruck für
«Altvordern», «Urahn», «aus grauer Vorzeit stammend». Mit
dem Höhlenbär hat der Urmensch um sein karges Lager
gekämpft: Niedrige Stirn, gedrungener Leib, die Arme eines
Gorilla, vorstehendes Gebiß, die Ohren spitz, vielleicht noch
beweglich, wie die der Hyäne, die auf die Beute lauert. Der
gebieterische Trieb herrschte statt der abwägenden
Vernunft. Hin und wieder nun beliebt es dem grausamen Spiel
der Natur', nachdem dies alles wenigstens für uns Europäer
Jahrtausende zurückliegt, am einzelnen Individuum in die
Zeit des Steinbeils und der Höhlenbehausung rückfällig zu
werden. Mitten aus Kultur und Zivilisation heraus! Man
vergleicht die Physiognomie der Mörder und findet,
selbstverständlich immer im Durchschnitt gesehen, eine merkwürdige

Aehnlichkeit mit jenem Aeußeren, in dem wir uns auch
den Urmenschen, den homo ferus, vorstellen müssen: fliehende
Stirn, Henkelohren, vorstehende Kiefern, gedrungener Leib,
kurze Beine, anormal große Arme. Der Verbrecher ist, nach

Sämtliche Schriften können bei der Literaturstelle der Frei-
geistigen Vereinigung der Schweiz in Luzern bezogen werden.
Preise: «Der Schmiedegeist» Fr. 1.75; «Erkenntnis» Fr. 1.20; «Der
letzte Priester» Fr. 1.50; «Wir» —.30 Rp.

Stellen aus «Der Einsame von Sankt Laurin».
Ueber die Arbeit und deren Wert: «Wer Arbeit, sei sie, wie

sie wolle', verachtet, ist ein törichter Wicht. Es gibt keine
Arbeit höherer und niederer Art im moralischen Sinne, sondern nur
eine ; unter vollem Einsatz der Persönlichkeit geleistete Arbeit,
die wohl dem einzelnen Unterhält sichern, aber mit dem Blick auf
die Volksgemeinschaft verrichtet werden soll.»

Ueber Klassenunterschiede: «Es gibt auch kein sittliches
Vorrecht auf Mehrgeltung, das begründet wäre in grösserem
Besitz, in Klassenzugehörigkeit,, in Berufsausübung. Wohl aber
hat der höheres Anrecht auf Mehrgeltung, dessen Leistungen
das Wohl und die Veredlung des Volksganzen in besonderem
Masse steigern.»

«Jedem gehört das Seine, nicht mehr, nicht weniger! Es ist
würdelos, seinem Mitmenschen das zu versagen, was er braucht,
um fröhlich zu schaffen und zu leben. Aber es ist auch ein
Vergehen, wenn Unfähige und Unwürdige nach Früchten greifen,
die ihnen — ihrem Menschenwert nach — nicht gebühren. Keine
Klasse oder Schicht des Volkes hat das Recht, über die andere
selbstsüchtig zu herrschen, wohl aber hat der bessere, edlere,
fähigere Mensch das Recht, über dem andern zu stehen und in
seinem Kreise führend zu sein.»

Ueber die moralische Entwicklungsfähigkeit: «Ich bin
überzeugt, dass sich das Bewusstsein, der Zukunft gegenüber
Verantwortung zu tragen, gewiss einem ganzen Volke nach und nach
ebenso mitteilen lässt, wie etwa religiöse Anschauungen.»


	Freidenker ohne Religion - ein Unding

