
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 8

Artikel: Religion und Wissenschaft : (Schluss)

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 8 ZÜRICH, 31. August 1924

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 7. Jahrgang

Erscheint monatlich

Gesdiäftsstelle :
A. Binder, Fischerweg 3, Basel

Postdiedckonto V 6915

Nacht fließt in Tag und Tag in Nacht,
Der Bach zum Strom, der Strom zum Meer —
In Tod zerrinnt des Lebens Pracht,
Und Tod zeugt Leben, licht und her. H. Hart.

Abbnnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile oder deren
Raum 8 Rp.

Religion und Wissenfdiaft.
Von Professor Theodor Hartwig.

(Schluss.)
4. Die soziologische Religionskritik.

Wir können aber noch einen Schritt weiter gehen und
fragen, wie sich die Tatsachen des Seelenlebens der
Menschen selbst erklären lassen. Wie die Sprache, so entwickelt
sich auch die Religion innerhalb der Gemeinschaft der
Menschen, d. h. die Religion ist ein Produkt des sozialen Lebens,
und ihre Auswirkungen lassen sich nur im Rahmen der
Gesellschaftslehre (Soziologie) erklären.

Die Religion hängt mit den Lebensformen, also mit der
wirtschaftlichen Struktur (Gliederung) jeder geschichtlichen
Epoche (Zeitabschnitt) zusammen. Die Religion einer jeden
Phase (Stufe) der Menschheitsentwicklung zeigt einen
bestimmten Stil (Eigenart), so gut wie die Kunst des betreffenden

Zeitalters. Die psychologische Begründung bildet nur
das Mittelstück der wissenschaftlichen Erklärung. Das
Seelenleben der Menschen ist selbst wieder bedingt durch den
gesamten Produktionsprozeß der Gesellschaft.

Nur auf diesem Wege läßt sich die heute noch bestehende
seelische Rückständigkeit der Bauernbevölkerung deuten und
die Tatsache erklären, daß trotz aller Kritik noch Millionen
von Menschen sich zum Christentume bekennen. Nur aus
der soziologischen Betrachtung heraus begreifen wir die
Entstehung des Christentums im römischen Weltreich im
Wettbewerb mit anderen werdenden Weltreligionen, den
mittelalterlichen Katholizismus als religiösen Gesamtausdruck der
Epoche des Handwerks und des Rittertums, die Reformation
als soziale Umwälzung usf.

Die soziologische Religionskritik zergliedert nicht, sie
sucht nicht mehr «durch Analyse den irdischen Kern der
religiösen Nebenbildungen zu finden», sondern «umgekehrt
aus den jedesmaligen wirklichen Lebensverhältnissen ihre
verhimmelten Formen zu entwickeln». (Karl Marx.) Die
soziologische Religionskritik entwickelt ein System, während
die anderen Methoden nur Tatsachen formuliert haben, sie
entwickelt ein Prinzip, welches nicht nur denkökonomisch
vorbildlich wirkt, sondern uns auch mit der beruhigenden
Gewißheit entläßt, daß die wirtschaftliche Entwicklung
zwangsläufig zur Irreligion der Zukunft, zum Zusammenbruch

aller Kirchen und damit zur Aufhebung jeglicher
seelischen Korruption (Vergewaltigung) führen muß.

Die soziologische Religionskritik, welche auf dem Boden
der ökonomischen Geschichtsbetrachtung steht, ist bisher
nur von Sozialisten gepflegt worden. Die bürgerliche
Universitätswissenschaft hat es bestenfalls nur bis zur psychologischen

Religionskritik gebracht. Da ist vor allem Karl
Kautsky («Der Ursprung des Christentums. Eine historische
Untersuchung.» Stuttgart 1908) zu nennen. Das Urchristentum

läßt sich nach seinen Ausführungen vollständig aus der
Slavenwirtschaft des untergehenden Römerreiches erklären.
Es ist ganz falsch, dieses Christentum als Vorläufer des
modernen Kommunismus anzusehen, wie dies noch die
sozialistischen Utopisten Saint-Simon, Bazard und Weitling
getan haben. Erst im Mittelalter, als revolutionäre
Bewegungen in religiöser Verkleidung auftraten, kann man von

¦ kommunistischen Tendenzen sprechen usf.1)

«Die religiöse Welt ist nur der Reflex der wirklichen
Welt» (Karl Marx). Mit dieser Erkenntnis der ökonomischen
Grundlagen der Religion muß sich die Art des Kampfes der
Freidenker ändern. Die soziologische Religionskritik kann
auch nicht bei der Religion Halt machen, denri diese sinkt
immer mehr zu einem Verschleierungsmittel herab, dessen
sich die Kirche bedient, um die reaktionären Kräfte zu stärken,

welche das Gesellschaftssystem der herrschenden Klasse
stützen. Die Kirche war im Mittelalter eine feudale Macht,
sie ist heute die Stütze des kapitalistischen Bürgertums
geworden'. Mit der Kritik allein ist da wenig auszurichten.
Hier gilt der Kampf. Der Machtorganisation der Kirche
muß die Machtorganisation des Sozialismus entgegengestellt
werden. Die neue Weltanschauung kann nur aus einer neuen
Wirtschaftsordnung geboren werden. Dies ist das Ergebnis
der soziologischen Religionskritik.

*
Die wissenschaftliche Religionskritik endet mit der

Erkenntnis, daß wir die Organisation der Kirche nur erfolgreich

bekämpfen können, wenn wir ihre sozialen Fundamente
untergraben. Damit ist aber nicht gesagt, daß wir auf die
Revolutionierung des Geistes verzichten sollen: «Die
Unterscheidung zwischen wirtschaftlicher und geistiger Umlage-
rung ist nur eine gedankliche. In der Praxis laufen beide
parallel, in ihren Wirkungen sich gegenseitig

' verstärkend.
(Vai-ga, «Die wirtschaftspolitischen Probleme der proletarischen

Diktatur,» Wien 1920.)
Das geistige Fundament der Kirche ist die Religion.

Wollen wir die Macht der Kirche brechen, dann müssen wir
den Kampf gegen die Religion führen oder vielmehr gegen
jenen heuchlerischen Gewohnheitskultus, welcher den
Anschein erwecken soll, als ob wir noch in einem geistigen
Mittelalter leben würden. Diese Scheinreligion, mit welcher sich
sämtliche Konfessionen zu begnügen beginnen, ist der beste
Beweis, daß sich die Kirche auf dem Rückzüge befindet.- Da
die soziologischen Bedingungen der Religion fehlen, so fehlen

auch die psychologischen Voraussetzungen des Glaubens.
Wir Freidenker haben heute nicht mehr den Bekenntnisfanatismus

zu bekämpfen, sondern nur mehr die polltische
Indolenz der Massen.

Daß der Bekennermut selbst in proletarischen Kreisen
versagt, zeigt, daß die meisten Menschen erst zur sozialistischen

Einsicht erzogen werden müssen, damit sie endlich
einsehen, daß die Religion die seelische Kampfkraft der
aufstrebenden Massen ebenso lähmt wie der Alkohol deren
geistige Spannkraft. Hier muß die Arbeit der Freidenkerorganisationen

einsetzen.
Die Agitation kann der Argumentation nicht entraten,

diese aber richtet sich nach der sozialen Reife der Menschen.
Es wird Bevölkerungsschichten geben, welche noch kaum
das geistige Mittelalter überwunden haben; hier wird man
eher durch Tatsachen als durch Argumente überzeugen.
(Vgl. Upton Sinclair, «Religion und Profit», Leipzig 1922.)
Wir sind um Tatsachen nicht verlegen. Die Kirche liefert

*) Vergl. «Vorläufer des neuen Sozialismus, Band 1.
Kommunistische Bewegungen im Mittelalter von Karl Kautsky: Die
Grundlagen des Kommunismus im Mittelalter und im Zeitalter
der Reformation. Kommunistische Sekten im Mittelalter», sowie
Friedrich Engels: «Der deutsche Bauernkrieg», herausgegeben
von Franz Mehring.



44 GEISTESFREIHEIT Nr. 8

uns reiches Material für unsern Kampf gegen den heuchlerischen

Konfessionalismus. Ist aber einmal der Glaube an die
alleinseligmachende Kirche erschüttert, dann mag die
Religionskritik einsetzen, um den Boden für den freien Gedanken

zu bereiten.
Die Zeit kämpft mit uns. Die Entwicklung zur

Weltwirtschaft, welche zum Sozialismus führt, bringt zugleich den
Aufstieg antireligiöser Mächte, welche die Befreiung des
menschlichen Denkens von den Fesseln der Glaubensdogmen
verbürgen. Vergebens sucht die Kirche mit Hilfe der
Religion den Fortschritt aufzuhalten. Der Sieg gehört der
Wissenschaft!

Aus der Zeit des fdiweizerifdien Kulturkampfes
1863—1888.

Von Ernfried Eduard Kluge.
(Fortsetzung.)

Dieses herausfordernde Benehmen des Bischofs machte
ein energisches Eingreifen der Diözesankonferenz zur
dringenden Notwendigkeit. Sie erließ deshalb an ihn die
Aufforderung, die beiden Geistlichen wieder in ihr Amt
einzusetzen, aber' der Bischof antwortete schroff ablehnend und
beharrte auf seinen Beschlüssen. In ihrer Mehrheit,
bestehend aus den Abgeordneten der Kantone Solothurn, Aargau,

Bern, Thurgau und Baselland, beschloß deshalb die
Diözesankonferenz am 29. Januar 1873 das äußerste Mittel
der Maßregelung: die Amtsentsetzung.

Die «Neue Zürcher Zeitung» vom Samstag, den 1. Febr.
1873, sagt über diesen Beschluß: «Die Diözesankonferenz in
Solothum hat ihre Sache recht gemacht. Bischof Lachat ist
von der Mehrheit der Diözesanstände seines Amtes entsetzt,
seine Amtswohnung wird ihm gekündigt, das Inventar muß
herausgegeben werden, und an das Domkapitel ist die
Einladung ergangen, einen Bistumsverweser ad interim zu
ernennen. Das ist ein hochbedeutsamer Schritt, der für die
römische Kurie geradezu verhängnisvoll werden kann,
vielleicht aber auch für uns, wenn wir nicht Mann an Mann ins
Glied stehen.» — «Der Zielpunkt der ganzen Bewegung
muß sein: Bruch mit Rom! Zu dem wird es kommen!
Ist die Lostrennung von Rom einmal durchgeführt, dann
wird der Staat mit mehr Muße und Erfolg den andern grossen

Prozeß verfolgen können, zu dem die gegenwärtige
Bewegung erst die Vorfrage bildet: die ungehinderte und
ungehemmte Verfolgung aller Kulturbestrebungen, namentlich
die Bildung des Volkes. Das ist sein Hauptzweck, der durch
die steten Kirchenhändel immer wieder entrückt wird; das
ist das Fundament, auf dem er steht und das er sich von keiner

Seite untergraben lassen darf.»
Die Minderheit auf der Diözesankonferenz, die Kantone

Luzern und Zug, anerkannte nach wie vor Lachat als
Bischof. Als dieser im März 1873 seinen bisherigen Wohnort
Solothurn verließ und sich auf das Territorium des Kantons
Luzern begab, hat ihn dessen Regierung trotzdem gleich bei
seiner Ankunft angewiesen, die Beschlüsse der
Diözesankonferenz zu respektieren und sich daher während des
schwebenden Konfliktes vom Gebiete des Kantons Luzern aus aller
Jurisdiktions- und sonstiger Amtshandlungen auf das Gebiet
derjenigen Kantone, in welchen seine bischöfliche Autorität
von den konstitutionellen Gewalten nicht anerkannt werde,
zu .enthalten.

Am gleichen Tage —¦ am 29. Januar 1873 — an dem die
Amtsentsetzung Lachats ausgesprochen wurde, hatte sich
der Regierungsrat des Kantons Solothurn mit einem Schreiben

an das Domkapitel des Bistums Basel gewandt und um
die Wahl eines den Kantonen genehmen Verwesers ersucht,
doch wurde dies vom Domkapitel mit Zuschrift vom 5.
Februar abgelehnt.

Von den Beschlüssen der Diözesankonferenz wurde dem
Bundesrat für sich und zur diplomatischen Eröffnung an
den päpstlichen Stuhl Mitteilung gemacht. Unterm 8.
Februar und 7. April 1873 hat Lachat jedoch gegen diese
Beschlüsse Beschwerde eingereicht beim h. Bundesrate, und
mit diesem Augenblicke begannen überhaupt zahllose
Beschwerden und Rekurse auf diesen niederzuprasseln.

Was den Inhalt dieser Beschwerdeführungen betrifft, so
drehte er sich meist um die Frage der Zuständigkeit der Diö¬

zesankonferenz, eine solche Amtsentsetzung auszusprechen.
«Nach kanonischem Recht stehe den Staatsbehörden die
Absetzung eines Bischofs nicht zu.» «Durch die ihm zu Teil
gewordene Behandlung sei er seinem verfassungsmäßigen
Richter entzogen worden, als welcher in geistlichen
Funktionen einzig und allein der Papst zuständig sei.» — Aus
der Begründung all dieser Beschwerden und Rekurse kann
man mit Deutlichkeit erkennen, daß das kanonische, das
päpstliche Recht über Gesetz und Verfassung des Staates
gestellt werden sollte, so daß der katholischen Kirche nicht nur
eine über den Gesetzen stehende Ausnahmestellung eingeräumt

worden wäre, sondern auch Tür und Tor geöffnet worden

wären, durch die Papst und Geistlichkeit Eingriffe in
das ganze Staatsleben hätten tun können. Am deutlichsten
tritt dies zutage in der «Protestschrift der schweizerischen
Bischöfe» (Die Kirchenverfolgung in der Schweiz, Solothurn
1873).

Eine Sonderstellung unter diesen Protesten nimmt der
bereits erwähnte Lachats selber ein. Die «Neue Zürcher
Zeitung» (Nr. 76 vom 11. Febr. 1873) schildert und charakterisiert

dieses Schriftstück folgendermaßen: «Die Protestschrift
des Bischofs Lachat, datiert vom 4. Februar, ist erschienen.
Sie erörtert die prinzipiellen, kirchenrechtlichen und persönlichen

Gesichtspunkte und bezeichnet natürlich die
Maßregeln gegen den Bischof als schreiende Unbill, die im
Konferenzbeschluß und in der Proklamation enthaltenen
Behauptungen als Unwahrheiten und Verleumdungen.

Der Protest versucht die Verteidigung Lachats bezüglich
seiner Haltung im vatikanischen Konzil, hinsichtlich seines
geleisteten Eides, der ihm vorgeworfenen Mißachtung der
politischen Gesetze, des Taxenhandels, der -kirchlichen Ueber-
grüfe in Pfarrwahl und Pfrundangelegenheiten; endlich
erhebt sich das Aktenstück gegen die Beschwerde über
Störung des konfessionellen Friedens. Die Sprache des
Protestes ist leidenschaftlich, und es trägt das ganze Schriftstück

jenen äußern und innern Charakter, den die römische
Kurie niemals verleugnen kann, und dessen Wesen den grossen

Kampf der Gegenwart heraufbeschworen hat.» —
Auf Antrag des eidgenössischen Politischen Departementes

wurden diese sämtlichen Beschwerden am 13. Januar
1874 als unbegründet abgewiesen und dabei die ausdrückliche
Erwägung festgestellt, «daß durch den Amtsentsetzungsbe-
sohluß der fünf Diözesänstände vom 29. Jänner 1873 weder
eine Bestimmung der Bundesverfassung noch irgend Avelche
Bestimmungen der Kantonsv'erfassungen verletzt, noch
verfassungsmäßige Rechte der Bürger beeinträchtigt worden
seien.»

Als in der Folge die Diözesanikantone ihre Beschlüsse
vom 29. Januar 1873 auszuführen begannen, rekurrierte
Lachat unterm 4. Februar 1875 neuerdings an den Bundesrat
und verlangte, gestützt auf Bestimmungen der unterdessen
(1874) in Kraft getretenen neuen Bundesverfassung,
Annullierung jener Beschlüsse. Der Bundesrat hat jedoch am
9. März 1875 nach eingehender Prüfung aller Verhältnisse
beschlossen: «Herr Bischof Eugenius Lachat ist mit
sämtlichen in seiner vom 4. Februar 1875 datierten „neuen Appell-
und Rekursschrift an den Bundesrath" vorgebrachten
Rechtsbegehren abgewiesen.»

Auch damit wollte sich Lachat noch nicht zufrieden
geben. Er erhob gegen sämtliche Beschlüsse der Diözesan-
kantone sowohl als auch des Bundesrates noch einmal
Beschwerde bei der höchsten Instanz: bei der schweizerischen
Bundesversammlung, doch wurden auch von dieser durch
Beschluß vom 16./19. März 1875 sämtliche Beschwerden als
unbegründet abgewiesen und damit der Beschluß der
Diözesankonferenz als unanfechtbar und rechtskräftig
anerkannt.

Damit hat die eine Phase des schweizerischen
Kulturkampfes ihren Abschluß gefunden, und wir kommen zu dem
diesen Ereignissen parallel laufenden «Kulturkampf im
Jura». (Fortsetzung folgt.)

000<X><X><><>0'CK><>0000<^

Der Propaganda >Fonds
der „Geistesfreiheit" bedarf der Speisung.

OO<><X>OOOO<>OOO<0K>OOO<X><><^


	Religion und Wissenschaft : (Schluss)

