
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 8

Artikel: [s.n.]

Autor: Hart, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 8 ZÜRICH, 31. August 1924

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 7. Jahrgang

Erscheint monatlich

Gesdiäftsstelle :
A. Binder, Fischerweg 3, Basel

Postdiedckonto V 6915

Nacht fließt in Tag und Tag in Nacht,
Der Bach zum Strom, der Strom zum Meer —
In Tod zerrinnt des Lebens Pracht,
Und Tod zeugt Leben, licht und her. H. Hart.

Abbnnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile oder deren
Raum 8 Rp.

Religion und Wissenfdiaft.
Von Professor Theodor Hartwig.

(Schluss.)
4. Die soziologische Religionskritik.

Wir können aber noch einen Schritt weiter gehen und
fragen, wie sich die Tatsachen des Seelenlebens der
Menschen selbst erklären lassen. Wie die Sprache, so entwickelt
sich auch die Religion innerhalb der Gemeinschaft der
Menschen, d. h. die Religion ist ein Produkt des sozialen Lebens,
und ihre Auswirkungen lassen sich nur im Rahmen der
Gesellschaftslehre (Soziologie) erklären.

Die Religion hängt mit den Lebensformen, also mit der
wirtschaftlichen Struktur (Gliederung) jeder geschichtlichen
Epoche (Zeitabschnitt) zusammen. Die Religion einer jeden
Phase (Stufe) der Menschheitsentwicklung zeigt einen
bestimmten Stil (Eigenart), so gut wie die Kunst des betreffenden

Zeitalters. Die psychologische Begründung bildet nur
das Mittelstück der wissenschaftlichen Erklärung. Das
Seelenleben der Menschen ist selbst wieder bedingt durch den
gesamten Produktionsprozeß der Gesellschaft.

Nur auf diesem Wege läßt sich die heute noch bestehende
seelische Rückständigkeit der Bauernbevölkerung deuten und
die Tatsache erklären, daß trotz aller Kritik noch Millionen
von Menschen sich zum Christentume bekennen. Nur aus
der soziologischen Betrachtung heraus begreifen wir die
Entstehung des Christentums im römischen Weltreich im
Wettbewerb mit anderen werdenden Weltreligionen, den
mittelalterlichen Katholizismus als religiösen Gesamtausdruck der
Epoche des Handwerks und des Rittertums, die Reformation
als soziale Umwälzung usf.

Die soziologische Religionskritik zergliedert nicht, sie
sucht nicht mehr «durch Analyse den irdischen Kern der
religiösen Nebenbildungen zu finden», sondern «umgekehrt
aus den jedesmaligen wirklichen Lebensverhältnissen ihre
verhimmelten Formen zu entwickeln». (Karl Marx.) Die
soziologische Religionskritik entwickelt ein System, während
die anderen Methoden nur Tatsachen formuliert haben, sie
entwickelt ein Prinzip, welches nicht nur denkökonomisch
vorbildlich wirkt, sondern uns auch mit der beruhigenden
Gewißheit entläßt, daß die wirtschaftliche Entwicklung
zwangsläufig zur Irreligion der Zukunft, zum Zusammenbruch

aller Kirchen und damit zur Aufhebung jeglicher
seelischen Korruption (Vergewaltigung) führen muß.

Die soziologische Religionskritik, welche auf dem Boden
der ökonomischen Geschichtsbetrachtung steht, ist bisher
nur von Sozialisten gepflegt worden. Die bürgerliche
Universitätswissenschaft hat es bestenfalls nur bis zur psychologischen

Religionskritik gebracht. Da ist vor allem Karl
Kautsky («Der Ursprung des Christentums. Eine historische
Untersuchung.» Stuttgart 1908) zu nennen. Das Urchristentum

läßt sich nach seinen Ausführungen vollständig aus der
Slavenwirtschaft des untergehenden Römerreiches erklären.
Es ist ganz falsch, dieses Christentum als Vorläufer des
modernen Kommunismus anzusehen, wie dies noch die
sozialistischen Utopisten Saint-Simon, Bazard und Weitling
getan haben. Erst im Mittelalter, als revolutionäre
Bewegungen in religiöser Verkleidung auftraten, kann man von

¦ kommunistischen Tendenzen sprechen usf.1)

«Die religiöse Welt ist nur der Reflex der wirklichen
Welt» (Karl Marx). Mit dieser Erkenntnis der ökonomischen
Grundlagen der Religion muß sich die Art des Kampfes der
Freidenker ändern. Die soziologische Religionskritik kann
auch nicht bei der Religion Halt machen, denri diese sinkt
immer mehr zu einem Verschleierungsmittel herab, dessen
sich die Kirche bedient, um die reaktionären Kräfte zu stärken,

welche das Gesellschaftssystem der herrschenden Klasse
stützen. Die Kirche war im Mittelalter eine feudale Macht,
sie ist heute die Stütze des kapitalistischen Bürgertums
geworden'. Mit der Kritik allein ist da wenig auszurichten.
Hier gilt der Kampf. Der Machtorganisation der Kirche
muß die Machtorganisation des Sozialismus entgegengestellt
werden. Die neue Weltanschauung kann nur aus einer neuen
Wirtschaftsordnung geboren werden. Dies ist das Ergebnis
der soziologischen Religionskritik.

*
Die wissenschaftliche Religionskritik endet mit der

Erkenntnis, daß wir die Organisation der Kirche nur erfolgreich

bekämpfen können, wenn wir ihre sozialen Fundamente
untergraben. Damit ist aber nicht gesagt, daß wir auf die
Revolutionierung des Geistes verzichten sollen: «Die
Unterscheidung zwischen wirtschaftlicher und geistiger Umlage-
rung ist nur eine gedankliche. In der Praxis laufen beide
parallel, in ihren Wirkungen sich gegenseitig

' verstärkend.
(Vai-ga, «Die wirtschaftspolitischen Probleme der proletarischen

Diktatur,» Wien 1920.)
Das geistige Fundament der Kirche ist die Religion.

Wollen wir die Macht der Kirche brechen, dann müssen wir
den Kampf gegen die Religion führen oder vielmehr gegen
jenen heuchlerischen Gewohnheitskultus, welcher den
Anschein erwecken soll, als ob wir noch in einem geistigen
Mittelalter leben würden. Diese Scheinreligion, mit welcher sich
sämtliche Konfessionen zu begnügen beginnen, ist der beste
Beweis, daß sich die Kirche auf dem Rückzüge befindet.- Da
die soziologischen Bedingungen der Religion fehlen, so fehlen

auch die psychologischen Voraussetzungen des Glaubens.
Wir Freidenker haben heute nicht mehr den Bekenntnisfanatismus

zu bekämpfen, sondern nur mehr die polltische
Indolenz der Massen.

Daß der Bekennermut selbst in proletarischen Kreisen
versagt, zeigt, daß die meisten Menschen erst zur sozialistischen

Einsicht erzogen werden müssen, damit sie endlich
einsehen, daß die Religion die seelische Kampfkraft der
aufstrebenden Massen ebenso lähmt wie der Alkohol deren
geistige Spannkraft. Hier muß die Arbeit der Freidenkerorganisationen

einsetzen.
Die Agitation kann der Argumentation nicht entraten,

diese aber richtet sich nach der sozialen Reife der Menschen.
Es wird Bevölkerungsschichten geben, welche noch kaum
das geistige Mittelalter überwunden haben; hier wird man
eher durch Tatsachen als durch Argumente überzeugen.
(Vgl. Upton Sinclair, «Religion und Profit», Leipzig 1922.)
Wir sind um Tatsachen nicht verlegen. Die Kirche liefert

*) Vergl. «Vorläufer des neuen Sozialismus, Band 1.
Kommunistische Bewegungen im Mittelalter von Karl Kautsky: Die
Grundlagen des Kommunismus im Mittelalter und im Zeitalter
der Reformation. Kommunistische Sekten im Mittelalter», sowie
Friedrich Engels: «Der deutsche Bauernkrieg», herausgegeben
von Franz Mehring.


	[s.n.]

