
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 7

Artikel: Religion und Triebleben : ist das religiöse Empfinden angeboren?

Autor: Eldersch, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

Religion und Triebleben.
Ist das religiöse Empfinden angeboren?

Das menschliche Individuum, das augenscheinlich höchst-
-entwickelte, physisch bestorganisierte Lebewesen wird
bestimmend von lebenswichtigen Energien beeinflußt, die man
«Triebe» nennt. Sie bilden das Fundament seines materiellen
Seins und die notwendige Voraussetzung seiner Existenz;
deshalb, weil sie hauptsächlich die Nahrungsaufnahme und
Fortpflanzung, die Grundelemente unserer Natur, bewirken.
Die Triebe verursachen in jedem Organismus das Begehren,
das auf qualitativ nicht bestimmte Objekte gerichtete Wollen

rein animalischer, mit unserem Wesen untrennbar
verbundener Bedürfnisse. Nichts charakterisiert die organische
Materie besser, als ihre spontan wirkende Energie, irgendeinen

Gegenstand der Außenwelt, der für sie von Bedeutung
ist, mit ihrem Wesen in eine Beziehung zu bringen: jene
organische Aktivität, die ihren Ursprung in dem Bestehen
der Triebe hat und deren graduelle Differenzen von den
Reflexbewegungen der Urtierchen bis zu den bewußten
Handlungen des menschlichen Individuums reichen. Die
Kultur mit ihrer physisch-negativen Nivellierungsarbeit hat
das Triebleben hemmend beeinflußt, die freie Auswirkung
der Triebe durch allerlei Gesetze verstümmelt und es ist
gewiß, daß dadurch das uns eigene Gefühl einer erhebenden
Glückseligkeit stark gemindert wurde. Dafür hat die, einer
immer mehr fortschreitenden Entwicklung zu physischer
Unfreiheit gehende Kultur, verschiedene Chimären erfunden,

die sich als Ersatz der natürlichen Freiheit recht kläglich

ausnehmen. Vor allem die Lüge vom «sozialen Trieb»,
die als oberstes Postulat tausender iphilosophischer Lehrer
fungiert und nichts anderes besagen will, als daß der Mensch
schon mit dem «Drang zum Gemeinschaftsleben» aus dem
Mutterleibe kriecht. Mehr noch als diese höchst zweifelhafte
Meinung ist der Aberglaube verbreitet, das «religiöse
Gefühl», der Glaube an irgendeine Wolkenautorität sei
angeboren, a priorisch mit unserer Natur von Anbeginn verbunden

und daß es somit unnatürlich sei, Atheist zu sein. Mit
typisch pfäffischer Demagogie wird die breite Masse der
Undenkenden mit diesen ohnmächtigen Verzweiflungslügen
vergiftet, Tausende von streitbaren Kuttenträgern und
Dunkelmännern sind an der Arbeit, täglich ihr dogmatisches
Schlangengift in die Hirne der Ueberzeugungslosen zu spritzen.

Gibt es tatsächlich einen religiösen Trieb, ein
Angeborensein religiöser Vorstellungen und Gefühle?

Vor allem muß man sich klar werden, was eigentlich der
Begriff «Trieb» beinhaltet. Der Trieb ist ein dem Individuum
unbewußtes (instinktives) Streben, das sich auf die
Befriedigung von Bedürfnissen richtet, die für das Individuum

und darüber die Sache selbst verlerne, also damit er nicht sich
an schon ausgetretene Pfade gewöhne, und damit das Gehen
eines fremden Gedankenganges ihn nicht dem eigenen entfremde.
Am allerwenigsten soll man, des Lesens wegen, dem Anblick der
realen Welt sich ganz entziehen, da der Anlass und die Stimmung
zum eigenen Denken ungleich öfter bed diesem als beim Lesen
sich einfindet. Denn das Anschauliche, das Reale, in seiner
Ursprünglichkeit und Kraft, ist der natürliche Gegenstand des
denkenden Geistes und vermag am leichtesten ihn tief zu erregen.

Nach diesen Betrachtungen wird es uns nicht wundern, dass
der Selbstdenker und der Bücherphilosoph schon am Vortrage
leicht zu erkennen sind; jener am Gepräge des Ernstes, der
Unmittelbarkeit und Ursprünglichkeit, am Autoptischen aller seiner
Gedanken und Ausdrücke; dieser hingegen daran, dass alles aus
zweiter Hand ist, überkommene Begriffe, zusammengetrödelter
Kram, matt und stumpf, wie der Abdruck eines Abdrucks; und
sein aus konventionellen, ja banalen Phrasen und gangbaren
Modeworten bestehender Stil gleicht einem kleinen Staate, dessen
Zirkulation aus lauter fremden Münzsorten besteht, weil er selbst
nicht prägt.

§ 264.
So wenig wie das Lesen, kann die blosse Erfahrung das Denken

ersetzen. Die reine Empirie verhält sich zum Denken, wie
Essen zum Verdauen und Assimilieren. Wenn jene sich brüstet,
dass sie allein, durch ihre Entdeckungen, das menschliche Wissen
gefördert habe, so ist es, wie wenn der Mund sich rühmen wollte,
dass der Bestand des Leibes sein Werk allein sei.

§ 264 bis.
Die Werke aller wirklich befähigten Köpfe unterscheiden sich

von den übrigen durch den Charakter der Entschiedenheit und
Bestimmtheit, nebst daraus entspringender Deutlichkeit und
Klarheit, weil solche Köpfe allemal bestimmt und deutlich wuss-
ten, was sie ausdrücken wollten, — es mag nun in Prosa, in Versen,

oder in Tönen gewesen sein. Diese- Entschiedenheit und
Klarheit mangelt den Uebrigen, und daran sind sie sogleich zu
erkennen.

zur Aufrechterhaltung seines physischen Seins unbedingt
notwendig sind und ist zugleich mit der Geburt im
Lebewesen vorhanden, also «angeboren». Es scheint nach den
bisherigen wissenschaftlichen Ergebnissen noch zweifelhaft,
ob auch die Pflanzen über ein Triebleben verfügen; es
dürfte aber mit der fortschreitenden Entwicklung der
Biologie nicht mehr lange ungewiß bleiben, daß jede organische
Materie — also auch die pflanzliche — von Trieben erfüllt
ist. Es liegt vielmehr die begründete Vermutung nahe, daß
der Trieb eine allgemeine Bedingung des Organischen ist,
eine fundamentale, primäre Erscheinung an den Lebewesen.
Nicht der Körper, die Materie ist die Triebfeder jedes
einzelnen Organismus, sondern der immer Befriedigung
verlangende Trieb: der primitive, physiologische Individualismus

der Selbsterhaltung. Das Wesentliche des Triebes liegt
darin, daß die Nichtbefriedigung, die sich auf einen
gewissen Zeitraum erstreckt, den Tod des betreffenden
Individuums hervorruft. Es ist somit leicht festzustellen, was
Trieb ist und was nicht. Leidet ein Lebewesen längere Zeit
absoluten Hunger und sind seine im Körper aufgespeicherten

Reservestoffe verbraucht, dann «stirbt» es, d. h. seine
sogenannte «Lebenskraft» (vis Vitalis) hört zu wirken auf.
Das Individuum erleidet den Hungertod. Hunger ist ein
Moment des Selbsterhaltungstaeftes. Wird einem Lebewesen
absolut jede Flüssigkeit entzogen, so stirbt es ebenso ab.
Also ist auch der Durst ein Trieb. Wird weiterhin ein lebendes

Wesen gezwungen, in vollkommener sexueller Askese
zu leben, wird ihm unbedingt jede Befriedigung des
Gattungstriebes verweigert, dann verfällt es einer allgemeinen
Degeneration, der geistigen Umnachtung und nach längerem
Siechtum dem Tode. Also ist auch das Geschlechtsbegehren
ein Trieb. Anderseits kann das Lebewesen ohne Gesellschaft,
in völliger Einsamkeit leben und erleidet physisch keinerlei
Benachteiligung, ebenso kann es ohne Moral leben und
dabei völlig gesund bleiben. Es ist also bestimmt, daß es keinen

sozialen und moralischen Trieb gibt, wie so unendlich
viele Philosophen behaupten. Gesellschaftliche Gemeinsamkeit

und die aus ihr entstandene Moral sind" Gewohnheiten,
kulturelle Konventionsprodukte.

Aehnlich den andern intellektuellen Gewohnheiten
(sozialer und moralischer Trieb) ist der sogenannte «religiöse
Trieb», von welchem nicht nur Kleriker, sondern auch weltliche

Pfaffen im Professorentalar sprechen. «Die Religion
liegt in der Natur des Menschen. Das Tier hat keine
Religion; ihm fehlt, die Vernunft, also die Fähigkeit, seinen
höchsten Herren zu erkennen, und der freie Wille, also die
Fähigkeit, seinen höchsten Herren zu verehren. Der Mensch
ist aber von Natur aus religiös .» sagen die verschiedenen

geschäftsmässigen Apologeten des bedenklich schwan-

§ 265.
Das charakteristische Merkmal der- Geister ersten Ranges ist

die Unmittelbarkeit aller ihrer Urteile. Alles was sie vorbringen,
ist Resultat ihres selbsteigenen Denkens und kündigt sich schon
durch den Vortrag überall als solches an. Sie haben sonach,
gleich den Fürsten, eine Reichsunmittelbarkeit, im Reiche der
Geister; die übrigen sind alle mediatisiert, welches schon an
ihrem Stil, der kein eigenes Gepräge hat, zu ersehen ist.

Jeder wahre Selbstdenker also gleicht insofern einem
Monarchen: er ist unmittelbar und erkennt niemanden über sich.
Seine Urteile, wie die Beschlüsse eines Monarchen, entspringen
aus seiner eigenen Machtvollkommenheit und gehen unmittelbar
von ihm selbst aus. Denn so wenig wie der Monarch Befehle,
nimmt er Auktoritäten an, sondern lässt nichts gelten, als was
er selbst bestätigt bat. — Das Vulgus der Köpfe hingegen, befangen

in allerlei Meinungen, Auktoritäten und Vorurteilen, gleicht
dem Volke, welches dem Gesetze und Befehle schweigend
gehorcht.

§ 266.

Die Leute,- welche so eifrig und eilig sind, strittige Fragen
durch Anführung von Auktoritäten zu entscheiden, sind eigentlich

froh, wenn sie, statt eigenen Verstands und Einsicht, fremde
ins Feld stellen können. Ihre Zahl ist Legion. Denn, wie Seneka
sagt: unus quisque mavult credere, quam judicare. Bei ihren
Kontroversen ist demnach die gemeinsam erwählte Waffe
Auktoritäten: damit schlagen sie aufeinander los, und wer etwa
hineingeraten ist, tut nicht wohl, sich dagegen mit Gründen und
Argumenten wehren zu wollen: denn gegen diese Waffe sind sie
gehörnte Siegfriede, eingetaucht in die Flut der Unfähigkeit, zu
denken und zu urteilen; säe werden ihm daher ihre Auktoritäten
als ein argumentum ad verecundiam entgegenhalten und dann
victoria schreien.

§ 267.
Im Reiche der Wirklichkeit, so schön, glücklich und anmutig

sie auch ausgefallen sein mag, bewegen wir uns doch stets nur
unter dem Einfluss der Schwere, welcher unaufhörlich zu über-



Nr. 7 (t IC 1 STESFREIHEI1 41

kenden Gottestums. Das «religiöse Gefühl», das Bedürfnis
nach Verehrung eines übersinnlichen Wesens mit höchster
Gewalt müßte, um angeboren, um Trieb zu sein, am Kinde
beobachtet werden können, man müßte in der Psyche des

- Kindes religiöse Momente vorfinden. Das Kind müßte durch
seine seelischen Auswirkungen ein Beobachtungsobjekt für
diese angebliche Tatsache bilden, was durchaus nicht der
Fall ist. Es verrichtet seine animalischen Bedürfnisse, seine
Natur ist absolut areligiös. Es kennt keine Demut vor
Autoritäten, keine Furcht vor überirdischen Gewalten. Die
Vorstellungen von Gott und seinen Trabanten bringt ihm die
Mutter, die Amme, die Pflichtschule bei, sein entwicklungsfähiges

Gehirn wird mit den durch die Vernunft unfaßbaren
«Weisheiten» des Glaubens verbildet, sein freies Gewissen
mit sogenannter «Sündenfurcht» belastet. Ohne die
unvernünftige Mutter bliebe das Kind unbedingt gottlos. Wo ist
beim Kinde etwas zu finden, was dahin deutet, daß es von
Natur aus «religiös» sei? Wer hat schon einen Ungläubigen
wegen des Mangels an Religiosität sterben gesehen? Religion

ist Erfindung von geschäftstüchtigen, manchmal sicherlich

genialen Propheten, sie ist Strebeziel vieler Millionen
Menschen, vielleicht sogar Lebensinhalt; aber niemals Trieb.
Das Wesen der Religion ist im Gegenteil absolut gegen ein
vernünftiges Triebleben eingestellt, wie die bei fast jedem
Religionssystem vorhandene asketische Richtung beweist.
Die Religion konnte erst entstehen, als bereits gewisse
kulturelle Vorbedingungen gegeben waren, sie ist unbedingt
eine Folge primitiver Kultur und der Furcht der Naturmenschen

vor den unverstandenen Mächten der Natur. Die
gedankenlose, immer verderbliche Phrase «von Natur aus»
richtet viel Unheil in den undenkenden, kritiklosen Gehirnen
an, nicht nur wenn sie von Religionsheloten gehandhabt wird.
Triebe sind physische Notwendigkeit, die materielle
Vorbedingung des Ichs. Religion ist ein Luxus des Denkfaulen,
der sich in seiner geistigen Inhaltleere an morsche Ideale,
an Phantasmen klammern muß, um nicht in völliger «Rich-
tungslosigkeit» unterzugehen. Sie ist mehr noch Tradition
gewordene Gewohnheit und bewahrt ihre dominierende Rolle
immer noch aus dem Grunde, weil sie, mit den Staatsgewalten

eng verbunden, ihre despotische Gewalt auf die Massen
auswirken läßt, die 'nie vorurteilsfrei zu denken gewohnt
waren. Man kann auch ohne Religion leben, ohne den golde-

'
nen Firlefanz erfundener Autoritäten, was beweist, daß das
«religiöse Gefühl» nicht «angeboren», nicht notwendig, nicht
«von Natur aus» da ist.

In Oesterreich sind im Jahre 1923 23,000 Menschen aus
ihren Religionsgemeinschaften ausgetreten, und ohne jede
göttliche Bevormundung geblieben und es ist noch kein
Massentod der Konfessionslosen erfolgt, so sehr ihn auch die

winden ist; hingegen sind wir, im Reiche der Gedanken,
unkörperliche Geister, ohne Schwere und ohne Not. Daher kommt
kein Glück auf Erden dem gleich, welches ein schöner und fruchtbarer

Geist zur glücklichen Stunde in sich selbst findet.
§ 268.

Die Gegenwart eines Gedankens ist wie die Gegenwart einer
Geliebten. Wir meinen, diesen Gedanken werden wir nie
vergessen und diese Geliebte könne uns nie gleichgültig werden.
Allein aus den Augen, aus dem Sinn! Der schönste Gedanke
läuft Gefahr, unwiderbringlich vergessen zu werden, wenn er
nicht aufgeschrieben, und die Geliebte, von uns geflohen zu werden,

wenn sie nicht angetraut worden.
§ 269.

Es gibt Gedanken die Menge, welche Wert haben für den,
der sie denkt; aber nur wenige unter ihnen, welche die Kraft
besitzen, noch durch Reperkussion oder Reflexion zu wirken, d. h.
nachdem sie niedergeschrieben worden, dem Leser Anteil
abzugewinnen.

§ 270.
Dabei hat aber doch nur das wahren Wert, was einer

zunächst bloss für sich selbst gedacht hat. Man kann nämlich die
Denker einteilen in solche, die zunächst für sich, und solche, die
.sogleich für andere denken. Jene sind die echten, sind die
'Selbstdenker, im zwiefachen Sinne des Wortes: sie sind die
eigentlichen Philosophen, Denn ihnen allein ist es ernst mit der
Sache. Auch besteht der Genuss und das Glück ihres Daseins
eben im Denken. Die andern sind die Sophisten: sie wollen
scheinen und suchen ihr Glück in dem, was sie dadurch von an-
.dem zu erlangen hoffen: hierin liegt ihr Ernst. Welcher von
beiden Klassen einer angehöre, lässt sich bald merken, an seiner

^ganzen Art und Weise. Lichtenberg ist ein Muster der ersten
.Art; Herder gehört schon der zweiten an.
"v,, § 271. - \ ¦

..Wenn -man wohl erwägt, wie gross und wie naheliegend das
Problem des Daseins ist, dieses zweideutigen, gequälten flüchti-

Epigonen des jüdischen Propheten aus Bethlehem herbeisehnen

mögen. Es gibt nur einen Weg, 'der zur Emanzipation
von vorsintflutlichen Fabeleien führt: die konsequente
Aufklärung durch die immer mehr fortschreitende Wissenschaft,
die Kritik am Geistesleben der Gegenwart und die Erkenntnis,

daß nur das wahr ist, was dem prüfenden Geiste, der
Vernunft standhält. Ludwig Eldersch, Wien.

Aus- und Inländifdies.
Freidenkerbewegung und Feuerbestattung in Deutschland.

Da der Hauptvorstand zurzeit zu prüfen hat, wie die Freigeistige
Vereinigung die Feuerbestattung fördern könnte, interessiert es
vielleicht, über ähnliche Bestrebungen in Deutschland zu hören.
Besonders erfreut sich dort der Verein der Freidenker für
Feuerbestattung, der 1905 gegründet wurde und sich die
obligatorische Einführung der Bestattung durch das Feuer zum Ziel
gesetzt hat, eines ganz gewaltigen Wachstums. Der Verein ist
bereits zur grössten über das ganze Reich verbreiteten
Feuerbestattungs-Organisation Deutschlands geworden. Er umfasst
850 Ortsgruppen mit 380 000 Mitgliedern, besitzt in Berlin, Schlesien

und Thüringen eigenen Automobilbetrieb, ferner eine
Sargfabrik und eine Näherei für Sterbewäsche. Durch ihn werden
durchschnittlich 20 Bestattungen pro Tag ausgeführt. Das
Werbeblatt des Vereins schliesst:

«Wir kämpfen für hohe kulturelle Ziele, für eine freiheitliche
Weltauffassung, gegen die reaktionären Tendenzen des Staates
und der Kirche, gegen wirtschaftliche und geistige Unterdrük-
kung. Keine Neutralität gegenüber der volksfeindlichen Kirche,
keine Kompromisse an die geistige Rückständigkeit weiter
Volkskreise.»

Und dass es dieser Organisation ernst ist, sauberen Tisch
mit der Kirche zu machen, zeigt die Bestimmung: für den Eintritt

in unsern Verein ist der Kirchenaustritt Bedingung — —
und wie steht es bei uns? F.

Sie sind des Treibens müde. An der evangelischen Synode
des Bezirks Lörrach wurde mit Bedauern konstatiert, dass sich
der Kirchenbesuch pro 1923 durchschnittlich auf 18 % stellte.
Wie reimen sich dazu die allerorten periodisch wiederkehenden
Phrasen, als ob bei wachsender Bevölkerung der Bau einer Kirche
zur unumgänglichen Notwendigkeit werde, auf dass die «Seel-
sorge» nicht zu Schaden komme? Wäre es nicht an der Zeit,
ähnlich wie bei den Alkohol-Ausschankstellen von Staats wegen
eine Bedürfnisklausel aufzustellen, damit das Volk auch vor dem
Zuviel an «geistlicher Nahrung» geschützt werden könnte? F.

Das christliche Gemüt. Anlässlich der Einweihung eines Denkmals

für die im Kriege Gefallenen in Berlin ermahnte der
Oberpfarrer Richter die Hinterlassenen, in dem kommenden
«Freiheitskrieg» auch ihre letzten männlichen Angehörigen auf dem
Altar des Vaterlandes zu opfern.

Das heilige Jahr. Am 29. Mai wurde im Atrium der Petersr
kirche und in den vier grossen Basiliken Roms eine päpstliche
Bulle verlesen, worin ausgedrückt ist, dass es notwendig sei, die
Begierden der Massen und die masslosen, nicht gerechten
Ansprüche der Völker im Zaun zu halten.

(Ja es ist schrecklich, dass die Masse es- satt hat, in Schlupfwinkeln

zu wohnen und sich mit den Brosamen zu nähren, die
vom Tische der Reichen fallen; schliesslich hört sie in ihrer Be-

gen, traumartigen Daseins; — so gross und so naheliegend, dass,
sobald man es gewahr wird, es alle andern Probleme und Zwecke
überschattet und verdeckt; — und wenn man nun dabei vor Augen

hat, wie alle Menschen — einige wenige und seltene
ausgenommen — dieses Problems sich nicht deutlich bewusst, ja seiner
gar nicht inne zu werden scheinen, sondern um alles andere eher,
als darum sich bekümmern und dahinleben, nur auf den heutigen
Tag und die fast nicht längere Spanne ihrer persönlichen Zukunft
bedacht, indem sie jenes Problem entweder ausdrücklich ablehnen

oder hinsichtlich desselben sich bereitwillig abfinden lassen
mit irgendeinem Systeme der Volksmetaphysik und damit
ausreichen; — wenn man, sage ich, das wohl erwägt, so kann man
der Meinung werden, dass der Mensch doch nur sehr im weiten
Sinne ein denkendes Wesen heisse, und wird fortan über keinen
Zug von Gedankenlosigkeit oder Einfalt sich sonderlich wundern,
vielmehr wissen, dass der intellektuelle Gesichtskreis des
Normalmenschen zwar über den des Tieres — dessen ganzes Dasein,
der Zukunft und der Vergangenheit sich nicht bewusst, gleichsam

eine einzige Gegenwart ist — hinausgeht, aber doch nicht
so unberechenbar Weit, wie man wohl anzunehmen pflegt.

Diesem entspricht es sogar, dass man auch im Gespräche die
Gedanken der meisten Menschen so kurz abgeschnitten findet
wie Häckerling, daher kein längerer Faden sich herausspinnen
lässt.

Auch könnte unmöglich, wenn diese Welt von eigentlich
denkenden Wesen bevölkert wäre, der Lärm jeder Art so
unbeschränkt erlaubt und freigegeben sein, wie' sogar der entsetzlichste

und dabei zwecklose es ist. — Wenn nun aber gar schon
die Natur den Menschen zum Denken bestimmt hätte, so würde
sie ihm keine Ohren gegeben, oder diese wenigstens, wie bei den
Fledermäusen, die ich darum beneide, mit luftdichten Schliess-
klap.pen versehen haben. In Wahrheit aber ist er, gleich den
andern, ein armes Tier, dessen Kräfte bloss auf die Erhaltung
seines Daseins berechnet sind, weshalb es der stets offenen Ohren
bedarf,- als welche, auch unbefragt und bei Nacht wie bei Tage,
die Annäherung des Verfolgers ankündigen.


	Religion und Triebleben : ist das religiöse Empfinden angeboren?

