Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)
Heft: 7
Rubrik: Feuilleton : Selbstdenken (Schluss)

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 7 GEISTESFREIHEIT -89

dige Unterwerfung der Wissenschaft und des biirgerlichen
Lebens unter die pépstliche Autoritit, und alles, was diesem
Ansinnen widerstrebte, ward mit dem Anathema belegt. Er
verdammte die Zivilehe, die Jugenderziehung und besonders
die Schule ohne die geistliche, d. h. romisch-katholische Fiih-
rung und Aufsicht — — —.

Das war nichts anderes als eine Kriegserklirung an die
ganze moderne Welt. Gegen diese Kundgebungen des Ulira-
montanismus protestierten denn auch die Regierungen der
Kantone Thurgau und Aargau und verboten die amtliche
Publikation. Die klerikale Presse hatte sie jedoch bereits in
alle Familien gelangen lassen. Im allgemeinen wurde das
pipstliche Schreiben anfangs als harmlos, ohne praktische
Bedeutung angesehen und beléchelt. Als dann aber am
18. Juli 1870 in der sog. «Unfehlbarkeitserklirung des hl.
Vaters» die katholische Kirche sich erst recht wieder in «das
Kleid mittelalterlichen Absolutismus’> gehiillt hatte, erregte
dies auch in der Schweiz Aufsehen, da das neue Dogma auch
fiir unser Land von nachhaltlgstem Einflusse werden muBte.
Inshesondere waren es in der Bundesverfassung niederge-
legte Grundsétze, die von diesen tiiberspannten pépstlichen
Aspirationen in Mitleidenschaft gezogen wurden, so vor
allem die Bestimmungen iiber den AusschluB der Jesuiten.
War doch der Papst durchaus zum Werkzeug der Gesell-
schaft Jesu geworden.” Ihre Umtriebe hatten sich schon
hiufig genug auch wieder in der Schweiz bemerkbar ge-
macht. So wurde z." B. entgegen dem ausdriicklichen Ver-
bot — Artikel 58 der Bundesverfassung — in Freiburg,
Schwyz und Brig versucht, die Jesuitenkollegien ihren frii-
heren Besitzern in die Hénde zu spielen. Sogar Offentlich
wagten diese (die Jesuiten) aufzutreten. Im November 1865
predigten sie munter im ganzen Kanton Freiburg. Die
Sprache in verschiedenen «Hirtenbriefen> wurde wegwerfend
und anmaBend, wenn es sich um Beziehungen zu den Staats-
behorden und Staatsgesetzen handelte. — An diesen Um-
trieben gegen Verfassung und Gesetz hatte auch der pépst-
liche Gesandte, der Nunzius in Luzern, starken Anteil. So
verlangte er 1864 in Luzern die Wiederherstellung der K16-
ster, Aufhebung der Gesetzte betreffend die gemischten
Ehen, sowie der weltlichen Verwaltung der Kirchengiiter
usw. Kein Wunder, daB man in der Schweiz durch dieses
Dogma neue pipstliche Einmischungen in die Grundsitze
der schweizerischen Bundesverfassung erwartete, so z. B.
hauptséchlich betr. das Verbot der Einfilhrung geistlicher
Ausnahmegerichte, die PreBfreiheit und das Petitionsrecht,
die Gleichheit in der Gewissens- und Religionsfreiheit, die
Polizeihoheit, insbesondere aber auch betr. das Oberauf-
sichts- und Kontrollrecht des Staates iiber kirchliche Erlasse
behufs Vorbeugung gegen innere Kimpfe und Unruhen.

Die Ditzesankonferenz des Bistums Basel, dem die Kan-
tone Basel, Bern, Solothurn, Aargau, Luzern, Zug und Thur-
gau angehorten, stellte deshalb am 18. August 1870 unter
Berufung auf die staatlichen Hoheitsrechte an den.Bischof
Eugen Lachat das Begehren, er mochte von der Verkiindi-
gung dieses Dogmas Umgang nehmen. - Wohl hatte dieser
bei seinem Amtsantritt am 80. November 1863 — gleich sei-
nen Vorgingern — in einem Eide gelobt:

«Ich schwore und gelobe auf das hl Evangehum

Treue und Gehorsam den -Regierungen der Kantone, aus

welchen das Bistum Basel besteht. Ueberdies gelobe ich,

weder in noch auBer der Schweiz ein Einverstéindnis-zu
pflegen, an einem Ratschlage teilzunehmen, und eine
verdichtige Verbindung zu unterhalten, welche die. 6f-
fentliche Ruhe gefihrden konnte, und sollte ich je Kunde
erhaltern von einem dem Staate schiidlichen Anschlage,
sel es in meiner Ditzese oder anderswo, so: Werde ich die

Regierung davon in Kenntnis setzen.»

: Der Bischof leistete der an thn ergangenen -Aufforde-
rung keine Folge, wie er auch schon bei den friiheren Erlas-
sen des Papstes vom 8. Dezember- 1864 nichts Eiligeres zu
tun gewuBt hatte, als in einem Hirtenschreibén «Encyclica»
und «Syllabus» seinen Dibzesanen mitzuteilen und ‘sie ihnen
«als die ewigen Grundsitze des Rechtes und der Gerechtig-
keit> einzuprédgen. Zwar hielt er diesmal mit der Verkiindi-
gung des neuen Dogmas bis zum 6, Februar 1871 zuriick,
kiimmerte sich aber wenig darum, daB ihm einige kantonale
Regierungen — vor allem Aargau — gestiitzt auf das Placet-
recht, die obrigkeitliche Genehmigung fiir die angeordnete
Publikation des Unfehlbarkeits-Dogmas verweigerten und
dessen amtliche Bekanntmachung verboten. Auch der Kan-
ton Bern erlieB einen energischen Protest, in dem folgender
Wortlaut besonders hervorzuheben ist:

.Nun ist dasselbe (das Unfehlbarkeits-Dogma) aber
durchaus unvereinbar mit dem staatlichen Hoheitsrecht in
kirchlichen Angelegenheiten und in seinen Konsequenzen
mit der staatlichen Ordnung iiberhaupt. Wir miissen des-
halb energisch dagegen protestieren, daB im Kanton Bern
diese neue verwerfliche Lehre eingefiihrt und zur allgemei-
nen Verpflichtung der Bistumsangehorigen gebracht werde, .
und Thnen unsern festen Entschluf kundgeben, daB wir mit
allen uns zu Gebote stehenden Mitteln allfdllige aus jenem
Dogma hergeleitete Uebergriffe der kirchlichen Behorden zu
verhindern Willens sind.»

Die Antwort Lachats darauf war, daB er zwei romisch-
katholische Geistliche, die den Mut hatten, zu erklidren, daB
sie den Glauben an die «pépstliche Unfehlbarkeit> mit ihrem
Gewissen nicht vereinen koénnten, ihres Amtes entsetzte.

(Fortsetzung folgt.)

(SchluB) Selbstdenken.

(Aus «Parerga und Paralipomena», II. Band
von Arthur Schopenhauer.)
§ 262.

Die Leute, welche ihr Leben mit Lesen zugebracht und ihre
Weisheit aus Biichern geschopft haben, gleichen denen, welche
aus vielen Reisebeschreibungen sich genaue Kunde von einem
Lande erworben haben. Diese koénnen iiber vieles Auskunft er-
teilen, aber im Grunde haben sie doch keine zusammenhéngende,
deutliche, griindliche Kenntnis von der Beschaffenheit des Lan-
des. Hingegen die, welche ihr Leben mit Denken zugebracht
haben, gleichen solchen, die selbst in jenem Lande gewesen sind:
sie allein wissen eigentlich. wovon die Rede ist, kennen die Dinge
dort im ‘Zusammenhang und sind wahrhaft darin zu Hause.

§ 263.

Zu einem Selbstdenker verhilt sich der gewohnliche Biicher-
philosoph, wie zu einem Augenzeugen ein Geschichtsforscher:
Jener redet aus eigener, unmittelbarer Auffassung der Sache.
Daher stimmen alle Selbstdenker im Grunde doch uberem und
ihre Verschiedenheit entspringt nur aus der des Standpunktes,
wo aber dieser nichts &ndert, sagen sie alle dasselbe. Denn sie
segen bloss aus, was sie 0b1ekt1v aufgefasst haben. - Oft habe ich
Siitze, die ich, ihrer Paradoxie wegen, nur_ zaudernd vor das
Publlkum blachte nachmals. zu meinem 'freudigen Erstaunén, in
alten Werken grosser Minner ausgesprochen gefunden.” — Der
Biicherphilosoph hingegen berichtet, was dieser gesagt und je-
ner gemeint und was dann wieder ein anderer eingewandt hat
usw. Das vergleicht er, wigt es ab, kritisiert es -und sucht so
hinter die Wahrheit der Sache zu kommen; wobei er dem kriti-
schen Geschichtsschreibér ganz dhnlich wird. So wird ei z. B.
Untersuchungen austellen, ob Leibnitz wohl, zu irgendeineér Zeit,
auf eine Weile, ein Spinozist gewesen sei u. dgl. m. Recht deut-
liche Beispielé zu dem hier Gesagten liefern dem- kuriosen Lieb-
haber Herbarts <Analytische. Beleuchtung der Moral und des
Naturrechts», im gleichen dessen.«Briefe <iber die Freiheits. —

Man konnte sich wundern iiber die viele Miihe, die so einer sich
gibt; da es scheint, dass, wenn er nur die Sache selbst ins Auge
fassen wollte, er durch ein wenig Selbstdenken selbst zum Ziele
gelangen wiirde. Allein damit hat es einen kleinen Anstand, in-
dem solches nicht von unserem Willen abhingt: man kann jeder-
zeit sich hinsetzen und lesen; nicht aber — und denken. Es ist
nédmlich mit Gedanken wie mit Menschen: man kann nicht im-
mer, nach Belieben, sie rufen lassen, sondern muss abwarten,
dass sie kommen. Das Denken iiber einen Gegenstad muss sich
von selbst einstellen, durch ein gliickliches, harmonierendes Zu-
sammentreffen des dussern Anlasses und der innern Stimmung
und Spannung; und gerade das ist es, was jenen Leuten nie kom-
men will. Dies findet seine Erlduterung sogar an den unser per-
sonliches Interesse betreffenden Gedanken. Wenn wir in einer
solchen Angelegenheit einen Entschluss zu fassen haben, kénnen
wir nicht wohl zu beliebig gewiihlter Zeit uns dazu hinsetzen, die
Griinde iiberlegen und nun beschliessen; denn oft will gerade
dann unser Nachdenken dariiber nicht standhalten, sondern
schweift ab zu andern Dingen, woran ‘hisweilen sogar der Wider-
wille an der Angelegenheit schuld ist. Da sollen wir es nicht er-
zwingen wollen, sondern abwarten, dass auch dazu die Stimmung
sich von selbst einstelle; sie wird es oft unvermutet und wieder-
holt, und jede zu verschiedener Zeit verschiedene Stimmung
wirft ein anderes Licht auf die Sache. Dieser langsame Hergang
ist es, den man unter dem Reifen der Entschliisse versteht. Denn
das Pensum muss verteilt werden, manches frither Uebersehene
fillt uns dadurch ein, und auch der Widerwille wird sich dabei
verlieren, indem die Sachen, deutlicher ins Auge gefasst, meistens
viel ertriglicher erscheinen. — Ebenso nun im Theoretischen will
die gute Stunde abgewartet sein und ist sogar der grosste Kopf
nicht jederzeit zum' Selbstdenken fahig.. Daher tut er--wohl; die
iibrige Zeit zum Lesen zu benutzen, als welches, wie. gesagt, ein
Surrogat des eigenen Denkens-ist und dem Geiste. Stoff zufiihrt,
indem dabei ein anderer fiir uns denkt; wiewohl stets auf eine
Weise, .die nicht die unsrige ist. Dieserhalb eben. soll man.nich$
zu viel lesen, damit nicht der Geist sich an das Surrogat. gewohne



40 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

Religion und Triebleben.
Ist das religiose Empfinden angeboren?

Das menschliche Individuum, das augenscheinlich hochst-
-entwickelte, physisch bestorganisierte Lebewesen wird be-
stimmend von lebenswichtigen Energien beeinfluft, die man
«Triebe» nennt. Sie bilden das Fundament seines materiellen
Seins und die notwendige Voraussetzung seiner Existenz;
deshalb, weil sie hauptséchlich die Nahrungsaufnahme und
Fortpflanzung, die Grundelemente unserer Natur, bewirken.
Die Triebe verursachen in jedem Organismus das Begehren,
das auf qualitativ nicht bestimmte Objekte gerichtete Wol-
len rein animalischer, mit unserem Wesen untrennbar ver-
bundener Bediirfnisse. Nichts charakterisiert die organische
Materie besser, als ihre spontan wirkende Emnergie, irgend-
einen Gegenstand der AuBenwelt, der fiir sie von Bedeutung
ist, mit ihrem Wesen in eine Beziehung zu bringen: jene
organische Aktivitdt, die ihren Ursprung in dem Bestehén
der . Triebe hat und deren graduelle Differenzen von den
Reflexbewegungen der Urtierchen bis zu den bewuBten
Handlungen des menschlichen Individuums reichen. Die
Kultur mit ihrer physisch-negativen Nivellierungsarbeit hat
das Triebleben hemmend beeinfluBt, die freie Auswirkung
der Triebe durch allerlei Gesetze verstiimmelt und es ist ge-
wiB, daB dadurch das uns eigene Gefiihl einer erhebenden
Glickseligkeit stark gemindert wurde. Dafiir hat die, einer
immer mehr fortschreitenden Entwicklung zu physischer
Unfreiheit gehende Kultur, verschiedene Chiméren erfun-
den, die sich als Ersatz der natiirlichen Freiheit recht klig-
lich ausnehmen. Vor allem die Liige vom «sSozialen Trieb»,
die als oberstes Postulat tausender iphilosophischer Lehrer
fungiert und nichts anderes besagen will, als daB der Mensch
schon mit dem «Drang zum Gemeinschaftsleben> aus dem
Mutterleibe kriecht. Mehr noch als diese hochst zweifelhafte
Meinung ist der Aberglaube verbreitet, das <«religidse Ge-
fiihl», der Glaube an irgendeine Wolkenautoritit sei ange-
boren, a priorisch mit unserer Natur von Anbeginn verbun-
den und daB es somit unnatiirlich sei, Atheist zu sein. Mit
typisch pféaffischer Demagogie wird die breite Masse der
Undenkenden mit diesen ohnméchtigen Verzweiflungsliigen
vergiftet, Tausende von streitbaren Kuttentrdgern und Dun-
kelménnern sind an der Arbeit, téglich ihr dogmatisches
Schlangengift in die Hirne der Ueberzeugungslosen zu sprit-
zen. Gibt es tatsdchlich einen religiosen Trieb, ein Ange-
borensein religioser Vorstellungen und Gefiihle?

Vor allem muB3 man sich klar werden, was eigentlich der
Begriff «Trieb» beinhaltet. Der Trieb ist ein dem Individuum
unbewuBtes (instinktives) Streben, das sich auf die Befrie-
digung von Bediirfnissen richtet, die fiir das Individuum

zur Aufrechterhaltung seines physischen Seins unbedingt
notwendig sind und ist zugleich mit der Geburt im Lebe-
wesen vorhanden, also «angeboren». Es scheint nach den
bisherigen wissenschaftlichen Ergebnissen noch zweifelhaft,
ob auch die Pflanzen tiiber ein Triebleben verfiigen; es
diirfte aber mit der fortschreitenden Entwicklung der Bio-
logie nicht mehr lange ungewiB bleiben, daB jede organische
Materie — also auch die pflanzliche — von Trieben erfiillt

* ist. Es liegt vielmehr die begriindete Vermutung nahe, daB

der Trieb eine allgemeine Bedingung des Organischen ist,
eine fundamentale, primére Erscheinung an den Lebewesen.
Nicht der Korper, die Materie ist die Triebfeder jedes ein-
zelnen Organismus, sondern der immer Befriedigung ver-
langende Trieb: der primitive, physiologische Individualis-
mus der Selbsterhaltung. Das Wesentliche des Triebes liegt
darin, daB die Nichtbefriedigung, die sich auf einen ge-
wissen Zeitraum erstreckt, den Tod des betreffenden Indi-
viduums hervorruft. Es ist somit leicht festzustellen, was
Trieh ist und was nicht. Leidet ein Lebewesen ldngere Zeit
absoluten Hunger und sind seine im Korper aufgespeicher-
ten Reservestoffe verbraucht, dann «stirbt» es, d. h. seine
sogenannte «Lebenskraft» (vis vitalis) hort zu wirken auf.
Das Individuum erleidet den Hungertod. Hunger ist ein
Moment des Selbsterhaltungstriebes. Wird einem Lebewesen
absolut jede Fliissigkeit entzogen, so stirbt es ebenso ab.
Also ist auch der Durst ein Trieb. Wird weiterhin ein leben-
des Wesen gezwungen, in vollkommener sexueller Askese
zu leben, wird ihm unbedingt jede Befriedigung des Gat-
tungstriebes verweigert, dann verféllt es einer allgemeinen
Degeneration, der geistigen Umnachtung und nach lingerem
Siechtum dem Tode. Also ist auch das Geschlechtsbegehren
ein Trieb. Anderseits kann das Lebewesen ohne Gesellschaft,
in volliger Einsamkeit leben und erleidet physisch keinerlei
Benachteiligung, ebenso kann es ohne Moral leben und da-
bei vollig gesund bleiben. Es ist also bestimmt, daB es kei-
nen sozialen und moralischen Trieb gibt, wie so unendlich
viele Philosophen behaupten. Gesellschaftliche Gemeinsam-
keit und die aus ihr entstandene Moral sind’ Gewohnheiten,
kulturelle Konventionsprodukte.

Aehnlich den andern intellektuellen Gewohnheiten (so-
zialer und moralischer Trieb) ist der sogenannte «religidse
Trieb», von welchem nicht nur Kleriker, sondern auch welt-
liche Pfaffen im Professorentalar sprechen. «Die Religion
liegt in der Natur des Menschen. Das Tier hat keine Reli-
gion; ihm fehlt.die Vernunft, also die Fahigkeit, seinen
hochsten Herren zu erkennen, und der freie Wille, also die
Fihigkeit, seinen hochsten Herren zu verehren. Der Mensch
ist aber von Natur aus religis ... .» sagen die verschie-
denen -geschiftsméssigen Apologeten des bedenklich schwan-

und dariiber die Sache selbst verlerne, also damit er nicht sich
an schon ausgetretene Pfade gewdhne, und damit das Gehen
eines fremden Gedankenganges ihn nicht dem eigenen entfremde.
Am. allerwenigsten soll man, des Lesens wegen, dem Anblick der
realen Welt sich ganz entziehen, da der Anlass und die Stimmung
zum eigenen Denken ungleich Gfter bei diesem als beim Lesen
sich einfindet. Denn das Anschauliche, das Reale, in seiner Ur-
spriinglichkeit und Kraft, ist der natiirliche Gegenstand des den-
kenden Geistes und vermag am leichtesten ihn tief zu erregen.

Nach diesen Betrachtungen wird es uns nicht wundern, dass
der Selbstdenker und der Biicherphilosoph schon am Vortrage
leicht zu erkennen sind; jener am Geprige des Ernstes, der Un-
mittelbarkeit und Urspriinglichkeit, am Autoptischen aller seiner
Gedanken und Ausdriicke; dieser hingegen daran, dass alles aus
zweiter Hand ist, iiberkommene Begriffe, zusammengetrodelter
Kram, matt und stumpf, wie der Abdruck eines Abdrucks; und
sein aus konventionellen, ja banalen Phrasen und gangbaren
Modeworten bestehender Stil gleicht einem kleinen Staate, dessen
Zirkulation aus lauter fremden Miinzsorten besteht, weil er selbst
nicht préagt.

§ 264.

. So wenig wie das Lesen, kann die blosse Erfahrung das Den-
ken ersetzen. Die reine Empirie verhilt sich zum Denken, wie
Essen zum Verdauen und Assimilieren. Wenn jene sich briistet,
dass sie allein, durch ihre Entdeckungen, das menschliche Wissen
gefordert habe, so ist.es, wie wenn der Mund sich riilhmen wollte,
dass der Bestand des Leibes sein Werk allein sei.

. § 264 bis.

Die Werke aller wirklich befihigten Képfe unterscheiden sich
von den iibrigen durch den Charakter der Entschiedenheit und
Bestimmtheit, nebst daraus entspringender Deutlichkeit und
Klarheit, weil solche Kopfe allemal bestimmt und deutlich wuss-
ten, was sie ausdriicken wollten, — es mag nun in Prosa, in Ver-

" sen, oder in Tonen gewesen sein.’ Diese Entschiedenheit und
" Klarheit mangelt den Uebrigen, und daran sind sie sogleich zu
erkennen.

§ 265.
Das charakteristische Merkmal der.Geister ersten Ranges ist
die Unmittelbarkeit aller ihrer Urteile. "Alles was sie vorbringen,

- ist Resultat ihres selbsteigenen Denkens und kiindigt sich schon

durch den Vortrag tiiberall als solches an. Sie haben sonach,
gleich den Fiirsten, eine Reichsunmittelbarkeit, im Reiche der
Geister; die tibrigen sind alle mediatisiert, welches schon an
ihrem Stil, der kein eigenes Geprige hat, zu ersehen ist.

Jeder wahre Selbstdenker also gleicht insofern einem Mo-
narchen: er ist unmittelbar und erkennt niemanden diiber sich.
Seine Urteile, wie die Beschliisse eines Monarchen, entspringen
aus seiner eigenen Machtvollkommenheit und gehen unmittelbar
von ihm selbst aus. Denn so wenig wie der Monarch Befehle,
nimmt er Auktorititen an, sondern ldsst nichts gelten, als was
er selbst bestitigt hat. — Das Vulgus der Kopfe hingegen, hefan-
gen in allerlei Meinungen, Auktorititen und Vorurteilen, gleicht
dem Volke, welches dem Gesetze und Befehle schweigend ge-
horcht. ) .

§ 266.

Die Leute,- welche so eifrig und eilig sind, strittize Fragen
durch Anfiihrung von Auktorititen zu entscheiden, sind eigent-
lich froh, wenn sie, statt eigenen Verstands und Einsicht, fremde
ins Peld stellen konnen. Ihre Zahl ist Legion. Denn, wie Seneka
sagt: unus quisque -mavult credere, quam judicare. Bei ihren
Kontroversen ist demnach  die gemeinsam erwihlte Waffe Aqk-
torititen: damit schlagen sie aufeinander los, und wer etwa hin-
eingeraten ist, tut- micht wohl, sich dagegen mit Griinden und
Argumenten wehren zu wollen: denn gegen diese Waffe sind sie
gehdrnte Siegfriede, eingetaucht in die Flut der Unfidhigkeit, zu
denken und zu urteilen; sie werden ihm daher ihre Auktoritéten
als ein argumentum ad verecundiam entgegenhalten und dann
victoria schreien. ) '

§ 267. .
Im Reiche der Wirklichkeit, so schon, gliicklich und anmutig
sie.auch ausgefallen sein mag, bewegen wir. uns doch stets nur
unter dem Einfluss der Schwere, welcher unaufhorlich zu iiber-



Nr. 7 . GEISTESFREIHEIT ’ 41

. kenden Gottestums. Das «religiose Gefiihl>, das Bediirfnis
nach Verehrung eines iibersinnlichen Wesens mit hochster
Gewalt miite, um angeboren, um Trieb zu sein, am XKinde
beobachtet werden konnen, man miiSte in der Psyche des
Kindes religivse Momente vorfinden. Das Kind miiBte durch
seine seelischen Auswirkungen ein Beobachtungsobjekt fiir
diese angebliche Tatsache bilden, was durchaus nicht der
Fall ist. Es verrichtet seine animalischen Bediirfnisse, seine
Natur ist absolut areligios. Es kennt keine Demut vor Auto-
rititen, keine Furcht vor iiberirdischen Gewalten. Die Vor-
stellungen von Gott und seinen Trabanten bringt ihm die
Mutter, die Amme, die Pflichtschule bei, sein entwicklungs-
fahiges Gehirn wird mit den durch die Vernunft unfaBbaren
«Weisheiten» des Glaubens- verbildet, sein freies Gewissen
mit sogenannter «Siindenfurcht»> belastet. Ohne die unver-
niinftige Mutter bliebe das Kind unbedingt gottlos. Wo ist
beim Kinde etwas zu firiden, was dahin deutet, da es von
Natur aus «religids» sei? Wer hat schon einen Ungldubigen
wegen des Mangels an Religiositit sterben gesehen? Reli-
gion ist Erfindung von geschéftstiichtigen, manchmal sicher-
lich genialen Propheten, sie ist Strebeziel vieler Millionen
Menschen, vielleicht, sogar Lebensinhalt; aber niemals Trieb.
Das Wesen der Religion ist im Gegenteil absolut gegen ein
verniinftiges Triebleben eingestellt,: wie die bei fast jedem
Religionssystem vorhandene asketische Richtung beweist.
Die Religion konnte erst entstehen, als bereits gewisse kul-
turelle Vorbedingungen gegeben waren, sie ist unbedingt
eine Folge priniitiver Kultur und der Furcht der Naturmen-
schen vor den unverstandenen Méichten der Natur. Die ge-
dankenlose, immer verderbliche Phrase «von Natur aus»
richtet viel Unhei]l in den undenkenden, kritiklosen Gehirnen
an, nicht nur wenn sie von Religionsheloten gehandhabt wird.
Triebe sind physische Notwendigkeit, die materielle Vorbe-
‘dingung des Ichs. Religion ist ein Luxus des Denkfaulen,
der sich in seiner geistigen Inhaltleere an morsche Ideale,
an Phantasmen klammern muB, um nicht in volliger «Rich-
tungslosigkeit» unterzugehen. Sie ist mehr noch Tradition
gewordene Gewohnheit und bewahrt ihre dominierende Rolle
immer noch aus dem Grunde, weil sie, mit den Staatsgewal-
ten eng verbunden, ihre despotische Gewalt auf die Massen
auswirken ldBt, die nie vorurteilsfrei zu denken gewohnt
waren. Man kann auch ohne Religion leben, ohne den golde-
‘nen Firlefanz erfundener Autoritdten, was beweist, daB das
«religidse Gefiihl» nicht <angeboren», nicht notwendlg, nicht
«von Natur aus» da ist.

In Oesterreich sind im Jahre 1923 23,000 Menschen aus
ihren Religionsgemeinschaften ausgetreten, und ohne jede

-gottliche Bevormundung geblieben und es ist noch kein Mas-
~sentod der Konfessionslosen erfolgt, so sehr ihn auch die

Epigonen des jidischen Propheten aus Bethlehem herbei-
sehnen mogen. Es gibt nur einen Weg, der zur Emanzipation
von vorsintflutlichen Fabeleien fiihrt: die konsequente Auf-
kldrung durch die immer mehr fortschreitende Wissenschaft,
die Kritik am Geistesleben der Gegenwart und die Erkennt-
nis, daB nur das wahr ist, was dem priifenden Geiste, der
Vernunft standhiit. Ludwig Eldersch, Wien.

Aus- und Inléndifces.

Freidenkerbewegung und Feuerbestattung in Deutschland.
Da der Hauptvorstand zurzeit zu priifen hat, wie die Freigeistige
Vereinigung die Feuerbestattung fordern konnte interessiert es
vielleicht, tiber dhnliche Bestrebungen in Deutschland zu horen.
Besonders erfreut sich dort der Verein der Freidenker fiir
Feuerbestattung, der 1905 gegriindet wurde und sich die obliga-
torische Einfiihrung der Bestattung durch das Feuer zum Ziel
gesetzt hat, eines ganz gewaltigen Wachstums. . Der Verein ist
bereits zur grossten iiber das ganze Reich verbreiteten Feuer-
bestattungs-Organisation Deutschlands geworden. Er umfasst
850 Ortsgruppen mit 380000 Mitgliedérn, besitzt in Berlin, Schle-
sien und Thiiringen eigenen Automobilbetrieh, ferner. eine Sarg-
fabrik und eine Niherei fiir Sterhewische. Durch ihn werden
durchschnittlich 20 Bestattungen pro Tag ausgefithrt. Das
Werbeblatt des Vereins schliesst: -

«Wir kdmpfen fiir hohe kulturelle Ziele, fiir eine freiheitliche
Weltautfassung, gegen die reaktioniren Tendenzen des Staates
und der Kirche, gegen wirtschaftliche und geistige Unterdriik-
kung. Keine Neutralitit gegeniiber der volksfeindlichen Kirche,
feil}e Kompromisse an die geistige Riickstindigkeit weiter Volks-
kreise.»

Und dass es dieser Organisation ernst ist, sauberen Tisch
mit der Kirche zu machen, zeigt die Bestimmung: fiir den Ein-
tritt in unsern Verein ist der Kirchenaustritt Bedingung — —
und wie steht es bei uns? F.

Sie sind des Treibens miide. An der evangelischen Synode
des Bezirks Lorrach wurde mit Bedauern konstatiert, dass sich
der Kirchenbesuch pro 1923 durchschnittlich auf 18 % stellte.
Wie reimen sich dazu die allerorten periodisch wiederkehenden
Phrasen, als ob hei wachsender Bevolkerung der Bau einer Kirche
zur unumginglichen Notwendigkeit werde, auf dass die <«Seel-
sorge» nicht zu Schaden komme? Wire es nicht an der Zeit,
dhnlich wie bei den Alkohol-Ausschankstellen von Staats wegen
eine Bediirfnisklausel aufzustellen, damit das Volk auch vor dem-
Zuviel an «geistlicher Nahrung» geschiitzt werden konnte? F.

Das christliche Gemiit. Anlédsslich der Einweihung eines Denk-
mals fir die im Kriege Gefallenen in Berlin ermahnte der Ober-
pfarrer Richter die Hinterlassenen, in dem kommenden «Frei-
heitskrieg» auch ihre letzten méinnlichen Angehorigen auf dem
Altar des Vaterlandes zu opfern.

Das heilige Jahr., Am 29. Mai wurde im Atrium der Peters-
kirche und in den vier grossen Basiliken Roms eine pépstliche
Bulle verlesen, worin ausgedriickt ist, dass es notwendig sei, die
Begierden der Massen und die masslosen, nicht gerechten An-
spriiche der Volker im Zaun zu halten.

(Ja es ist schrecklich, dass die Masse es-satt hat, in Schlupi-
winkeln zu wohnen und sich mit den Brosamen zu nihren, die
vom Tische der Reichen fallen; schliesslich hort sie in ihrer Be-

winden ist; hingegen sind wir, im Reiche der Gedanken, unkor-
perliche Geister, ohne Schwere und ohne Not. Daher kommt
kein Glick auf Erden dem gleich, welches ein schoner und frucht-
barer Geist zur gliicklichen Stunde in sich selbst findet.

§ 268.

Die Gegenwart eines Gedankens ist wie die Gegenwart einer
Geliebten.: Wir meinen, diesen Gedanken werden wir nie ver-
‘gessen und diese Geliebte konne uns nie gleichgiiltig werden.
Allein aus den Augen, aus dem Sinn! Der schonste Gedanke
lauft Gefahr, unwiderbringlich vergessen zu werden, wenn er
nicht aufgeschrieben, und die Geliebte, von uns geflohen zu wer-
den, wenn sie nicht angetraut worden.

§ 269.

Es gibt Gedanken' die Menge, welche Wert haben fiir den,
der sie denkt; aber nur wenige unter ihnen, welche die Kraft be-
sitzen, noch durch Reperkussion oder Reflexion zu wirken, d. h.
nachdem sie nledergeschrleben worden, dem Leser Anteil abzu-
gewinnen.

'§ 270.

Dabei hat aber doch nur das wahren Wert, was einer zu-
néchst bloss fir sich selbst gedacht hat. Man kann nimlich die
Denker einteilen in solche, die zunéchst fir. sich, und solche, die
sogleich fir. andere denken. Jene sind . die echten. sind die
‘Selbstdenker, im zwiefachen Sinne des Wortes: sie sind die
eigentlichen Philosophen. Denn ihnen allein ist es ernst mit der
Sache. Auch besteht der Genuss und das Gliick ihres Daseins
eben im Denken. Die andern sind die Sophisten: sie wollen
‘scheinen und suchen ihr Gliick in dem, was sie dadurch von an-
.dern zu erlangen hoffen: hierin liegt ihr Ernst. Welcher von bei-
‘den Klassen einer angehore, lidsst sich bald merken, an seiner
.ganzen Art und Weise. Lichtenberg ist ein Muster der ersten
;Art' Herder gehort 'schon der zweiten an.

§ 271 -

Wenn .man wohl erwigt, wie gross und wie naheliegend das . |.

.Problefm des Daseins ist, dieses zweideutigen, gequilten- fliichti-

gen, traumartigen Daseins; — so gross und so. naheliegend, dass,
sobald man es gewahr wird, es alle andern Probleme und Zwecke
iiberschattet und verdeckt; — und wenn man nun dabei vor Au-
gen hat, wie alle Menschen — einige wenige und seltene ausge-
nommen — dieses Problems sich nicht deutlich bewusst, ja seiner
gar nicht inne zu werden scheinen, sondern um alles andere eher,
als darum sich bekiimmern und dahinleben, nur auf. den heutigen
Tag und die fast nicht lingere Spanne ihrer personlichen Zukunft
bedacht, indem sie jenes Problem entweder ausdriicklich ableh-
nen oder hinsichtlich desselben sich bereitwillig abfinden lassen
mit irgendeinem Systeme der Volksmetaphysik und damit aus-
reichen; — wenn man, sage ich, das wohl erwigt, so kann man
der Meinung werden, dass der Mensch doch nur sehr im weiten
Sinne ein denkendes Wesen heisse, und wird fortan iiber keinen
Zug von Gedankenlosigkeit oder Einfalt sich sonderlich wundern,
vielmehr wissen, dass der intellektuelle Gesichtskreis des Nor-
malmenschen zwar iiber den des Tieres — dessen ganzes Dasein,
der Zukunft und der Vergangenheit sich nicht bewusst, gleich-
sam eine einzige Gegenwart ist — hinausgeht, aber doch nicht
so unberechenbar ‘weit, wie man wohl anzunehmen pflegt.

Diesem entspricht es sogar, dass man auch im Gespriche die

Gedanken der meisten Menschen so kurz abgeschnitten findet

-lwietHﬁckerIing, daher kein ldngerer Faden sich herausspinnen
asst.

Auch konnte unmoglich, wenn diese Welt von eigentlich den-
kenden Wesen bevolkert wire, der Lirm jeder Art so unbe-
schrinkt erlaubt und freigegeben .sein, wie' sogar der entsetz-
lichste und dabei zwecklose es ist. — Wenn nun aber gar schon
die Natur den Menschen zum Denken bestimmt hitte, so wiirde
sie ihm keine Ohren gegeben, oder diese wenigstens, wie bei den
Fledermiusen, die ich darum beneide, mit luftdichten Schliess-
klappen versehen haben. In Wahrheit aber ist er, gleich den
andern, ein armes Tier, dessen Krifte bloss auf die Erhaltung
seines Daseins berechnet sind, weshalb es der stets offenen OQhren

 bedarf, als welche, auch urmbefragt und bei Nacht wie be1 Tage,
die- Annaherung des Verfolgers ankundlgen .



	Feuilleton : Selbstdenken (Schluss)

