
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 7

Artikel: Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes 1863 - 1888 [Teil 1]

Autor: Kluge, Ernfried Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

Theologen zugeben mußten, daß eine wirklich wissenschaftliche

Bibelkritik an den hisotrisch gegebenen Tatsachen
nicht achtlos vorübergehen könne.

Die historische Religionskritifc hat mit unwiderleglicher
Schärfe den Beweis geliefert, daß alle Glaubenssätze des
Christentums älteren Religionssystemen entnommen wurden,

daß alle Legenden, welche sich auf den angeblichen
Religionsstifter Jesus beziehen, dem altindischen Agnikult, dem
Buddhismus, Mithraismus usf. entstammen, so daß der
dichterische Aufbau des neuen Testaments nunmehr klar zutage
liegt.

Auch das alte Testament wurde durchforscht und sein
Zusammenhang mit älteren (folkloristischen)
Religionssystemen7) aufgedeckt, wodurch sich manche Widersprüche
(z. B. zwischen dem ersten und zweiten 'Kapitel des ersten
Buches Moses) mühelos erklären ließen. In dem großen
Prozeß vom Werden und Vergehen der Religionen sind
Judentum und Christentum nur vorübergehende Epochen. Die
Kirche bemüht sich daher vergebens, ihren Dogmen
Ewigkeitswert zuzusprechen.

Die historische Religionskritik hat Stück für Stück des
stolzen Glaubensgebäudes abgetragen. Schließlich gelang es
Drews, sogar die Person Christi in Frage zu stellen, währ-
rend sich die früheren Religionskritiker (z. B. Ernst Renan)
damit begnügt hatten, Jesus zu vermenschlichen, also nur
seiner Göttlichkeit zu entkleiden.

Die historische Religionskritik entsprach der Argumentation

einer bestimmten Denkepoche und hat in. dem Kampf
der Freidenker gegen die Kirche wesentliche Dienste geleistet.

Wenn trotz dieser Kulturarbeit das Christentum sich
— nicht nur äußerlich — als Weltreligion behaupen konnte,
so ist dies eine Erscheinung, welche ihrerseits der
wissenschaftlichen Kritik bedarf. Hier setzen neue Forschungen
und Betrachtungen ein.

3. Die psychologische Religionskritik.
Zunächst ist festzustellen, daß man auf dieser Stufe nicht

mehr polemisiert.8) Die dogmatischen Behauptungen der
Religionen sind längst als Phantasien erkannt, und man
versucht nur mehr wissenschaftlich festzustellen, wie derartige
Phantasien zustande kommen konnten. Hirngespinste widerlegt

man nicht. Hingegen ist es stellenweise interessant,
ihre Entstehung psychologisch zu verfolgen. Einerseits
liefert das' Seelenleben krankhaft veranlagter Menschen wertvolle

Aufklärungen" (vgl. Prof. Freud, «Totem und Tabu»),
andererseits kommen auch Massensuggestionen seelisch
normaler Menschen in Betracht. (Vgl. Wilhelm Wundt,
«Völkerpsychologie», Band 4.)

Die psychologische Religionskritik befaßt sich mit der
Analyse der religiösen Offenbarungen (vgl. Müller-Freieniels,

«Psychologie der Religion»), mit den Erscheinungen der
religiösen Ekstase, mit den Mythen und Kulten usf., ohne
Rücksicht auf ein bestimmtes Religionsbekenntnis. Die
Religion wird als eine Art Kinderkrankheit betrachtet, welche
durch die fortschreitende seelische Entwicklung überwunden
wird.

Wenn die Religionsphilosophie einst die Uebereinstimmung

der Völker in der Verehrung irgendeines Gottes als
Beweis für die Existenz eines höchsten Wesens gehalten hat
(Beweis e consensu gentium), so ist für die Religionspsycho-
logie gerade dieser Umstand, daß bei allen Naturvölkern
irgendwelche religiöse Vorstellungen zu finden sind, ein
Beweis, daß wir es mit einer im Seelenleben der Menschen
verankerten Träumerei zu tun haben, genau so, wie gewisse
erotische (geschlechtliche) und Märchenvorstellungen bei
allen Naturvölkern wiederkehren.

So wenig wir aus der Aehnlichkeit der Märchen schlies-
sen werden, daß es jemals z. B. sprechende Tiere gegeben
hat, so wenig haben wir irgendeine Veranlassung, aus der
Uebereinstimmung der Helden- und Göttersagen mehr
herauszulesen, als daß gewisse Naturerscheinungen (z. B. die
befruchtende Kraft, der Sonne, das, Sprießen -der Pflanzen,
die zerstörende Kraft des Sturmes usf.) die Phantasie der

T) Vgl. Fräser «The golden Bough», London 190P. ¦

8) Polemik logischer Wettstreit.

Menschen zu allen Zeiten und auf der ganzen Erde in
gleicher Weise erregt haben.

In diesem Sinne hat die psychologische Religionskritik
nebenbei auch eine religionszerstörende Wirkung,

(Schluß folgt.)

Aus der Zeit des fdiweizerifdien Kulturkampfes
1863—1888.

Von Ernfried Eduard Kluge.
Was wir an Literatur über diese interessante, die

Gemüter der damaligen Zeit arg erhitzende Epoche der
Schweizergeschichte besitzen, beschränkt sich meines Wissens aui
eine kleine Anzahl von Broschüren und Flugschriften, die
meist jedoch tendenziös gefärbt sind. Eine zusammenfassende,

erschöpfende Darstellung fehlt uns noch immer. Da
es aber auch für weitere Kreise — namentlich heute, wo sich
um die Schulfrage auch wieder ein «Kulturkampf» abspielt
— gut und lehrreich ist, Dinge, die in der Vergangenheit
liegen, sich vor Augen zu halten, will ich hier in kurzen
Zügen versuchen, ein Bild jener Ereignisse zu zeichnen. Auf
Vollständigkeit kann ich dabei keinen Anspruch erheben,
denn in der kurzen Zeit, die mir für diese Arbeit aufzuwenden

möglich war, war es ausgeschlossen, alle Materialien
und Quellen zu durchgehen, geschweige denn zu verarbeiten.
Ich beschränke mich deshalb auf die Heraushebüng der drei
Hauptmomente in diesen Wirren. Es sind dies der «Lachat-
Handel» im Bistum Basel, der «Kulturkampf im Jura» und
der «Mermillod-Handel» in Genf», die ich, obwohl sie
nebeneinander laufen und z. T. sogar ineinandergreifen, getrennt
zu behandeln gedenke.

/. Der «Lachat-Handel».
Der schweizerische Kulturkampf nahm seinen Anfang

im Bistum Basel, doch wollen wir seine Ereignisse richtig
verstehen, müssen wir einen Blick zurückwerfen auf seine
Vorgeschichte. Als nähere Erklärung finden wir dann die
Unfehlbarkeitserklärung des Papstes Pius IX. vom 18. Juli
1870. •

Papst Pius IX., der den «heiligen Stuhl» volle 32 Jahre,
von 1846 bis 1878, inne hatte, ist eine der bemerkenswertesten

Gestalten in der ganzen Reihe der Päpste. Bei seiner
Besteigung des h. Stuhles als liberaler Papst sich aufspielend,

wurde er in der Folgezeit einer der fanatischesten
Verfechter römischer Ideen und Pläne und fühlte sich berufen,
die ganze Welt wieder unter seine Herrschaft au zwingen.
Er wähnte sich unter dem besonderen Schutz der Jungfrau
Maria^ schrieb sich Wunderkräfte zu und stand gänzlich unter

dem Einfluß der Jesuiten. Dies, war von ausschlaggebender
Bedeutung nicht nur für seine päpstliche Herrschaft,

sondern für das Kultur- und Staatsleben überhaupt, speziell
für das Verhältnis von Staat und Kirche. Ueberraschende
Erfolge errang er in Oesterreich, indem es ihm gelang, durch
Verträge mit reaktionären Regierungen die Aufsicht des
Staates über die Geistlichkeit größtenteils ganz zu beseitigen
und dieser dadurch eine selbstherrliche Stellung zu verschaffen,

die dann bis in die neueste Zeit hinein weidlich ausgenützt

wurde. Auch in protestantischen Ländern verbreitete
sich sein Einfluß, indem er die dort proklamierte Glaubensfreiheit

echt jesuitisch sich zu Nutze zog und all sein Streben

daran setzte, diese Gebiete wieder unter seine Hörigkeit
zu bringen.

Am 8. Dezember 1864 überraschte* er die Welt mit einem
Rundsohreiben an die Patriarchen, Primaten, Erzbischöfe,
Bischöfe, Priester und an alle Gläubigen, in welchem er zur
Verhütung von irrtümlichen Vorstellungen über die Ziele
und Ansichten des römischen Katholizismus, seine Stellung
zur Wissenschaft, zum modernen Staat, zur ganzen modernen

Gesellschaft darlegte. Im Anschluß an diese «Encyclica»
erließ er ein Verzeichnis von achtzig auf die Religion, die
Wissenschaft und das bürgerliche Leben bezügliche
«Irrlehren der Neuzeit». Ueber seine Ziele und Ansichten konnte
nun tatsächlich nicht mehr der geringste Zweifel bestehen,
denn mit diesen beiden Ergüssen stellte er sich auf den
Standpunkt der mittelalterlichen, päpstlichen Usurpatoren,
«Kraft seines apostolischen Amtes» verwarf, verdammte und
verurteilte der Papst: die .Glaubens- und Gewissensfreiheit
als einen Wahnsinn, das staatliche Aufsichtsrecht über
Geistlichkeit und Kirche als. eine Irrlehre. Er verlangte vollstän-



Nr. 7 GEISTES FREIHEIT 39

dige Unterwerfung der Wissenschaft und des bürgerlichen
Lebens unter die päpstliche Autorität, und alles, was diesem
Ansinnen widerstrebte, ward mit dem Anathema belegt. Er
verdammte die Zivilehe, die Jugenderziehung und besonders
die Schule ohne die geistliche, d. h. römisch-katholische
Führung und Aufsicht —¦ — —

Das war nichts anderes als eine' Kriegserklärung an die
ganze moderne Welt. Gegen diese Kundgebungen des
Ultramontanismus protestierten denn auch die Regierungen der
Kantone Thurgau und Aargau und verboten die amtliche
Publikation. Die klerikale Presse hatte sie jedoch bereits in
alle Familien gelangen lassen. Im allgemeinen wurde das
päpstliche Schreiben anfangs als harmlos, ohne praktische
Bedeutung angesehen und belächelt. Als dann aber am
18. Juli 1870 in der sog. «Unfehlbarkeitserklärung des hl.
Vaters» die katholische Kirche sich erst recht wieder in «das
Kleid mittelalterlichen Absolutismus'» gehüllt hatte, erregte
dies auch in der Schweiz Aufsehen, da das neue Dogma auch
für unser Land von nachhaltigstem Einflüsse werden mußte.
Insbesondere waren es in der Bundesverfassung niedergelegte

Grundsätze, die von diesen überspannten päpstlichen
Aspirationen in Mitleidenschaft gezogen wurden, so vor
allem die Bestimmungen über den Ausschluß der Jesuiten,
War doch der Papst durchaus zum Werkzeug der Gesellschaft

Jesu geworden. Ihre Umtriebe hatten sich schon
häufig genug auch wieder in der Schweiz bemerkbar
gemacht. So wurde zv B. entgegen dem ausdrücklichen Verbot

— Artikel 58 der Bundesverfassung — in Freiburg,
Schwyz und Brig versucht, die Jesuitenkollegien ihren
früheren Besitzern in die Hände zu spielen. Sogar öffentlich
wagten diese (die Jesuiten) aufzutreten. Im November 1865

predigten sie munter im ganzen Kanton Freiburg. Die
Sprache in verschiedenen «Hirtenbriefen» wurde wegwerfend
und anmaßend, wenn es sich um Beziehungen zu den
Staatsbehörden und Staatsgesetzen handelte. — An diesen
Umtrieben gegen Verfassung und Gesetz hatte auch der päpstliche

Gesandte,, der Nunzius in Luzern, starken Anteil. So
verlangte er 1864 in Luzern die Wiederherstellung der
Klöster, Aufhebung der Gesetzte betreffend die gemischten
Ehen, sowie der weltlichen Verwaltung der Kirchengüter
usw. Kein Wunder, daß man in der Schweiz durch dieses
Dogma neue päpstliche Einmischungen in die Grundsätze
der schweizerischen Bundesverfassung erwartete, so z. B.
hauptsächlich betr. das Verbot der Einführung geistlicher
Ausnahmegerichte, die Preßfreiheit und das Petitionsrecht,
die Gleichheit in der Gewissens- und Religionsfreiheit, die
Polizeihoheit, insbesondere aber auch betr. das Oberauf-
sichts- und Kontrollrecht des Staates über kirchliche Erlasse
behufs Vorbeugung gegen innere Kämpfe und Unruhen.

(Schluß) Selbstdenken.
(Aus «Parerga und Paralipomena», II. Band

von Arthur Schopenhauer.)
§ 262.

Die Leute, welche ihr Leben mit Lesen zugebracht und ihre
Weisheit aus Büchern geschöpft haben, gleichen denen, welche
aus vielen Reisebeschreibungen sich genaue Kunde von einem
Lande erworben haben. Diese können über vieles Auskunft
erteilen, aber im Grunde haben sie doch keine zusammenhängende,
deutliche, gründliche Kenntnis von der Beschaffenheit des Landes.

Hingegen die, welche ihr Leben mit Denken zugebracht
haben, gleichen solchen, die selbst in .jenem Lande gewesen sind:
sie allein wissen eigentlich, wovon die Rede ist, kennen die Dinge
dort im Zusammenhang und sind wahrhaft darin zu Hause. ¦

§ 263.
Zu einem Selbstdenker verhält sich der gewöhnliche

Bücherphilosoph, wie zu einem Augenzeugen ein Geschichtsforscher:
Jener redet aus eigener, unmittelbarer Auffassung der Sache.
Daher stimmen alle Selbstdenker im Grunde doch überein, und
ihre Verschiedenheit entspringt nur aus der des Standpunktes;
wo aber dieser nichts ändert, sagen sie alle dasselbe. Denn sie
sagen bloss aus, was sie objektiv aufgefasst haben. Oft habe ich
Sätze, die ich, ihrer Paradoxie wegen, nur zaudernd vor das
Publikum brachte, nachmals, zu meinem freudigen Erstaunen, in
alten Werken grosser Männer ausgesprochen gefunden. — Der
Bücherphilosoph hingegen berichtet, was dieser gesagt und
jener gemeint und was dann wieder ein anderer eingewandt hat
usw. Das vergleicht er, wägt es ab, kritisiert es und sucht so
hinter die Wahrheit der Sache zu kommen; wobei er dem
kritischen Geschichtsschreiber ganz ähnlich wird. So wird er z. B.
Untersuchungen anstellen, ob Leibnitz wohl, zu irgendeiner Zeit,
auf eine Weile, ein Spinozist gewesen sei u. dgl. m. Recht deutliche

Beispiele zu dem hier Gesagten liefern dem kuriosen
Liebhaber Herbarts «Analytische • Beleuchtung der Moral Und des
Naturrechts», im gleichen dessen «Briefe über die Freiheit»,

Die Diözesankonferenz des Bistums Basel, dem die Kantone

Basel, Bern, Solothurn, Aargau, Luzern, Zug und Thurgau

angehörten, stellte deshalb am 18. August 1870 unter
Berufung auf die staatlichen Hoheitsrechte an den Bischof
Eugen Lachet das Begehren, er möchte von der Verkündigung

dieses Dogmas Umgang nehmen. Wohl hatte dieser
bei seinem Amtsantritt am 30. November 1863 — gleich
seinen Vorgängern — in einem Eide gelobt:

«Ich schwöre und gelobe auf das hl Evangelium
Treue und Gehorsam den Regierungen der Kantone, aus
welchen das Bistum Basel besteht. Ueberdies gelobe ich,
weder in noch außer der Schweiz ein Einverständnis zu

¦ pflegen, an einem Ratschlage teilzunehmen, und eine
verdächtige "Verbindung zu unterhalten, welche die
öffentliche Ruhe gefährden könnte, und sollte ich je Kunde
erhalten von einem dem Staate schädlichen Anschlage,
sei es in meiner Diözese oder anderswo, so werde ich die
Regierung davon in Kenntnis setzen.»
Der Bischof leistete der an ihn ergangenen Aufforderung

keine Folge, wie er auch schon bei den früheren. Erlassen

des Papstes vom 8. Dezember 1864 nichts Eiligeres zu
tun gewußt hatte, als in einem Hirtenschreiben «Encyclica»
und «Syllabus» seinen Diözesanen mitzuteilen und sie ihnen
«als die ewigen Grundsätze des Rechtes und der Gerechtigkeit»

einzuprägen. Zwar hielt er diesmal mit der Verkündigung

des neuen Dogmas bis zum 6. Februar 1871 zurück,
kümmerte sich aber wenig darum, daß ihm einige kantonale
Regierungen — vor allem Aargau — gestützt auf das Placet-
recht, die obrigkeitliche Genehmigung für die angeordnete
Publikation des Unfehlbarkeits-Dogmas verweigerten und
dessen amtliche Bekanntmachung verboten. Auch der Kanton

Bern erließ einen energischen Protest, in dem folgender
Wortlaut besonders hervorzuheben ist:

«... Nun ist dasselbe (das Unfehlbarkeits-Dogma) aber
durchaus unvereinbar mit dem staatlichen Hoheitsrecht in
kirchlichen Angelegenheiten und in seinen Konsequenzen
mit der staatlichen Ordnung überhaupt. Wir müssen
deshalb energisch dagegen protestieren, daß im Kanton Bern
diese neue verwerfliche Lehre eingeführt und zur allgemeinen

Verpflichtung der Bistumsangehörigen gebracht werde,
und Ihnen unsern festen Entschluß kundgeben, daß wir mit
allen uns zu Gebote stehenden Mitteln allfällige aus jenem
Dogma hergeleitete Uebergriffe der kirchlichen Behörden zu
verhindern Willens sind.»

Die Antwort Lachats darauf war, daß er zwei
römischkatholische Geistliche, die den Mut hatten, zu erklären, daß
sie den Glauben an die «päpstliche Unfehlbarkeit» mit ihrem
Gewissen nicht vereinen könnten, ihres Amtes entsetzte.

(Fortsetzung folgt.)

Man könnte sich wundern über die viele Mühe, die so einer sich
gibt; da es scheint, dass, wenn er nur die Sache selbst ins Auge
fassen wollte, er durch ein wenig Selbstdenken selbst zum Ziele
gelangen würde. Allein damit hat es einen kleinen Anstand,'
indem solches nicht von unserem Willen abhängt: man kann jederzeit

sich hinsetzen und lesen; nicht aber — und denken. Es ist
nämlich mit Gedanken wie mit Menschen: man kann nicht
immer, nach Belieben, sie rufen lassen, sondern muss abwarten,
dass sie kommen. Das Denken über einen Gegenstad muss sich
von selbst einstellen, durch ein glückliches, harmonierendes
Zusammentreffen des äussern Anlasses und der innern Stimmung
und Spannung; und gerade das ist es, was jenen Leuten nie kommen

will. Dies findet seine Erläuterung sogar an den unser
persönliches Interesse betreffenden Gedanken. Wenn wir in einer
solchen Angelegenheit einen Entschluss zu fassen haben, können
wir nicht wohl zu beliebig gewählter Zeit uns dazu hinsetzen, die
Gründe überlegen und nun beschliessen; denn oft will gerade
dann unser Nachdenken darüber nicht standhalten, sondern
schweift ab zu andern Dingen, woran bisweilen sogar der Widerwille

an der Angelegenheit schuld ist. Da sollen wir es nicht
erzwingen wollen, sondern abwarten, dass auch dazu die Stimmung
sich von selbst einstelle; sie wird es oft unvermutet und wiederholt,

und jede zu verschiedener Zeit verschiedene Stimmung
wirft ein anderes Licht auf die Sache. Dieser langsame Hergang
ist es, den man unter dem Reifen der Entschlüsse versteht. Denn
das Pensum muss verteilt werden, manches früher Uebersehene
fällt uns dadurch ein, und auch der Widerwille wird sich dabei
verlieren, indem die Sachen, deutlicher ins Auge gefasst, meistens
viel erträglicher erscheinen. — Ebenso nun im Theoretischen will
die gute Stunde abgewartet sein und ist sogar der grösste Kopf
nicht jederzeit zum Selbstdenken fähig. Daher tut er wohl, die
übrige Zeit zum Lesen zu benutzen, als welches, wie. gesagt, ein
Surrogat des eigenen Denkens ist und dem Geiste. Stoff zuführt,
indem dabei ein änderer für uns denkt; wiewohl stets auf eine
Weise,, die nicht die unsrige ist. Dieserhalb eben, soll man nicht
zu viel lesen, damit nicht der Geist sich an das Surrogat, gewöhne


	Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes 1863 - 1888 [Teil 1]

