Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 7

Artikel: Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes 1863 - 1888 [Teil 1]
Autor: Kluge, Ernfried Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

38 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

Theologen zugeben muBten, daB eine wirklich wissenschaft-
liche ‘Bibelkritik an . den: hisotrisch. gegebenen Tatsachen
nicht achtlos voriibergehen konne.

Die historische Religionskritik hat mit unwiderleglicher
Schirfe den Beweis geliefert, daB alle Glaubenssitze des
Christentums é&lteren Religionssystemen entnommen wur-
den, daB alle Legenden, welche sich auf den angeblichen Re-
ligionsstifter Jesus beziehen, dem altindischen Agnikult, dem

Buddhismus, Mithraismus usf. entstammen, so daB der dich- !

terische Aufbau des neuen Testaments nunmehr klar zutage
liegt. .

Auch das alte Testament wurde durchforscht und sein
Zusammenhang mit &lteren (folkloristischen) Religions-
systemen™) aufgedeckt, wodurch sich manche Widerspriiche
(z. B. zwischen dem ersten und zweiten Kapitel des ersten
Buches Moses) miihelos erkldren lieBen. In dem groBen
ProzeB vom Werden und Vergehen der Religionen sind Ju-
dentum und Christentum nur voriibergehende Epochen. Die
Kirche bemiiht sich daher vergebens, ihren Dogmen Ewig-
keitswert zuzusprechen.

Die historische Religionskritik hat Stiick fiir Stiick des
stolzen Glaubensgebdudes abgetragen. SchlieBlich gelang es
Drews, sogar die Person Christi in Frage zu stellen, wihr-
rend sich die fritheren Religionskritiker (z. B. Ernst Renan)
damit begniigt hatten, Jesus zu vermenschlichen, also nur
zeiner Gottlichkeit zu entkleiden.

Die historische Religionskritik entsprach der Argumen-

tation einer bestimmten Denkepoche und hat in .dem Kampf
der Freidenker gegen die Kirche wesentliche Dienste gelei-
stet. Wenn trotz dieser Kulturarbeit das Christentum sich
— nicht nur duBerlich — als Weltreligion behaupen konnte,
so ist dies eine Erscheinung, welche ihrerseits der wissen-
schaftlichen Kritik bedarf. Hier setzen neue Forschungen
und Betrachtungen ein. ' )

3. Die psychologische Religionskritik.

Zunéchst ist festzustellen, daB man auf dieser Stufe nicht
mehr polemisiert.®) Die dogmatischen Behauptungen der
Religionen sind léingst als Phantasien erkannt, und man ver-
sucht nur mehr wissenschaftlich festzustellen, wie derartige
Phantasien zustande kommen konnten. Hirngespinste wider-
legt man nicht. Hingegen ist es stellenweise interessant,
ihre Entstehung psychologisch zu verfolgen. Einerseits lie-
fert das Seelenleben krankhaft veranlagter Menschen wert-

volle Aufklirungen (vgl. Prof. Freud, «Totem und Tabu»),

andererseits kommen auch Massensuggestionen seelisch nor-
maler Menschen in Betracht. (Vgl. Wilhelm Wundt, «Vol-
kerpsychologie», Band 4.)

Die psychologische Religionskritik befaBt sich mlt der
Analyse der religiosen Offenbarungen (vgl. Miiller-Freien-
fels, «Psychologie der Religion»), mit den Erscheinungen der
religiosen Ekstase, mit den Mythen und Kulten usf., ohne
Riicksicht auf ein bestimmtes Religionsbhekenntnis. Die Re-
ligion wird als eine Art Kinderkrankheit betrachtet, welche
durch die fortschreitende seelische Entwicklung iiberwunden
wird.

‘Wenn die RehglonSvphlloso.phle einst die Uebereinstim-
‘mung der Volker in der Verehrung irgendeines Gottes als
Beweis fiir die Existenz eines hochsten Wesens gehalten hat
(Beweis e consensu gentium), so ist fiir die Religionspsycho-
logie gerade dieser Umstand, da8 bei allen Naturvilkern
irgendwelche religiose Vorstellungen zu finden sind, ein Be-
‘weis, daB wir es mit einer im Seelenleben der Menschen
verankerten Trdumerei zu tun haben, genau so, wie gewisse
erotische (geschlechtliche) und Mirchenvorstellungen bei
‘allen Naturvolkern wiederkehren.

So wenig wir aus der Aehnlichkeit der Mérchen schlies-
sen werden, daB es jemals z. B. sprechende Tiere gegeben
‘hat," so wenig haben wir irgendeine Veranlassung, aus der
Uebereinstimmung der Helden- und Gottersagen mehr her-
auszulesen, als daB gewisse Naturerscheinungen (z. B. die
befruchtende Kraft. der Sonne, das, SprieBen der Pflanzen,
die zerstorende Kraft des Sturmes usf) ‘dle Phantasie de1

) Vgl. Frazer «The-golden Bough», London, 1900
%) Polemik = logischer Wettstreit.

Menschen zu allen Zeiten und auf der ganzen Erde in glei-
cher Weise erregt haben.
In diesem Sinne hat die psychologische Rehmonsl\utll\
nebenbei auch eine 1ehg10nszelst01ende Wirkung.
(SchluB folgt.)

Aus der Zeit des [chweizerifchen Kulturkampfes
1863—1888.
Von Ernfried Eduard Kluge.

Was wir an Literatur iiber diese interessante, die Ge-
miiter der damaligen Zeit arg erhitzende Epoche der Schwei-
zergeschichte besitzen, beschrinkt sich meines Wissens auf:
eine kleine Anzahl von Broschiiren und Flugschriften, die
meist jedoch tendenzids gefidrbt sind. Eine zusammenfas-
sende, erschopfende Darstellung fehlt uns noch immer. Da
es aber auch fiir weitere Kreise — namentlich heute, wo sich
um die Schulfrage auch wieder ein «Kulturkampf» abspielt
— gut und lehrreich ist, Dinge, die in der Vergangenheit
liegen, sich vor Augen zu halten, will ich hier in kurzen Zii-
gen versuchen, ein Bild jener Ereignisse zu zeichnen. Auf
Vollstindigkeit kann ich dabei keinen Anspruch erheben,
denn in der kurzen Zeit, die mir fiir diese Arbeit aufzuwen-
den moglich war, war es ausgeschlossen, alle Materialien
und Quellen zu durchgehen, geschweige denn zu verarbeiten.
Ich beschrénke mich deshalb auf die Heraushebung der drei
Hauptmomente in diesen Wirren. Es sind dies der «Lachat-
Handel» im Bistum Basel, der <<Kulturkampf im Jura» und
der «Mermillod-Handel» in Genf», die ich, obwohl sie neben-
einander laufen und z. T. sogar 1ne1nande1g1e1fen getrennt
zu behandeln gedenke.

: 1. Der «Lachat-Handel>.

Der schweizerische Kulturkampf nahm seinen Anfang
im Bistum Basel, doch wollen wir seine Ereignisse richtig
verstehen, miissen wir einen Blick zuriickwerfen auf seine
Vorgeschichte. Als nihere Erkldrung finden wir dann die
Unfehlbarkeitserkldarung des Papstes Pius IX. vom 18. Juli
1870.

Papst Pius IX., der den <heiligen Stuhl» volle 32 Jahre,
von 1846 bis 1878, inne hatte, ist eine der bemerkenswerte-
sten Gestalten in der ganzen Reihe der Pépste. Bei seiner
Besteigung des h. Stuhles als liberaler Papst sich aufspie-
lend, wurde er in der Folgezeit einer der fanatischesten Ver-
fechter romischer Ideen und Pldne und fiihlte sich berufen,
die ganze Welt wieder unter seine Herrschaft zu zwingen.
Er wihnte sich unter dem besonderen Schutz der Jungfrau
Maria, schrieb sich Wunderkrifte zu und stand génzlich un-
ter dem EinfluB der Jesuiten. Dies war von ausschlaggeben-
der Bedeutung nicht nur fiir seine pépstliche Herrschaft,
sondern fiir das Kultur- und Staatsleben iiberhaupt, speziell
fiir das Verhiltnis von Staat und Kirche. Ueberraschende
Erfolge errang er in Oesterreich, indem es ihm gelang, durch
Vertrige mit reaktioniiren Regierungen die Aufsicht des
Staates iiber die Geistlichkeit griBtenteils ganz zu beseitigen
und dieser dadurch eine selbstherrliche Stellung zu verschaf-

. fen, die dann bis in die neueste Zeit hinein weidlich ausge-

niitzt wurde. Auch in protestantischen Lédndern verbreitete
sich sein EinfluB, indem er die dort proklamierte Glaubens-

_freiheit echt jesuitisch sich zu Nutze zog und all sein Stre-

ben daran setzte, diese Gebiete wieder unter seine Horigkeit
zu bringen.

Am 8. Dezember 1864 uberraschté er die Welt mit einem
Rundschreiben an die Patriarchen, Primaten, Erzbischofe,
Bischofe, Priester und an alle Gldubigen, in welchem er zur
Verhiitung von irrtiimlichen Vorstellungen iiber die Ziele
und Ansichten des romischen Katholizismus, seine Stellung
zur Wissenschaft, zum modernen Staat, zur ganzen moder-
nen Gesellschaft darlegte. Im AnschluB an diese «Encyclica»
erlieB er ein Verzeichnis von achtzig auf die Religion, die
Wissenschaft und das biirgerliche Leben beziigliche «Irr-
lehren der Neuzeit». Ueber seine Ziele und Ansichten konnte
nun tatséchlich .nicht mehr der geringste Zweifel bestehen,

‘denn mit diesen hbeiden Ergiissen stellte er sich auf den
St-andpunkt der mittelalterlichen, pépstlichen Usurpatoren.

«Kraft seines apostolischen Amtes» verwarf, verdammte und
verurteilte der Papst: die Glaubens- und Gewissensfreiheit
als einen Wahnsinn, das Staatliche Aufsichtsrecht iiber Geist-
lichkeit und Kirche als: eine Irrlehre. Er verlangte vollstén-,



Nr. 7 GEISTESFREIHEIT -89

dige Unterwerfung der Wissenschaft und des biirgerlichen
Lebens unter die pépstliche Autoritit, und alles, was diesem
Ansinnen widerstrebte, ward mit dem Anathema belegt. Er
verdammte die Zivilehe, die Jugenderziehung und besonders
die Schule ohne die geistliche, d. h. romisch-katholische Fiih-
rung und Aufsicht — — —.

Das war nichts anderes als eine Kriegserklirung an die
ganze moderne Welt. Gegen diese Kundgebungen des Ulira-
montanismus protestierten denn auch die Regierungen der
Kantone Thurgau und Aargau und verboten die amtliche
Publikation. Die klerikale Presse hatte sie jedoch bereits in
alle Familien gelangen lassen. Im allgemeinen wurde das
pipstliche Schreiben anfangs als harmlos, ohne praktische
Bedeutung angesehen und beléchelt. Als dann aber am
18. Juli 1870 in der sog. «Unfehlbarkeitserklirung des hl.
Vaters» die katholische Kirche sich erst recht wieder in «das
Kleid mittelalterlichen Absolutismus’> gehiillt hatte, erregte
dies auch in der Schweiz Aufsehen, da das neue Dogma auch
fiir unser Land von nachhaltlgstem Einflusse werden muBte.
Inshesondere waren es in der Bundesverfassung niederge-
legte Grundsétze, die von diesen tiiberspannten pépstlichen
Aspirationen in Mitleidenschaft gezogen wurden, so vor
allem die Bestimmungen iiber den AusschluB der Jesuiten.
War doch der Papst durchaus zum Werkzeug der Gesell-
schaft Jesu geworden.” Ihre Umtriebe hatten sich schon
hiufig genug auch wieder in der Schweiz bemerkbar ge-
macht. So wurde z." B. entgegen dem ausdriicklichen Ver-
bot — Artikel 58 der Bundesverfassung — in Freiburg,
Schwyz und Brig versucht, die Jesuitenkollegien ihren frii-
heren Besitzern in die Hénde zu spielen. Sogar Offentlich
wagten diese (die Jesuiten) aufzutreten. Im November 1865
predigten sie munter im ganzen Kanton Freiburg. Die
Sprache in verschiedenen «Hirtenbriefen> wurde wegwerfend
und anmaBend, wenn es sich um Beziehungen zu den Staats-
behorden und Staatsgesetzen handelte. — An diesen Um-
trieben gegen Verfassung und Gesetz hatte auch der pépst-
liche Gesandte, der Nunzius in Luzern, starken Anteil. So
verlangte er 1864 in Luzern die Wiederherstellung der K16-
ster, Aufhebung der Gesetzte betreffend die gemischten
Ehen, sowie der weltlichen Verwaltung der Kirchengiiter
usw. Kein Wunder, daB man in der Schweiz durch dieses
Dogma neue pipstliche Einmischungen in die Grundsitze
der schweizerischen Bundesverfassung erwartete, so z. B.
hauptséchlich betr. das Verbot der Einfilhrung geistlicher
Ausnahmegerichte, die PreBfreiheit und das Petitionsrecht,
die Gleichheit in der Gewissens- und Religionsfreiheit, die
Polizeihoheit, insbesondere aber auch betr. das Oberauf-
sichts- und Kontrollrecht des Staates iiber kirchliche Erlasse
behufs Vorbeugung gegen innere Kimpfe und Unruhen.

Die Ditzesankonferenz des Bistums Basel, dem die Kan-
tone Basel, Bern, Solothurn, Aargau, Luzern, Zug und Thur-
gau angehorten, stellte deshalb am 18. August 1870 unter
Berufung auf die staatlichen Hoheitsrechte an den.Bischof
Eugen Lachat das Begehren, er mochte von der Verkiindi-
gung dieses Dogmas Umgang nehmen. - Wohl hatte dieser
bei seinem Amtsantritt am 80. November 1863 — gleich sei-
nen Vorgingern — in einem Eide gelobt:

«Ich schwore und gelobe auf das hl Evangehum

Treue und Gehorsam den -Regierungen der Kantone, aus

welchen das Bistum Basel besteht. Ueberdies gelobe ich,

weder in noch auBer der Schweiz ein Einverstéindnis-zu
pflegen, an einem Ratschlage teilzunehmen, und eine
verdichtige Verbindung zu unterhalten, welche die. 6f-
fentliche Ruhe gefihrden konnte, und sollte ich je Kunde
erhaltern von einem dem Staate schiidlichen Anschlage,
sel es in meiner Ditzese oder anderswo, so: Werde ich die

Regierung davon in Kenntnis setzen.»

: Der Bischof leistete der an thn ergangenen -Aufforde-
rung keine Folge, wie er auch schon bei den friiheren Erlas-
sen des Papstes vom 8. Dezember- 1864 nichts Eiligeres zu
tun gewuBt hatte, als in einem Hirtenschreibén «Encyclica»
und «Syllabus» seinen Dibzesanen mitzuteilen und ‘sie ihnen
«als die ewigen Grundsitze des Rechtes und der Gerechtig-
keit> einzuprédgen. Zwar hielt er diesmal mit der Verkiindi-
gung des neuen Dogmas bis zum 6, Februar 1871 zuriick,
kiimmerte sich aber wenig darum, daB ihm einige kantonale
Regierungen — vor allem Aargau — gestiitzt auf das Placet-
recht, die obrigkeitliche Genehmigung fiir die angeordnete
Publikation des Unfehlbarkeits-Dogmas verweigerten und
dessen amtliche Bekanntmachung verboten. Auch der Kan-
ton Bern erlieB einen energischen Protest, in dem folgender
Wortlaut besonders hervorzuheben ist:

.Nun ist dasselbe (das Unfehlbarkeits-Dogma) aber
durchaus unvereinbar mit dem staatlichen Hoheitsrecht in
kirchlichen Angelegenheiten und in seinen Konsequenzen
mit der staatlichen Ordnung iiberhaupt. Wir miissen des-
halb energisch dagegen protestieren, daB im Kanton Bern
diese neue verwerfliche Lehre eingefiihrt und zur allgemei-
nen Verpflichtung der Bistumsangehorigen gebracht werde, .
und Thnen unsern festen Entschluf kundgeben, daB wir mit
allen uns zu Gebote stehenden Mitteln allfdllige aus jenem
Dogma hergeleitete Uebergriffe der kirchlichen Behorden zu
verhindern Willens sind.»

Die Antwort Lachats darauf war, daB er zwei romisch-
katholische Geistliche, die den Mut hatten, zu erklidren, daB
sie den Glauben an die «pépstliche Unfehlbarkeit> mit ihrem
Gewissen nicht vereinen koénnten, ihres Amtes entsetzte.

(Fortsetzung folgt.)

(SchluB) Selbstdenken.

(Aus «Parerga und Paralipomena», II. Band
von Arthur Schopenhauer.)
§ 262.

Die Leute, welche ihr Leben mit Lesen zugebracht und ihre
Weisheit aus Biichern geschopft haben, gleichen denen, welche
aus vielen Reisebeschreibungen sich genaue Kunde von einem
Lande erworben haben. Diese koénnen iiber vieles Auskunft er-
teilen, aber im Grunde haben sie doch keine zusammenhéngende,
deutliche, griindliche Kenntnis von der Beschaffenheit des Lan-
des. Hingegen die, welche ihr Leben mit Denken zugebracht
haben, gleichen solchen, die selbst in jenem Lande gewesen sind:
sie allein wissen eigentlich. wovon die Rede ist, kennen die Dinge
dort im ‘Zusammenhang und sind wahrhaft darin zu Hause.

§ 263.

Zu einem Selbstdenker verhilt sich der gewohnliche Biicher-
philosoph, wie zu einem Augenzeugen ein Geschichtsforscher:
Jener redet aus eigener, unmittelbarer Auffassung der Sache.
Daher stimmen alle Selbstdenker im Grunde doch uberem und
ihre Verschiedenheit entspringt nur aus der des Standpunktes,
wo aber dieser nichts &ndert, sagen sie alle dasselbe. Denn sie
segen bloss aus, was sie 0b1ekt1v aufgefasst haben. - Oft habe ich
Siitze, die ich, ihrer Paradoxie wegen, nur_ zaudernd vor das
Publlkum blachte nachmals. zu meinem 'freudigen Erstaunén, in
alten Werken grosser Minner ausgesprochen gefunden.” — Der
Biicherphilosoph hingegen berichtet, was dieser gesagt und je-
ner gemeint und was dann wieder ein anderer eingewandt hat
usw. Das vergleicht er, wigt es ab, kritisiert es -und sucht so
hinter die Wahrheit der Sache zu kommen; wobei er dem kriti-
schen Geschichtsschreibér ganz dhnlich wird. So wird ei z. B.
Untersuchungen austellen, ob Leibnitz wohl, zu irgendeineér Zeit,
auf eine Weile, ein Spinozist gewesen sei u. dgl. m. Recht deut-
liche Beispielé zu dem hier Gesagten liefern dem- kuriosen Lieb-
haber Herbarts <Analytische. Beleuchtung der Moral und des
Naturrechts», im gleichen dessen.«Briefe <iber die Freiheits. —

Man konnte sich wundern iiber die viele Miihe, die so einer sich
gibt; da es scheint, dass, wenn er nur die Sache selbst ins Auge
fassen wollte, er durch ein wenig Selbstdenken selbst zum Ziele
gelangen wiirde. Allein damit hat es einen kleinen Anstand, in-
dem solches nicht von unserem Willen abhingt: man kann jeder-
zeit sich hinsetzen und lesen; nicht aber — und denken. Es ist
nédmlich mit Gedanken wie mit Menschen: man kann nicht im-
mer, nach Belieben, sie rufen lassen, sondern muss abwarten,
dass sie kommen. Das Denken iiber einen Gegenstad muss sich
von selbst einstellen, durch ein gliickliches, harmonierendes Zu-
sammentreffen des dussern Anlasses und der innern Stimmung
und Spannung; und gerade das ist es, was jenen Leuten nie kom-
men will. Dies findet seine Erlduterung sogar an den unser per-
sonliches Interesse betreffenden Gedanken. Wenn wir in einer
solchen Angelegenheit einen Entschluss zu fassen haben, kénnen
wir nicht wohl zu beliebig gewiihlter Zeit uns dazu hinsetzen, die
Griinde iiberlegen und nun beschliessen; denn oft will gerade
dann unser Nachdenken dariiber nicht standhalten, sondern
schweift ab zu andern Dingen, woran ‘hisweilen sogar der Wider-
wille an der Angelegenheit schuld ist. Da sollen wir es nicht er-
zwingen wollen, sondern abwarten, dass auch dazu die Stimmung
sich von selbst einstelle; sie wird es oft unvermutet und wieder-
holt, und jede zu verschiedener Zeit verschiedene Stimmung
wirft ein anderes Licht auf die Sache. Dieser langsame Hergang
ist es, den man unter dem Reifen der Entschliisse versteht. Denn
das Pensum muss verteilt werden, manches frither Uebersehene
fillt uns dadurch ein, und auch der Widerwille wird sich dabei
verlieren, indem die Sachen, deutlicher ins Auge gefasst, meistens
viel ertriglicher erscheinen. — Ebenso nun im Theoretischen will
die gute Stunde abgewartet sein und ist sogar der grosste Kopf
nicht jederzeit zum' Selbstdenken fahig.. Daher tut er--wohl; die
iibrige Zeit zum Lesen zu benutzen, als welches, wie. gesagt, ein
Surrogat des eigenen Denkens-ist und dem Geiste. Stoff zufiihrt,
indem dabei ein anderer fiir uns denkt; wiewohl stets auf eine
Weise, .die nicht die unsrige ist. Dieserhalb eben. soll man.nich$
zu viel lesen, damit nicht der Geist sich an das Surrogat. gewohne



	Aus der Zeit des schweizerischen Kulturkampfes 1863 - 1888 [Teil 1]

