
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 3 (1924)

Heft: 7

Artikel: Religion und Wissenschaft : [Teil 5]

Autor: Hartwig, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 7 ZÜRICH, 31. Juli 1924

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 7. Jahrgang

Erscheint monatlich Jj* Daß allem Volh aus bittrer Not Erlösung werd' auf Erden,

W soll ihm zu seines Leibes Brot auch geist'ge Kost noch werden ;

Geschäftsstelle: W soll Wahn und Aberglaubens Nacht sich allgemach erhellen,
A. Binder, Fischerweg 3ß Basel ßjs muß Bildung sich mit Wissens Macht zu schönem Bund gesellen.

Postcheckkonto V 6915 Q Aus „ Sladielbeeren " von Rudolf Mettler.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 5.- (für Mitglieder der
F.V.S. Fr. 4.-), halbjährlich Fr. 2.50

(für Mitglieder Fr. 2.-)
Insertionspreis :

Die Millimeterzeile oder deren
Raum 8 Rp.

Religion und Wissenfdiaft.
Von Professor Theodor Hartwip.

(Fortsetzung.)
1. Die philosophische Religionskritik.

Die metaphysische? Epoche, welche in ihren Methoden
selbst noch nicht auf dem Boden der Erfahrung stand, hat
nicht die Frage aufgeworfen, ob die religiösen Ueberlieferun-
gen den beobachteten Tatsachen überhaupt entsprechen,
sondern die dogmatischen Annahmen der Kirche nur vom
Standpunkte der Denkmöglichkeit überprüft.

Die philosophische Religionskritik erhielt ihre Anregungen
durch die Religionsphilosophen, welche sich zumeist

damit befaßten, für die religiösen Dogmen Vernunftgründe
zu ersinnen. In dem Mittelpunkte dieser Religionsphilosophien

standen die sogenannten Gottesbeweise. Daher befaßte
sich auch die philosophische Religionskritik in erster Linie
mit diesen. (Vgl. Kant, «Religion innerhalb der Grenzen der
reinen Vernunft.»)

Die wichtigsten dieser Gottesbeweise waren die folgenden:

a) Der ontologische Beweis.1) Weil wir ein vollkommenes,

größtes absolutes Wesen zu denken vermögen, darum
muß es auch existieren.»

Die philosophische Religionskritik lehnt diesen Beweis
aus logischen Gründen ab, denn er stützt sich auf eine
unstatthafte Gleichsetzung von Denken und Sein. Der gesunde
Menschenverstand belastet sich nicht mit solchen .logischen
Finessen, sondern sagt einfach: Mit gleichem Rechte könnte
man auch die Eristenz eines Pegasus behaupten.

b) Der kosmologische Beweis.2) Die Eristenz Gottes wird
aus der Existenz der Welt abgeleitet, indem Gott als
Ursache der Welt gesetzt wird.

Der gesunde Menschenverstand antwortet auf diesen
Beweis, daß uns nichts hindern kann, weiter zu fragen und
auch nach einer Ursache Gottes zu forschen.

Die philosophische Religionskritik hat die Sache — nach
ihrer Meinung — gründlicher angepackt: Der Begriff der
Ursache ist uns nur aus der Welt der Erscheinungen
bekannt und wir haben kein Recht, ihn auf eine außer derselben

liegende Ursache anzuwenden.
Streng wissenschaftlich müssen wir heute den Ursachenbegriff

als solchen überhaupt ablehnen. Denn alle Vorgänge
in der Natur sind nur Umwandlungsprozesse. Von einem
«Schaffen» kann überhaupt nicht gesprochen werden, daher
ist der kosmologische Beweis nicht nur logisch, sondern auch
empirisch (erfahrungsmäßig) unstatthaft.

c) Der teleologische Beweis.3) Die Zweckmäßigkeit' in
der Natur lasse auf die Intelligenz eines Welturhebers
schließen.

Seit Darwin betrachten wir die Zweckmäßigkeit der Natur

als etwas auf Grund der natürlichen Auslese Gewordenes.
Die philosophische Religionskritik hat der, Zweckmäßigkeitsauffassung

eine mechanistische Erklärung der Natur gegen-

*) Ontologie Die Lehre vom Sein.
a) Kosmos Welt.
3) telos Zweck. Teleologie Lehre von den Zwecken.

übergestellt, wonach die Ordnung im Kosmos durch die den
Dingen innewohnenden Eigenschaften verbürgt sei.

Dieses Argument wird auf einen Gläubigen nicht sehr
überzeugend wirken, denn ihm mögen auch die den Dinge
«innewohnenden» Eigenschaften als etwas gottgewoK
Zweckmäßiges erscheinen. In Darwinschem Sinne lösen
sich auch diese Zweifel, denn die Dinge samt ihren
Eigenschaften sind nur Produkte der Anpassung an äußere
Verhältnisse (z. B. an bestimmte Temperaturen), also der nat " -
liehen Auslese. (Vgl. das periodische System der Elemente
in der Chemie.)

d) Der moralische Beweis nimmt an, daß jeder Mensch
ein angeborenes Sittengesetz in sich trage, woraus auf einen
Gott als Urheber dieses Gesetzes geschlossen wird.

Kant, der die Unhaltbarkeit der drei vorhergehenden
Beweise mit logischer Schärfe nachgewiesen hat, hält den
moralischen Gottesheweis als für den einzig möglichen. Für
Kant ist eben die Moral etwas Gegebenes. Seit der Begründung

der Moral durch praktische utilitarische und eudämo-
nistische Erwägungen4) wird auch dieser Beweis von
philosophischer Seite abgelehnt.

In gleicher Weise hat sich die philosophische Religionskritik

mit den übrigen Vorstellungen und Begriffen
(Unsterblichkeit, Offenbarung, Wunder usw.) befaßt und ihren
«Wahrheitsgehalt» überprüft, d. h. den Geist der religiösen
Spekulation durch den Geist der phlosophischen Spekulation

bekämpft. Religion und Philosophie haben eigentlch
beide nur zu beweisen gesucht, was sie von vornherein als
bestehend annahmen; sie haben aus allen Begriffen logisch
abgeleitet, was in der Definition dieser Begriffe bereits
enthalten war.

Die philosophische Religionskritik ist heute so gut wie
erledigt. Die haarspalterischen Disputationen (Redekämpfe)
haben ihren Reiz verloren. Die Schärfe der Logik allein
reicht als Argument nicht mehr aus, unser positivistisches
Denken läßt sich nur mehr durch Folgerungen aus Tatsachen
überzeugen.

2. Die historische Religionskritik.
In dem Maße, als die idealistische Philosophie durch

materialistische Strebungen zersetzt wurde, beginnt die
Religionskritik ihr Rüstzeug dem Tatsachenmaterial zu
entnehmen. Und zwar beginnt sie mit der Durchforschung des
geschichtlich gegebenen Tatbestandes.

Den kräftigsten Vorstoß gegen das dogmatische
Gebäude der Religion unternahmen David Friedrich Strauß
(Das Leben Jesu,' kritisch bearbeitet» 1835) und Feuerbach*)
(«Wesen des Christentums» 1841). In einem Artikel über
Strauß sagte einmal Franz Mehring, daß dessen Bibelkritik
auf die Reaktionäre gewirkt habe wie ein Kanonenschuß
auf ein nur mit Spießen und Schwertern bewaffnetes Ritterheer.0)

Dieser neuen Waffe war der Klerikalismus nicht
gewachsen, umsoweniger, als alle ehrlichen, also freisinnigen

4) Utilitarismus Lehre vom Nützlichen. Eudämonismus
Glückseligkeitslehre.

5) Vgl. «Ludwig Feuerbach» in «Freier Gedanke», 15. November
1922,'
6) Vgl. Otto Jenssen, «Zur Sozialgeschichte» des Christentums».

(Monistische Monatshefte 1922, Nr. 1.)



38 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

Theologen zugeben mußten, daß eine wirklich wissenschaftliche

Bibelkritik an den hisotrisch gegebenen Tatsachen
nicht achtlos vorübergehen könne.

Die historische Religionskritifc hat mit unwiderleglicher
Schärfe den Beweis geliefert, daß alle Glaubenssätze des
Christentums älteren Religionssystemen entnommen wurden,

daß alle Legenden, welche sich auf den angeblichen
Religionsstifter Jesus beziehen, dem altindischen Agnikult, dem
Buddhismus, Mithraismus usf. entstammen, so daß der
dichterische Aufbau des neuen Testaments nunmehr klar zutage
liegt.

Auch das alte Testament wurde durchforscht und sein
Zusammenhang mit älteren (folkloristischen)
Religionssystemen7) aufgedeckt, wodurch sich manche Widersprüche
(z. B. zwischen dem ersten und zweiten 'Kapitel des ersten
Buches Moses) mühelos erklären ließen. In dem großen
Prozeß vom Werden und Vergehen der Religionen sind
Judentum und Christentum nur vorübergehende Epochen. Die
Kirche bemüht sich daher vergebens, ihren Dogmen
Ewigkeitswert zuzusprechen.

Die historische Religionskritik hat Stück für Stück des
stolzen Glaubensgebäudes abgetragen. Schließlich gelang es
Drews, sogar die Person Christi in Frage zu stellen, währ-
rend sich die früheren Religionskritiker (z. B. Ernst Renan)
damit begnügt hatten, Jesus zu vermenschlichen, also nur
seiner Göttlichkeit zu entkleiden.

Die historische Religionskritik entsprach der Argumentation

einer bestimmten Denkepoche und hat in. dem Kampf
der Freidenker gegen die Kirche wesentliche Dienste geleistet.

Wenn trotz dieser Kulturarbeit das Christentum sich
— nicht nur äußerlich — als Weltreligion behaupen konnte,
so ist dies eine Erscheinung, welche ihrerseits der
wissenschaftlichen Kritik bedarf. Hier setzen neue Forschungen
und Betrachtungen ein.

3. Die psychologische Religionskritik.
Zunächst ist festzustellen, daß man auf dieser Stufe nicht

mehr polemisiert.8) Die dogmatischen Behauptungen der
Religionen sind längst als Phantasien erkannt, und man
versucht nur mehr wissenschaftlich festzustellen, wie derartige
Phantasien zustande kommen konnten. Hirngespinste widerlegt

man nicht. Hingegen ist es stellenweise interessant,
ihre Entstehung psychologisch zu verfolgen. Einerseits
liefert das' Seelenleben krankhaft veranlagter Menschen wertvolle

Aufklärungen" (vgl. Prof. Freud, «Totem und Tabu»),
andererseits kommen auch Massensuggestionen seelisch
normaler Menschen in Betracht. (Vgl. Wilhelm Wundt,
«Völkerpsychologie», Band 4.)

Die psychologische Religionskritik befaßt sich mit der
Analyse der religiösen Offenbarungen (vgl. Müller-Freieniels,

«Psychologie der Religion»), mit den Erscheinungen der
religiösen Ekstase, mit den Mythen und Kulten usf., ohne
Rücksicht auf ein bestimmtes Religionsbekenntnis. Die
Religion wird als eine Art Kinderkrankheit betrachtet, welche
durch die fortschreitende seelische Entwicklung überwunden
wird.

Wenn die Religionsphilosophie einst die Uebereinstimmung

der Völker in der Verehrung irgendeines Gottes als
Beweis für die Existenz eines höchsten Wesens gehalten hat
(Beweis e consensu gentium), so ist für die Religionspsycho-
logie gerade dieser Umstand, daß bei allen Naturvölkern
irgendwelche religiöse Vorstellungen zu finden sind, ein
Beweis, daß wir es mit einer im Seelenleben der Menschen
verankerten Träumerei zu tun haben, genau so, wie gewisse
erotische (geschlechtliche) und Märchenvorstellungen bei
allen Naturvölkern wiederkehren.

So wenig wir aus der Aehnlichkeit der Märchen schlies-
sen werden, daß es jemals z. B. sprechende Tiere gegeben
hat, so wenig haben wir irgendeine Veranlassung, aus der
Uebereinstimmung der Helden- und Göttersagen mehr
herauszulesen, als daß gewisse Naturerscheinungen (z. B. die
befruchtende Kraft, der Sonne, das, Sprießen -der Pflanzen,
die zerstörende Kraft des Sturmes usf.) die Phantasie der

T) Vgl. Fräser «The golden Bough», London 190P. ¦

8) Polemik logischer Wettstreit.

Menschen zu allen Zeiten und auf der ganzen Erde in
gleicher Weise erregt haben.

In diesem Sinne hat die psychologische Religionskritik
nebenbei auch eine religionszerstörende Wirkung,

(Schluß folgt.)

Aus der Zeit des fdiweizerifdien Kulturkampfes
1863—1888.

Von Ernfried Eduard Kluge.
Was wir an Literatur über diese interessante, die

Gemüter der damaligen Zeit arg erhitzende Epoche der
Schweizergeschichte besitzen, beschränkt sich meines Wissens aui
eine kleine Anzahl von Broschüren und Flugschriften, die
meist jedoch tendenziös gefärbt sind. Eine zusammenfassende,

erschöpfende Darstellung fehlt uns noch immer. Da
es aber auch für weitere Kreise — namentlich heute, wo sich
um die Schulfrage auch wieder ein «Kulturkampf» abspielt
— gut und lehrreich ist, Dinge, die in der Vergangenheit
liegen, sich vor Augen zu halten, will ich hier in kurzen
Zügen versuchen, ein Bild jener Ereignisse zu zeichnen. Auf
Vollständigkeit kann ich dabei keinen Anspruch erheben,
denn in der kurzen Zeit, die mir für diese Arbeit aufzuwenden

möglich war, war es ausgeschlossen, alle Materialien
und Quellen zu durchgehen, geschweige denn zu verarbeiten.
Ich beschränke mich deshalb auf die Heraushebüng der drei
Hauptmomente in diesen Wirren. Es sind dies der «Lachat-
Handel» im Bistum Basel, der «Kulturkampf im Jura» und
der «Mermillod-Handel» in Genf», die ich, obwohl sie
nebeneinander laufen und z. T. sogar ineinandergreifen, getrennt
zu behandeln gedenke.

/. Der «Lachat-Handel».
Der schweizerische Kulturkampf nahm seinen Anfang

im Bistum Basel, doch wollen wir seine Ereignisse richtig
verstehen, müssen wir einen Blick zurückwerfen auf seine
Vorgeschichte. Als nähere Erklärung finden wir dann die
Unfehlbarkeitserklärung des Papstes Pius IX. vom 18. Juli
1870. •

Papst Pius IX., der den «heiligen Stuhl» volle 32 Jahre,
von 1846 bis 1878, inne hatte, ist eine der bemerkenswertesten

Gestalten in der ganzen Reihe der Päpste. Bei seiner
Besteigung des h. Stuhles als liberaler Papst sich aufspielend,

wurde er in der Folgezeit einer der fanatischesten
Verfechter römischer Ideen und Pläne und fühlte sich berufen,
die ganze Welt wieder unter seine Herrschaft au zwingen.
Er wähnte sich unter dem besonderen Schutz der Jungfrau
Maria^ schrieb sich Wunderkräfte zu und stand gänzlich unter

dem Einfluß der Jesuiten. Dies, war von ausschlaggebender
Bedeutung nicht nur für seine päpstliche Herrschaft,

sondern für das Kultur- und Staatsleben überhaupt, speziell
für das Verhältnis von Staat und Kirche. Ueberraschende
Erfolge errang er in Oesterreich, indem es ihm gelang, durch
Verträge mit reaktionären Regierungen die Aufsicht des
Staates über die Geistlichkeit größtenteils ganz zu beseitigen
und dieser dadurch eine selbstherrliche Stellung zu verschaffen,

die dann bis in die neueste Zeit hinein weidlich ausgenützt

wurde. Auch in protestantischen Ländern verbreitete
sich sein Einfluß, indem er die dort proklamierte Glaubensfreiheit

echt jesuitisch sich zu Nutze zog und all sein Streben

daran setzte, diese Gebiete wieder unter seine Hörigkeit
zu bringen.

Am 8. Dezember 1864 überraschte* er die Welt mit einem
Rundsohreiben an die Patriarchen, Primaten, Erzbischöfe,
Bischöfe, Priester und an alle Gläubigen, in welchem er zur
Verhütung von irrtümlichen Vorstellungen über die Ziele
und Ansichten des römischen Katholizismus, seine Stellung
zur Wissenschaft, zum modernen Staat, zur ganzen modernen

Gesellschaft darlegte. Im Anschluß an diese «Encyclica»
erließ er ein Verzeichnis von achtzig auf die Religion, die
Wissenschaft und das bürgerliche Leben bezügliche
«Irrlehren der Neuzeit». Ueber seine Ziele und Ansichten konnte
nun tatsächlich nicht mehr der geringste Zweifel bestehen,
denn mit diesen beiden Ergüssen stellte er sich auf den
Standpunkt der mittelalterlichen, päpstlichen Usurpatoren,
«Kraft seines apostolischen Amtes» verwarf, verdammte und
verurteilte der Papst: die .Glaubens- und Gewissensfreiheit
als einen Wahnsinn, das staatliche Aufsichtsrecht über
Geistlichkeit und Kirche als. eine Irrlehre. Er verlangte vollstän-


	Religion und Wissenschaft : [Teil 5]

