Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 6

Artikel: Tolleranz und Christentum

Autor: Apostata, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407098

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

36 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

zum Ausdruck. Die Naturmystik, ein Gefiihl des inneren
Verbundenseins mit dem sichtbaren All, trieb einen Franz
von Assisi (18. Jahrhundert) zur Dichtung seines beriihmten
Sonnengesanges, in welchem er «Bruder» Mond und «Schwe-
ster» Sonne zum Preise des Hochsten auffordert und selbst
den Tod als seinen <eiblichen Bruder» anspricht. Vervoll-
stdndigt wird das Bild der christlichen Mystik durch die
Verehrung Mariens, der «Himmelskonigin» der «mystischen
Rose» (wie sie in einer alten Litanei genannt wird). Hier
zeigen sich #dhnliche Auswirkungen des Zusammenhanges
zwischen Erotik und Mystik, wie sie schon die augustinischen
Wendungen von der «Umarmung Gottes», von dem <«Hin-
gerissenwerden zu Gott> und zum «Seelenbrautigam» Chri-
stus verraten. Luther bedient sich des gleichen Ausdrucks,
und fromme Klosterfrauen tragen zum Zeichen ihrer Ver-
méihlung mit Christus einen Ring am Finger. Im Bereiche
der seelischen Innerlichkeit, welche in allen solchen Féllen
der in Rede stehende Name Mystik deckt, werden zwei Sei-
ten sichthar: eine Verstandes- und eine Gefiihlsseite. Auf
seinen- Wesensaufbau hin betrachtet, befindet sich der My-
stiker in einem glutenvollen (ekstatischen) Zustand der Er-
griffenheit von den mit seinem inneren Auge angeschauten
Wirklichkeiten. Nach beseligender Lebensgemeinschaft mit
diesen geht sein ganzes Verlangen. Auf dem Gipfel des
AuBersichseins, d. h. der Ekstase, vermeinte der mystische
Mensch seine Gottheit zu «schauen» und gleichzeitig unmit-
telbar «eins» mit ihr zu werden.

Vorstellen und Fithlen gingen also im Mystiker eine be-
stimmte Beziehung ein. Hierbei kann sich die Vorstellung,
die Schauung (Intuition, lateinisch) in gréBerer oder gerin-
gerer Entfernung von der gewolinten und kritischen, verstan-
desmiBig-strengen Erfassung einer Wirklichkeit befinden,
ja im extremen Falle der letzteren ganz entgegengesetzt sein.
Gerade in solchem moglichen Widerstreite wurzelt die Geg-
nerschaft des Verstandesmenschen, des Hiiters der Ratio
(Vernunft), des Intellekts wider alle Mystik. Aber die in
dem «alle» liegende Verallgemeinerung gilt es auf das ge-
bithrende MaB zuriickzuschrauben. In kurzer Formel ge-
sprochen: Mystik und Mystizismus sind zweierlei. Jene ver-
harrt im Bereiche gefiihlsm#Biger Innerlichkeit und leiht ihr
vorstellungsmé#Big eine Ausdeutung, welche das Gleichge-
wicht zwischen Kopf und Herz bewahrt. Dieser, der Mysti-
zismus, schwirmt iiber die kritisch aufzurichtenden Gren-
zen hiniiber und bedroht die Anspriiche einer richtigen
Setzung und Bestimmung von Wirklichkeiten. Es gibt, an-
ders gewendet, eine gesunde, den Vollklang menschlicher
Seelenkrifte gewihrleistende, geziigelte, und eine entartete,
dem Einklange menschlicher WesensduBerung gefihrliche,
ja widerstreitende Mystik (die der Verfasser soeben «Mysti-
zismus» geheiBen hat. Die Red.). Die entartete Erscheinungs-
form weckt die berechtigte Absage von seiten des wissen-
schaftlichen wirklichkeitsgetreuen Denkens, die gesunde da-
gegen lebt mit solchem Denken im Frieden; ja, in vielen Fél-
len ist sie iiberhaupt kein moglicher Gegenstand kritischen
Einspruchs. Kann etwa ein lyrisches Gedicht durch Wissen-
schaft «widerlegt> werden?® Oder die Schonheit einer Sym-
phonie? Kann man es dem Lyriker Goethe «im Namen der
Wissenschaft» verwehren, «im stillen Busch, in Luft und
Wasser» lebendige Wesen als seine «Briider» anzuschauen
und in die tiefe Brust der Natur «wie in den Busen eines
Freundes» zu blicken? Alle Lyrik, im Grunde alle Kunst
lebt von «Mystik», beriihrt als solche nicht die Kreise der
Wissenschaft, sofern sie nicht gegenstéindlich allgemeingiil-
tig «objektive» Wirklichkeiten erfassen, sondern innerlich
erlebte Gestalten sichtbar formen will. Der rechnende und
berechnende Verstand erweist sich unvermdgend, das ein-
fachste lyrische Gedicht hervorzubringen. Darum gilt es
die Rettung der Mystik sowohl gegeniiber dem Intellektualis-
mus als auch gegeniiber dem Mystizismus.*)

— (Schluss folgt.)

*) Siehe unsere Fussnote.

Was heipt ,,leben"?
Aus «<Arbeit, das Grundprbblem unserer Zeit», v. G. Schaub, Basel.
Auf der hochsten Stufe der Zivilisation miissen neun
Zehntel der Menschheit den niedrigsten Kampf des wilden
oder sogar animalischen Menschen kidimpfen, den Kampf ge-

gen den Hunger. Nein, diese neun Zehntel leben noch nicht;
sie haben noch nicht einmal Aussicht, leben zu kénnen. (Le-
ben im einzig richtigen Sinne als Entwicklung, als Freiheit
gedacht!) Aber diese neun Zehntel wollen leben, sie wollen
empor aus ihrer unfruchtbaren winterlichen Welt, empor ins
keimende Reich der Sonne. Und weil sie es wollen, wird es
auch geschehen.

Was der zehnte Zehntel sich so gerne zugefliistert: <O,
es ist nicht so schlimm, diese Leute sind es gewohnt; sie
wissen es nicht anders und wollen darum auch nichts an-
deres»> — diese Liige von der Angewdhnung des Elendes mit-
samt jenem Mirchen von der «Poesie der Armut», das alles
ist nun endgiiltig abgetan.

Im Grunde wuBite man es ja wohl; man verstéllte sich
bloB; man wollte das Elend nicht gesehen haben.

Das téigliche Brot, meine ich, stellt erst den Nullpunkt
der menschlichen Lebensskala dar. Unter diesem Punkte ist
das menschliche Sterben, dariiber das menschliche Leben.
Auf diesem Punkte angelangt, lebt der Mensch als solcher
nicht und stirbt der Mensch als solcher nicht — er vegetiert
bloB.

Neun Zehntel der heutigen Menschheit stehen unter dem
Nullpunkte; sie alle liegen als Menschen im Sterben; sie alle
gehen im Kampfe ums tégliche Brot zugrunde. Man beachte
die «<Umwertung»: Der Kampf ums tégliche Brot — gestern
noch als Heldentum hoch gepriesen — heute der groBe
Sterbet, die Pest des Menschengeschlechtes.

Der Kampf ums tégliche Brot, oder was das nimliche
ist, der Kampf ums Dasein muB dem Einzelnen bedeutend
erleichtert, in der Folge selbst abgenommen und voll und
ganz dem Staat iiberbunden werden. Der eigentliche soziale
Staat kennt einen solchen Einzelkampf nicht mehr; er riickt
den Menschen gleich ins Dasein, gleich an die Schwelle des
Lebens vor. Und er briistet sich damit nicht einmal; denn
er ist sich dessen wohl bewuBt, daB mit der Daseinsgarantie
bloB das Erste, Kleinere; ja Selbstverstindliche geleistet und
das GroBere, Schwerere und Letzte noch lange nicht getan
ist. Die Schrulle vom standesgemifBen «Leben», d. h. von
der Notwendigkeit eines andern, bedeutend vorteilhafteren
Essens, Kleidens und Wohnens der «besseren» Leute ist nur
die Folge jener Verherrlichung des Daseinskampfes. Sobald
der kiinftige, starke Staat diesem grausamen Spiele des Zu-
falls die Spitze bricht — das Sein garantiert, also ein Ringen
darum hinféllig macht — ist auch die Kasten-Lebensweise in
ihren Auswiichsen verurteilt.

Jedermann soll Nahrung, Kleidung und Wohnung haben,
und niemand soll im Kampfe darum untergehen miissen!
Denn erst iiber diesem Kampfe, iiber dem Brotverdienste,
iiber dem Nullpunkte steht des Menschen Leben, des Men-
schen Arbeit. Und es liegt am Tage: Wo der Verdienst ge-
geben, wo ein Staat dafiir Sorge trdgt, daB durch entspre-
chende Léhnung die materielle Not seiner Biirger gehoben,
da ist es doch absolut undenkbar, daB ein solch gesundes
Staatswesen das Brotverschaffen als Endzweck verfolgen
konnte. Dieses kann und wird nur AeuBerliches, Formelles,
nur Mittel sein zum Wesentlichen, zur Bildung, zur Freiheit.

Toleranz und Christentum.
Von Felix Apostata.

Gedankenlose Christenmenschen, zumal «freisinnige»,
pflegen sich wunders was einzubilden auf ihre angeblich to-
lerante Gesinnung. Sie verbinden damit eine unklare Vor-
stellung von etwas Freiem, personlich Unabhéngigem, die
jedem #uBerlich oder innerlich Gebundenen nun einmal im-
poniert. Kommen diese Leute aber in die Lage, ihre Tole-
ranz in einem konkreten Falle zu heweisen, dann handeln
sie mit jener sancta simplicitas (héiligen Einfalt), die HuB
noch vom Scheiterhaufen herab an einem liehen Mitchristen
so mild belédchelt hat.

Der «tolerante Christ» ist ein Fabelwesen; konsequenter
Christ sein, heiBt intolerant sein. Denn «der Glaube an einen
Gott, der spricht und handelt, seine Geschichte und Bibel,
seine Propheten und Priester hat, wird schlieBlich immer in
Intoleranz ausarten. Wer sich der Anbhetung eines eifersiich-
tigen und rdchenden Gottes hingibt, macht sich gewisser-
maBen zu seinem Mitschuldigen. Stillschweigend billigt er



Nr. 6 GEISTESFREIHEIT 37

alle in seinem Namen begangenen und nach dem Zeugnis
der heiligen Schriften hiufig auch von ihm verordneten Ver-
brechen» (Guyau). DaB der Geist der Unduldsamkeit heute
nicht mehr so viele Opfer verlangt wie zu Zeiten klerikaler
Hochkonjunktur, ist nicht im Geiste des modernen Kirchen-
christentums iiberhaupt, sondern in der allgemeinen Unwis-
senheit in Glaubenssachen und in der Inkonsequenz der gros-
sen Herden-Christenheit begriindet. «Jede positive Religion,
jede starre Form muB bei richtiger SchluBfolge in direkter
Linie zur Intoleranz fiihren» (Benjamin Constant). Warum
cigentlich? Offenbar darum, weil der Gliubige eine abwei-
chende Meinung in Glaubensdingen und erst recht eine wis-
senschaftliche Weltanschauung als Irrtum betrachten muB,
den er, als beatus possidens der gesamten Heilswahrheit, mit
allen ihm zu Gebote stehenden Mitteln zu bekémpfen als ver-
dienstliches Werk, als logisch-moralische Notwendigkeit emp-
findet. Alle positiven Religionen glauben im Alleinbesitz
der Wahrheit zu sein, die in ihren speziellen Formulierungen
zu Dogmen erstarrt, an denen nicht mehr herumgedeutelt
werden darf.” Das vatikanische Konzil (1869/70) spricht die-
sen Autoritidtsanspruch fiir die katholische Kirche unum-
wunden aus: <Um die unruhigen Geister zum Schweigen zu
bringen, dekretieren wir, daf in der Auslegung der heiligen
Schriften in keiner Weise von dem durch die Kirche festge-
setzten Sinne abgewichen werden darf, auch nicht, um eine
angeblich aufgeklirtere Deutung zu geben.» Da haben wir
das Pfaffentum, im Sinne unbedingten Autoritétsglaubens,
in Reinkultur! Sein Prinzip ist verkorpert im irdischen Stell-
vertreter des lieben Gottes, im Papste in Rom. Er ist tat-
séichlich «das Fleich und Knochen gewordene Dogma» und
darum die Verkorperung pfiaffischer Unduldsamkeit, die be-
kanntlich mit der ewig denkwiirdigen Unfehlbarkeitserklé-
rung vom Jahre des Heils 1870 die offizielle Weihe empfing.

Auf der Seite ist also Toleranz ausgeschlossen und je
und je his in die neueste Zeit hinein mit klerikaler Konse-
quenz als gefidhrlicher Irrtum verflucht worden. Noch heute
steht der offizielle Katholizismus auf dem Standpunkte der
Jesuiten der «Imago primi saeculi»: «Frieden ist ausgeschlos-
sen, die Saat des Hasses ist uns eingeboren.»

Wie steht es aber auf der andern Seite, bei dem sich
fortschrittlich-liberal gebdrdenden Protestantentum? Soweit
wir es hier mit positivem Christentum und nicht mit aufge-
kldrtem Opportunitits-Kirchentum zu tun haben: um kein
Haar hesser. Der Schreiber dieser Zeilen konnte mit einem
selbsterlebten Muster liberaler Intoleranz aufwarten, wenn
er nicht riskieren miiBite, sich dadurch den schlimmsten per-
sonlichen Anfeindungen auszusetzen. Von der in Artikel
49 unserer Bundesverfassung garantierten Glaubens- und
Gewissensfreiheit sind wir in Tat und Wahrheit noch weit
entfernt.

Man gebe sich keinen Tduschungen hin: Toleranz ist ein
Edelgewiichs, das im Halbdunkel unserer Kirchen niemals
gedeihen wird. Es ist schon so, wie Feuerbach gesagt hat:
«Nicht dem christlichen Glauben, nicht der christlichen, d. h.
der durch den Glauben beschrédnkten Liebe, nein! dem Zwei-
fel an dem christlichen Glauben, dem Sieg der religidsen
Skepsis, den Freigeistern, den Héretikern verdanken wir die
Toleranz der Glaubensfreiheit.»

Vermifchtes.

Hipp, hipp, hurra! Ueber eine scltsame Prozession in Rom,
deren Vorbeimarsch zwei Stunden dauerte, berichtet ein Augenzeuge
der «Ncuen Ziircher Zeitung»: «Die Vertretungen der Karabinieri,
der braun-blauen Pfadfinder, der weiss- und schwarzgestreiften
Turuer, der bunumiitzigen Studenten, die weissen Hemden der ka-
tholischien Gewerkschaften, das bunte Jahrmarktsfarbengetiimmel
von Fahnen, Schirpen, Stolen und Kokarden, die das monotone Ge-
pldrre religiosen Singsangs zerreissenden Hochrufe auf Jesus Chri-
stus (die Studenten brachten sogar ein Hipp, hipp hurra auf Jesus
aus!), das blumenwerfende und beifallklatschende Publikum, sie alle
sprachen mehr zu den Sinnen als zum religiosen Gemiit! Was die-
sem Schauspiel eine neue und interessante Note verlieh, das war
die Teilnahme von offiziellen Vertretungen des Heeres, der Milizia
Nazionale, der Stadtpolizei, das waren ferner die Spalier bildenden
Truppen, das war die polizeiliche Unterbrechung des Auto- und Wa-
genverkehrs, die Errichtung eines Altars im Justizpalast, eine wahre
Hiufung offizieller Solidarititskundgebungen, die einen geradezu
servilen Charakter annahmen. Der Szenenwechsel gegen einst, als
die Stadtverwaltung diese kirchlichen Kundgebungen kaum duldete,
ist vollkommen.»

Wir bringen dieses Bild nur, um zu zeigen, wie auch jetzt wie-
der, als ob es nie einen Weltkrieg mit unausdenkbarem Elend ge-

geben hitte, Kirche und Staat, Kirche und Militarismus, Kirche und
lirmender Patriotismus miteinandergehen, und wie das Volk wieder,
wie je und je, durch kirchliches Schaugepridnge, durch Massensug-
gestion in jene Hurra-hurra-Stimmung versetzt wird, in der es sich
im Namen irgend eines «hdhern» Zweckes willig zur Mord- und
Schlachtbank fithren ldsst. Mussolini, der in masslosem Ehrgeiz fie-
bernde Diktator Italiens, weiss, dass er nur ein Volk, das auf eige-
nes Denken und Urteilen verzichtet, nur ein der Kirche und ihrer
weltfeindlichen Jenseitslehre blind ergebenes Volk, nur ein Volk gei-
stiger Sklaven seinen Pldnen, den Pldnen seines kriegerischen Ehr-
geizes und seines chauvinistischen Grossenwahns wird dienstbar
machen konnen. Er muss um die Gunst der Kirche werben. Darum
hat er in den Schulen Italiens den Religionsunterricht wieder einge-
fiihrt, darum ldsst er in jedem Schulzimmer ein Kruzifix anbringen,
darum stellt er die konfessionellen Mittelschulen den staatlichen
gleich, darum steht er im Kampf der Kirche gegen Freimaurerei und
Ehescheidung auf der Seite der Kirche. «Arm in Arm mit dir, so
fordr-ich mein Jahrhundert in die Schranken», das ist der Sinn von
kirchlich-militdrischen Schaustellungen, wie oben eine beschrieben
wurde; der «Thron» sagt’s zum «Altar», der Altar zum Thron. Eines
aber ist ganz gewiss: wer kiinftig wieder Krieg fiihren will, der
bedarf noch mehr als bisher, dass die Kirche «Hipphipphurra» dazu
sagt. Und nicht umsonst hat Mussolini in bewundernswerter Offen-
heit (die er selber vielleicht schon manchmal bereut hat) bekannt,
dass er sich der Kirche als eines wunderbaren Propagandamittels
zur Forderung einer kiinftigen imperialistischen Expansion Italiens
bedienen wolle.

Die Bibel aufi dem Scheiterhaufen. «Gott, der Allwissende»,
hitte es sich wohl auch nicht trdumen lassen, dass das Buch seiner
Offenbarung, die Bibel, in Rom, dem Sitze seines irdischen Statt-
halters, von begeisterten Anhingern der alleinseligmachenden, allein
zu Gott hinfiihrenden Kirche zusammen mit Schundliteratur schlimm-
ster Sorte einem Autodafé iiberliefert wiirde. Also geschehen Sonn-
tag, den 27. Mai 1923, nach einer kirchlichen Feier. Mit grossem-
Pomp wurde, wie ein Bericht sagt, ein Scheiterhaufen errichtet;
bald loderte das Feuer und vernichtete unanstindige Bilder, porno-
graphische Biicher und — Bibeln. Der Abgeordnete Cingolani hielt
dazu von der Kirchentiir aus eine flammende Rede, um die mora-
lische Bedeutung dieser Tat hervorzuheben. Die Verbrennung der
Bibel galt dem Protestantismus, der damit in seinen innersten Ge-
fithlen verletzt werden sollte, da die Bibel die einzige Quelle seiner
Heilslehren ist. Also eine Tat echt christlicher Nachstenliebe., Da
aber die katholische Kirche ihre Daseinsberechtigung, ihre Stellung,
ihr Papsttum, ihre Schliisselgewalt, die Lehre von der Erbsiinde und
den ganzen damit verbundenen Rattenkonig von Dogmen ebenfalls
aus der Bibel bezieht, mit der sie steht und féllt, so haben die Ver-
anstalter des Autodafés mit diesem ihr Urteil iiber die katholische
Kirche selbst gefdllt. Unfreiwillige Ehrlichkeit!

Heilige Einfalt! Bckanntlich ist gegenwirtig der Aetna in star-
ker Titigkeit und schickt einen michtigen Lavastrom zu Tal, der
schon etwa 20000 Menschen ihrer Heimstidtten beraubt hat. Zwei
Ortschaften, die stiindlich ihrer Vernichtung entgegensehen, sind
Castiglione und Linguaglossa. Nun ist.zwischen den Einwohnern
dieser beiden Stadtchen, statt dass sie auf Abwehr und Rettung be-
dacht sind, ein heftiger Streit ausgebrochen. Die Biirger von Lingua-
glossa zogen nidmlich der Lava mit dem Stab des Schutzheiligen
S. Aegidius entgegen. Nun fiirchtete das Volk von Castiglione, dass
infolge wundertétiger Einfliisse der Lavastrom von Linguaglossa ab-
gelenkt- werde und Castiglione iiberflute. Sie verlangten, dass der
Stab in die Kirche zuriickgetragen werde, und da sich die Leute von
Linguaglossa weigerten, kam es zum Streit, bei dem Karabinieri
und nationale Miliz eingreifen mussten. Christliche Nichstenliebe
allitberall, wo die Frommigkeit bliiht!

Treanunz von Kirche und Staat. Einen weitern Schritt auf dem
Wege zur volligen Trennung von Kirche und Staat ist der Kanton
Aargau im Begriife zu tun. Die Regierung beantragt dem Grossen
Rate auf ein Gesuch der romisch-katholischen Synode hin die voll-
stindige Ablosung der finanziellen Beziehungen zwischen dem Staat
und der romisch-katholischen Synode durch die Ausbezahlung ver-
schiedener kirchlicher Fonds und die Aufhebung des Chorherren-
stiftes Zurzach. Mit dem Zustandekommen dieser Losung verzichtet
die romisch-katholische Synode auf jeglichen finanziellen Anspruch
dem Staate gegeniiber und verpflichtet sich auch zur Bezahlung der
Ausgaben, die sich bis anhin fiir den Kanton Aargau aus seiner Zu-
gehorigkeit zum Bistum Basel ergaben. Meinungsverschiedenheiten
bestehen nur noch inbezug auf die Berechnung des Vermogens des
genannten Chorherrenstiftes.

Eheschliessung ‘und Gesundheit. Aus Italien wird berichtet, dass
der Deputierte Cirincione, Prisident der parlamentarischen medizi-
nischen Vereinigung, der italienischen Kammer folgende Tagesord-
nung vorgelegt habe: Die Kammer ersucht die Regierung, Gesetzes-
bestimmungen auszuarbeiten, wodurch in das Zivilgesetzbuch die
Verpilichtung fiir die Brautleute aufgenommen werden soll, mit den
Dokumenten fiir die Veroffentlichung der Eheschliessung ein drzt-
liches Zeugnis iiber ihren Gesundheitszustand vorzulegen.

HAUPTVORSTAND.

) Sitzung vom 23. Mai 1923.

Die Traktandenliste fiir die Hauptversammlung wird festgelegt.
Die einzelnen Punkte werden, soweit es schon moglich ist, bespro-
chen. Der Hauptvorstand verzichtet darauf, seine Ansicht in der
Juninummer der «Geistesfreiheit», vorgidngig der Hauptversamm-
lung, zum Abdruck zu bringen.

Sitzung vom 7. Juni 1923,

1. Die Jahresberichte der Ortsgruppen werden besprochen; sie
werden unter bester Verdankung zur Weiterleitung an die Haupt-
versammlung genehmigt.



	Tolleranz und Christentum

