
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 6

Artikel: Tolleranz und Christentum

Autor: Apòstata, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

zum Ausdruck. Die iVafarmystik, ein Gefühl des inneren
Verbundenseins mit dem sichtbaren All, trieb einen Franz
von Assisi (13. Jahrhundert) zur Dichtung seines berühmten
Sonnengesanges, in welchem er «Bruder» Mond und «Schwester»

Sonne zum Preise des Höchsten auffordert und selbst
den Tod als seinen «leiblichen Bruder» anspricht. Vervollständigt

wird das Bild der christlichen Mystik durch die
Verehrung Mariens, der «Himmelskönigin» der «mystischen
Rose» (wie sie in einer alten Litanei genannt wird). Hier
zeigen sich ähnliche Auswirkungen des Zusammenhanges
zwischen Erotik und Mystik, wie sie schon die augustinischen
Wendungen von der «Umarmung Gottes», von dem
«Hingerissenwerden zu Gott» und zum «Seelenbräutigam» Christus

verraten. Luther bedient sich des gleichen Ausdrucks,
und fromme Klosterfrauen tragen zum Zeichen ihrer
Vermählung mit Christus einen Ring am Finger. Im Bereiche
der seelischen Innerlichkeit, welche in allen solchen Fällen
der in Rede stehende Name Mystik deckt, werden zwei Seiten

sichtbar: eine Verstandes- und eine Gefühlsseite. Auf
seinen Wesensaufbau hin betrachtet, befindet sich der
Mystiker in einem glutenvollen (ekstatischen) Zustand der
Ergriffenheit von den mit seinem inneren Auge angeschauten
Wirklichkeiten. Nach beseligender Lebensgemeinschaft mit
diesen geht sein ganzes Verlangen. Auf dem Gipfel des
Außersichseins, d. h. der Ekstase, vermeinte der mystische
Mensch seine Gottheit zu «schauen» und gleichzeitig unmittelbar

«eins» mit ihr zu werden.
Vorstellen und Fühlen gingen also im Mystiker eine

bestimmte Beziehung ein. Hierbei kann sich die Vorstellung,
die Schauung (Intuition, lateinisch) in größerer oder geringerer

Entfernung von der gewohnten und kritischen,
verstandesmäßig-strengen Erfassung einer Wirklichkeit befinden,
ja im extremen Falle der letzteren ganz entgegengesetzt sein.
Gerade in solchem möglichen Widerstreite wurzelt die
Gegnerschaft des Verstandesmenschen, des Hüters der Ratio
(Vernunft), des Intellekts wider alle Mystik. Aber die in
dem «alle» liegende Verallgemeinerung gilt es auf das
gebührende Maß zurückzuschrauben. In kurzer Formel
gesprochen: Mystik und Mystizismus sind zweierlei. Jene
verharrt im Bereiche gefühlsmäßiger Innerlichkeit und leiht ihr
vorstellungsmäßig eine Ausdeutung, welche das Gleichgewicht

zwischen Kopf und Herz bewahrt. Dieser, der
Mystizismus, schwärmt über die kritisch aufzurichtenden Grenzen

hinüber und bedroht die Ansprüche einer richtigen
Setzung und Bestimmung von Wirklichkeiten. Es gibt,
anders gewendet, eine gesunde, den Vollklang menschlicher
Seelenkräfte gewährleistende, gezügelte, und eine entartete,
dem Einklänge menschlicher Wesensäußerung gefährliche,
ja widerstreitende Mystik (die der Verfasser soeben
«Mystizismus» geheißen hat. Die Red.). Die entartete Erscheinungsform

weckt die berechtigte Absage von Seiten des
wissenschaftlichen wirklichkeitsgetreuen Denkens, die gesunde
dagegen lebt mit solchem Denken im Frieden; ja, in vielen Fällen

ist sie überhaupt kein möglicher Gegenstand kritischen
Einspruchs. Kann etwa ein lyrisches Gedicht durch Wissenschaft

«widerlegt» werden? Oder die Schönheit einer
Symphonie? Kann man es dem Lyriker Goethe «im Namen der
Wissenschaft» verwehren, «im stillen Busch, in Luft und
Wasser» lebendige Wesen als seine «Brüder» anzuschauen
und in die tiefe Brust der Natur «wie in den Busen eines
Freundes» zu blicken? Alle Lyrik, im Grunde alle Kunst
lebt von «Mystik», berührt als solche nicht die Kreise der
Wissenschaft, sofern sie nicht gegenständlich allgemeingültig

«objektive» Wirklichkeiten erfassen, sondern innerlich
erlebte Gestalten sichtbar formen will. Der rechnende und
berechnende Verstand erweist sich unvermögend, das
einfachste lyrische Gedicht hervorzubringen. Darum gilt es
die Rettung der Mystik sowohl gegenüber dem Intellektualismus

als auch gegenüber dem Mystizismus.*)
: (Schluss folgt.)

*) Siehe unsere Fussnote.

Was heiptt „leben"?
Aus «Arbeit, das Grundproblem unserer Zeit», v. G. Schaub, Basel.

Auf der höchsten Stufe der Zivilisation müssen neun
Zehntel der Menschheit den niedrigsten Kampf des wilden
oder sogar animalischen Menschen kämpfen, den Kampf ge¬

gen den Hunger. Nein, diese neun Zehntel leben noch nicht;
sie haben noch nicht einmal Aussicht, leben zu können. (Leben

im einzig richtigen Sinne als Entwicklung, als Freiheit
gedacht!) Aber diese neun Zehntel wollen leben, sie wollen
empor aus ihrer unfruchtbaren winterlichen Welt, empor ins
keimende Reich der Sonne. Und weil sie es wollen, wird es
auch geschehen.

Was der zehnte Zehntel sich so gerne zugeflüstert: «O,
es ist nicht so schlimm, diese Leute sind es gewohnt; sie
wissen es nicht anders und wollen darum auch nichts
anderes» — diese Lüge von der Angewöhnung des Elendes
mitsamt jenem Märchen von der «Poesie der Armut», das alles
ist nun endgültig abgetan.

Im Grunde wußte man es ja wohl; man verstellte sich
bloß; man wollte das Elend nicht gesehen haben.

.Das tägliche Brot, meine ich, stellt erst den Nullpunkt
der menschlichen Lebensskala dar. Unter diesem Punkte ist
das menschliche Sterben, darüber das menschliche Leben.
Auf diesem Punkte angelangt, lebt der Mensch als solcher
nicht und stirbt der Mensch als solcher nicht — er vegetiert
bloß.

Neun Zehntel der heutigen Menschheit stehen unter dem
Nullpunkte; sie alle liegen als Menschen im Sterben; sie alle
gehen im Kampfe ums tägliche Brot zugrunde. Man beachte
die «Umwertung»: Der Kampf ums tägliche Brot — gestern
noch als Heldentum hoch gepriesen — heute der große
Sterbet, die Pest des Menschengeschlechtes.

Der Kampf ums tägliche Brot, oder was das nämliche
ist, der Kampf ums Dasein muß dem Einzelnen bedeutend
erleichtert, in der Folge selbst abgenommen und voll und
ganz dem Staat Überbunden werden. Der eigentliche soziale
Staat kennt einen solchen Einzelkampf nicht mehr; er rückt
den Menschen gleich ins Dasein, gleich an die Schwede des
Lebens vor. Und er brüstet sich damit nicht einmal; denn
er ist sich dessen wohl bewußt, daß mit der Daseinsgarantie
bloß das Erste, Kleinere, ja Selbstverständliche geleistet und
das Größere, Schwerere und Letzte noch lange nicht getan
ist. Die Schrulle vom standesgemäßen «Leben», d. h. von
der Notwendigkeit eines andern, bedeutend vorteilhafteren
Essens, Kleidens und Wohnens der «besseren» Leute ist nur
die Folge jener Verherrlichung des Daseinskampfes. Sobald
der künftige, starke Staat diesem grausamen Spiele des
Zufalls die Spitze bricht — das Sein garantiert, also ein Ringen
darum hinfällig macht — ist auch die Kasten-Lebensweise in
ihren Auswüchsen verurteilt.

Jedermann soll Nahrung, Kleidung und Wohnung haben,
und niemand soll im Kampfe darum untergehen müssen!
Denn erst über diesem Kampfe, über dem Brotverdienste,
über dem Nullpunkte steht des Menschen Leben, des
Menschen Arbeit. Und es liegt am Tage: Wo der Verdienst
gegeben, wo ein Staat dafür Sorge trägt, daß durch entsprechende

Löhnung die materielle Not seiner Bürger gehoben,
da ist es doch absolut undenkbar, daß ein solch gesundes
Staatswesen das Brotverschaffen als Endzweck verfolgen
könnte. Dieses kann und wird nur Aeußerliches, Formelles,
nur Mittel sein zum Wesentlichen, zur Bildung, zur Freiheit.

Toleranz und Christentum.
Von Felix Apöslata.

Gedankenlose Christenmenschen, zumal «freisinnige»,
pflegen sich wunders was einzubilden auf ihre angeblich
tolerante Gesinnung. Sie verbinden damit eine unklare
Vorstellung von etwas Freiem, persönlich Unabhängigem, die
jedem äußerlich oder innerlich Gebundenen nun einmal
imponiert. Kommen diese Leute aber in die Lage, ihre Toleranz

in einem konkreten Falle zu beweisen, dann handeln
sie mit jener sancta simplicitas (heiligen Einfalt), die Huß
noch vom Scheiterhaufen herab an einem lieben Mitchristen
so mild belächelt hat.

Der «tolerante Christ» ist ein Fabelwesen; konsequenter
Christ sein, heißt intolerant sein. Denn «der Glaube an einen
Gott, der spricht und handelt, seine Geschichte und Bibel,
seine Propheten und Priester hat, wird schließlich immer in
Intoleranz ausarten. Wer sich der Anbetung eines eifersüchtigen

und rächenden Gottes hingibt, macht sich gewissermaßen

zu seinem Mitschuldigen. Stillschweigend billigt er



Nr. 6 GEISTES FREIHEIT 37

alle in seinem Namen begangenen und nach dem Zeugnis
der heiligen Schriften häufig auch von ihm verordneten
Verbrechen» (Guyau). Daß der Geist der Unduldsamkeit heute
nicht mehr so viele Opfer verlangt wie zu Zeiten klerikaler
Hochkonjunktur, ist nicht im Geiste des modernen
Kirchenchristentums überhaupt, sondern in der allgemeinen Unwissenheit

in Glaubenssachen und in der Inkonsequenz der grossen

Herden-Christenheit begründet. «Jede positive Religion,
jede starre Form muß bei richtiger Schlußfolge in direkter
Linie zur Intoleranz führen» (Benjamin Constant). Warum
eigentlich? Offenbar darum, weil der Gläubige eine
abweichende Meinung in Glaubensdingen und erst recht eine
wissenschaftliche Weltanschauung als Irrtum betrachten muß,
den er, als beatus possidens der gesamten Heilswahrheit, mit
allen ihm zu Gebote stehenden Mitteln zu bekämpfen als
verdienstliches Werk, als logisch-moralische Notwendigkeit
empfindet. Alle positiven Religionen glauben im Alleinbesitz
der Wahrheit zu sein, die in ihren speziellen Formulierungen
zu Dogmen erstarrt, an denen nicht mehr herumgedeutelt
werden darf. Das vatikanische Konzil (1869/70) spricht diesen

Autoritätsanspruch für die katholische Kirche
unumwunden aus: «Um die unruhigen Geister zum Schweigen zu
bringen, dekretieren wir, daß in der Auslegung der heiligen
Schriften in keiner Weise von dem durch die Kirche
festgesetzten Sinne abgewichen werden darf, auch nicht, um eine
angeblich aufgeklärtere Deutung zu geben.» Da haben wir
das Pfaffentum, im Sinne unbedingten Autoritätsglaubens,
in Reinkultur! Sein Prinzip ist verkörpert im irdischen
Stellvertreter des lieben Gottes, im Papste in Rom. Er ist
tatsächlich «das Fleich und Knochen gewordene Dogma» und
darum die Verkörperung pfäffischer Unduldsamkeit, die
bekanntlich mit der ewig denkwürdigen Unfehlbarkeitserklärung

vom Jahre des Heils 1870 die offizielle Weihe empfing.
Auf der Seite ist also Toleranz ausgeschlossen und je

und je bis in die neueste Zeit hinein mit klerikaler Konsequenz

als gefährlicher Irrtum verflucht worden. Noch heute
steht der offizielle Katholizismus auf dem Standpunkte der
Jesuiten der «Imago primi saeculi»: «Frieden ist ausgeschlossen,

die Saat des Hasses ist uns eingeboren.»
Wie steht es aber auf der andern Seite, bei dem sich

fortschrittlich-liberal gebärdenden Protestantentum? Soweit
wir es hier mit positivem Christentum und nicht mit
aufgeklärtem Opportunitäts-Kirchentum zu tun haben: um kein
Haar besser. Der Schreiber dieser Zeilen könnte mit einem
selbsteiiebten Muster liberaler Intoleranz aufwarten, wenn
er nicht riskieren müßte, sich dadurch den schlimmsten
persönlichen Anfeindungen auszusetzen. Von der in Artikel
49 unserer Bundesverfassung garantierten Glaubens- und
Gewissensfreiheit sind wir in Tat und Wahrheit noch weit
entfernt.

Man gebe sich keinen Täuschungen hin: Toleranz ist ein
Edelgewächs, das im Halbdunkel unserer Kirchen niemals
gedeihen wird. Es ist schon so, wie Feuerbach gesagt hat:
«Nicht dem christlichen Glauben, nicht der christlichen, d. h.
der durch den Glauben beschränkten Liebe, nein! dem Zweifel

an dem christlichen Glauben, dem Sieg der religiösen
Skepsis, den Freigeistern, den Häretikern verdanken wir die
Toleranz der Glaubensfreiheit.»

Vermifchtes.
Hipp, hipp, hurra! Ueber eine seltsame Prozession in Rom,

deren Vorbeimarsch zwei Stunden dauerte, berichtet ein Augenzeuge
der «Neuen Zürcher Zeitung»: «Die Vertretungen der Karabinieri,
der braun-blauen Pfadfinder, der weiss- und schwarzgestreiften
Turner, der buntmützigen Studenten, die weissen Hemden der
katholischen Gewerkschaften, das bunte Jahrmarktsfarbengetümmel
von Fahnen, Schärpen, Stolen und Kokarden, die das monotone
Geplärre religiösen Singsangs zerreissenden Hochrufe auf Jesus Christus

(die Studenten brachten sogar ein Hipp, hipp hurra auf Jesus
aus!), das blumenwerfende und beifallklatschende Publikum, sie alle
sprachen mehr zu den Sinnen als zum religiösen Gemüt! Was diesem

Schauspiel eine neue und interessante Note verlieh, das war
die Teilnahme von offiziellen Vertretungen des Heeres, der Milizia
Nazionale, der Stadtpolizei, das waren ferner die Spalier bildenden
Truppen, das war die polizeiliche Unterbrechung des Auto- und Wa-
genverkehrs, die Errichtung eines Altars im Justizpalast, eine wahre
Häufung offizieller Solidaritätskundgebungen, die einen geradezu
servilen Charakter annahmen. Der Szenenwechsel gegen einst, als
die Stadtverwaltung diese kirchlichen Kundgebungen kaum duldete,
ist vollkommen.»

Wir bringen dieses Bild nur, um zu zeigen, wie auch jetzt wieder,

als ob es nie einen Weltkrieg mit unausdenkbarem Elend ge¬

geben hätte, Kirche und Staat, Kirche und Militarismus, Kirche und
lärmender Patriotismus miteinandergehen, und wie das Volk wieder,
wie je und je, durch kirchliches Schaugepränge, durch Massensuggestion

in jene Hurra-hurra-Stimmung versetzt wird, in der es sich
im Namen irgend eines «höhern» Zweckes willig zur Mord- und
Schlachtbank führen lässt. Mussolini, der in masslosem Ehrgeiz
fiebernde Diktator Italiens, weiss, dass er nur ein Volk, das auf eigenes

Denken und Urteilen verzichtet, nur ein der Kirche und ihrer
weltfeindlichen Jenseitslehre blind ergebenes Volk, nur ein Volk
geistiger Sklaven seinen Plänen, den Plänen seines kriegerischen
Ehrgeizes und seines chauvinistischen Grössenwahns wird dienstbar
machen können. Er muss um die Gunst der Kirche werben. Darum
hat er in den Schulen Italiens den Religionsunterricht wieder eingeführt,

darum lässt er in jedem Schulzimmer ein Kruzifix anbringen,
darum stellt er die konfessionellen Mittelschulen den staatlichen
gleich, darum steht er im Kampf der Kirche gegen Freimaurerei und
Ehescheidung auf der Seite der Kirche. «Arm in Arm mit dir, so
fordr-ich mein Jahrhundert in die Schranken», das ist der Sinn von
kirchlich-militärischen Schaustellungen, wie oben eine beschrieben
wurde; der «Thron» sagt's zum «Altar», der Altar zum Thron. Eines
aber ist ganz gewiss: wer künftig wieder Krieg führen will, der
bedarf noch mehr als bisher, dass die Kirche «Hipphipphurra» dazu
sagt. Und nicht umsonst hat Mussolini in bewundernswerter Offenheit

(die er selber vielleicht schon manchmal bereut hat) bekannt,
dass er sich der Kirche als eines wunderbaren Propagandamittels
zur Förderung einer künftigen imperialistischen Expansion Italiens
bedienen wolle.

Die Bibel auf dem Scheiterhaufen. «Gott, der Allwissende»,
hätte es sich wohl auch nicht träumen lassen, dass das Buch seiner
Offenbarung, die Bibel, in Rom, dem Sitze seines irdischen
Statthalters, von begeisterten Anhängern der alleinseligmachenden, allein
zu Gott hinführenden Kirche zusammen mit Schundliteratur schlimmster

Sorte einem Autodafe überliefert würde. Also geschehen Sonntag,

den 27. Mai 1923, nach einer kirchlichen Feier. Mit grossem ¦

Pomp wurde, wie ein Bericht sagt, ein Scheiterhaufen errichtet;
bald loderte das Feuer und vernichtete unanständige Bilder,
pornographische Bücher und — Bibeln. Der Abgeordnete Cingolani hielt
dazu von der Kirchentür aus eine flammende Rede, um die moralische

Bedeutung dieser Tat hervorzuheben. Die Verbrennung der
Bibel galt dem Protestantismus, der damit in seinen innersten
Gefühlen verletzt werden sollte, da die Bibel die einzige Quelle seiner
Heilslehren ist. Also eine Tat echt christlicher Nächstenliebe. Da
aber die katholische Kirche ihre Daseinsberechtigung, ihre Stellung,
ihr Papsttum, ihre Schlüsselgewalt, die Lehre von der Erbsünde und
den ganzen damit verbundenen Rattenkönig von Dogmen ebenfalls
aus der Bibel bezieht, mit der sie steht und fällt, so haben die
Veranstalter des Autodafes mit diesem ihr Urteil über die katholische
Kirche selbst gefällt. Unfreiwillige Ehrlichkeit!

Heilige Einfalt! Bekanntlich ist gegenwärtig der Aetna in starker

Tätigkeit und schickt einen mächtigen Lavastrom zu Tal, der
schon etwa 20 000 Menschen ihrer Heimstätten beraubt hat. Zwei
Ortschaften, die stündlich ihrer Vernichtung entgegensehen, sind
Castiglione und Linguaglossa. Nun ist zwischen den Einwohnern
dieser beiden Städtchen, statt dass sie auf Abwehr und Rettung
bedacht sind, ein heftiger Streit ausgebrochen! Die Bürger von Linguaglossa

zogen nämlich der Lava mit dem Stab des Schutzheiligen
S. Aegidius entgegen. Nun. fürchtete das Volk von Castiglione, dass
infolge wundertätiger Einflüsse der Lavastrom von Linguaglossa
abgelenkt, werde und Castiglione überflute. Sie verlangten, dass der
Stab in die Kirche zurückgetragen werde, und da sich die Leute von
Linguaglossa weigerten, kam es zum Streit, bei dem Karabinieri
und nationale Miliz eingreifen mussten. Christliche Nächstenliebe
allüberall, wo die Frömmigkeit blüht!

Trennung von Kirche und Staat. Einen weitern Schritt auf dem
Wege zur völligen Trennung von Kirche und Staat ist der Kanton
Aargau im Segriffe zu tun. Die Regierung beantragt dem Grossen
Rate auf ein Gesuch der römisch-katholischen Synode hin die
vollständige Ablösung der finanziellen Beziehungen zwischen dem Staat
und der römisch-katholischen Synode durch die Ausbezahlung
verschiedener kirchlicher Fonds und die Aufhebung des Chorherrenstiftes

Zurzach. Mit dem Zustandekommen dieser Lösung verzichtet
die römisch-katholische Synode auf jeglichen finanziellen Anspruch
dein Staate gegenüber und verpflichtet sich auch zur Bezahlung der
Ausgaben, die sich bis anhin für den Kanton Aargau aus seiner
Zugehörigkeit zum Bistum Basel ergaben. Meinungsverschiedenheiten
bestehen nur noch inbezug auf die Berechnung des Vermögens des
genannten Chorherrenstiftes.

Eheschliessung und Gesundheit. Aus Italien wird berichtet, dass
der Deputierte Cirincione, Präsident der parlamentarischen
medizinischen Vereinigung, der italienischen Kammer folgende Tagesordnung

vorgelegt habe: Die Kammer ersucht die Regierung,
Gesetzesbestimmungen auszuarbeiten, wodurch in das Zivilgesetzbuch die
Verpflichtung für die Brautleute aufgenommen werden soll, mit den
Dokumenten für die Veröffentlichung der Eheschliessung ein
ärztliches Zeugnis über ihren Gesundheitszustand vorzulegen.

HAUPTVORSTAND.
Sitzung vom 23. Mai 1923.

Die Traktandenliste für die Hauptversammlung wird festgelegt.
Die einzelnen Punkte werden, soweit es schon möglich ist, besprochen.

Der Hauplvorstand verzichtet darauf, seine Ansicht in der
Juninummer der «Geistesfreiheit», vorgängig der Hauptversammlung,

zum Abdruck zu bringen.
Sitzung vom 7. Juni 1923.

1. Die Jahresberichte der Ortsgruppen werden besprochen; sie
werden unter bester Verdankung zur Weiterleitung an die
Hauptversammlung genehmigt.


	Tolleranz und Christentum

