Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 6

Artikel: Mystik [Teil 1]

Autor: Verweyen, J.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407096

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 6 ' GEISTESFREIHEIT 35

vollen Kultusformen, und méchten beim Neuaufbau geistiger
Gemeinschaften etwas von diesen Kkirchlichen <«Gemiits-
werten» heriiberretten. So haben Ihnen beispielsweise, wie
Sie selber sagen, bei den Zwischenrufen der nach Ihren Vor-
schligen Feiernden die Responsorien (Wechselgesénge zwi-
schen Priester und Gemeinde) der katholischen Kirche und
neuerer Religionsgenossenschaften als wirksames Beispiel
vorgeschwebt. Ich mufBl gestehen, daB ich Ihren Neid nicht
teile und daB unsere Wege schon in der Einschitzung des
Gemiitswertes der,Zeremonien auseinandergehen, nicht erst
dort, wo Sie meinen, nidmlich wo Sie, mich miBverstehen
wollend, andeuten, ich gehore zu denen, die sich «<im Namen
Gottes» anreden lassen wollen. Ich halte ndmlich dafiir, daB
die Teilnahme des Gemiites bei Zeremonien, die sich bei
gleichen Gelegenheiten immer wieder gleich wiederholen,
nicht vertieft wird, sondern daB8 der Inhalt, den moglicher-
weise jede Zeremonie erstmalig besaB, bei den Wiederholun-
gen sich allmihlich verfliichtigt, bis nichts mehr iibrig bleibt
als die Form. Aber selbst angenommen, die Kirchgéinger
werden durch die Teilnahme an den Zeremonien in eine ge-
wisse Feierstimmung versetzt, wozu die Suggestion durch
die Masse, der Weihrauch und das Halbdunkel der Kirche
das ihrige beitragen, so sind es eben doch nur Kunstgriffe
der Kirche, den Menschen in eine beabsichtigte Stimmung zu
versetzen, aus der heraus er sich ihr, der Kirche, von neuem
wieder verbunden und untertan fithlt. Wéren sie von wirk-
lichem EinfluB auf das Gemiit, so miite dies schlieBlich im
Leben der betreffenden Menschen zum Ausdruck kommen.
Ob solcher Gemiitsreichtum mit den ihm entquellenden ge-
miitvollen Handlungen bei Angehorigen der katholischen
Kirche dem Zeremonienreichtum entsprechend zutage trete,
ist eine Frage, die wohl nicht unbesehen zu bejahen ist. —
Herr Professor Vetter will zwar die alten Formen mit neuem
Inhalt fiillen. Aber es gibt neue Inhalte, d. h. neue Werte,
die mit alten Formen unvereinbar sind; es gibt alte Formen,
denen, mége man sie fiillen womit man will, stets der Geruch
des alten Inhalts anhaftet — und dieser Geruch des alten
Inhalts verdirbt den neuen Inhalt. So verhilt es sich mit
kirchlicher Form und freiem Geist. —

Selbstverstidndlich findet auch jede freigeistige Feier in
einer gewissen Form statt, allein das braucht keine fiir alle
Fille festgesetzte Form, keine Liturgie zu sein, sondern sie
kann und soll sich aus dem Geist der jeweiligen Feier immer
wieder neu und frei ergeben. Die Voraussetzung ist einzig,
daB der rechte Geist, der tiefe Ernst der Wahrhaftigkeit
vorhanden sei. Wo sich aber in diesem Sinne die «Form»
nicht von selbst ergibt, da fehlt auch noch — der Inhalt. —
Wenn nun Herr Prof. Vetter erwartet, daB ich seinen Vor-
schlidgen eigene entgegensetze (die ich auch in der Studier-
stube aushecken miite; die Schulstube eignet sich hiezu so
wenig wie das Katheder), so muBl ich ihm eine Enttduschung
bereiten; ich mache keinen Vorschlag. Sollte ich aber ein-
mal als Sprecher an einer freigeistigen Feier teilzunehmen
haben, so wiirde ich aus ganzem Herzen dabei sein und — —
Mehr weil ich im voraus dariiber njcht. Vielleicht wiirde
ich nachher meine Worte zu der Sammlung von «Vorschli-
gen» legen, wahrscheinlicher aber nicht, aus dem Gefiihl
heraus, daB so eine Feier im ‘engen Menschenkreise etwas
Einmaliges und Einziges sei, und daB dieselbe Feier unter
andern Menschen wieder andern Worten und Formen rufe.

Selbstverstiindlich bleibt es Herrn Prof. Vetter unbe-
nommen, in Feiern, die er zu leiten hat, sich einer fiir ihn
feststehenden, von der Kirche entlehnten Form zu bedienen.
Es gibt ja immer Menschen, die Freude an Zeremonien ha-
ben; darum wird es ihm nicht an Zuspruch fehlen. Es gibt
aber auch andere, die ihren Gefiihlen keine voraus berechnete
und vorgeschriebene Form geben konnen, und das sind viel-
leicht nicht die oberfldchlichsten Naturen. — Also jeder nach
seiner Weise, Herr Prof. Vetter mit, ich ohne Liturgie.

Auf die lbrigen, z. T. zeitab liegenden Ausfiihrungen
in der Entgegnung von Hrn. Prof. Vetter trete ich mit Riick-
sicht auf den Raum und die Leser nicht ein. Ich habe mich
schon in meiner Besprechung der «Vorschlige» hauptséch-
lich gegen das Zeremonielle gewandt und bleibe hier bei der
Sache; die polemischen Auslassungen Prof. Vetters reizen
mich nicht zur Erwiderung. E. Br.

Mystik?*)
Von Univ.-Prof. Dr. ]. M. Verweyen, Bonn.

Die geistige Lage unserer Zeit ist gekennzeichnet durch
eine heftige Spannung zwischen Altem und Neuem, in Kunst
und Religion, in Schule und Politik. Sie zeigt die Méchte
der Zivilisation und Kultur in vielfachem Widerstreit.
Gewaltige Triumphe erzielte der technische Geist, beschleu-
nigte in unerhdértem MaBe das Tempo des Verkehrs und der
Giitererzeugung, schuf die Voraussetzung fiir Industrialis-
mus und Materialismus, die einseitige Hingabe an die AuBien-
werte des menschlichen Daseins. Der in der Technik sich
glanzvoll entfaltende rechnende und berechnende Verstand
drohte seine unleugbare Herrschaft in eine dem Vollmen-
schentum geféhrliche Alleinherrschaft zu verwandeln. So
erhoben sich in unserer Zeit aufs Neue wider Rationalismus
(Intellektualismus) die irrationalen, gefiihlsm#Bigen Méchte
des menschlichen Innern. Die duBere Notlage erwies sich
ihrerseits geeignet, in der gleichen Richtung zu wirken. An
den Wirrsalen unserer grimmigen Tage hat sich die alte
mystische Sehnsucht Tausender von Zeitgenossen aufs neue
entziindet. Von der unmittelbaren Welt der Sinne mit ihrem
flachen Treiben und bitteren Ungeniige fiihlen sie sich zu-
riickgeworfen in ihr eigenes Innere und harren hier einer
héheren Wirklichkeit entgegen. So treibt der alte Lebens-
baum der Mystik und Romantik heute neue Bliiten.

Die verschiedenen Berufe und Geistesverfassungen er-
weisen sich der Mystik in ungleichem Grade foérderlich und
zugetan. Typisch fiir eine ausgepridgte und verstandesmés-
sige Einstellung ist die radikale Absage, die etwa aus der
Gleichung Wilhelm Ostwalds mystisch-unwissenschaftlich
spricht. Aber es deutet sogleich auf das Schillernde des
Wortes hin, wenn ein gleichfalls von Grund aus naturwissen-
schaftlicher Schriftsteller wie Wilhelm Bolsche seiner Neu-
ausgabe des «Cherubinischen Wandersmannes von Angelius»
eine Abhandlung vorausschickt {iber den Beruf der Mystik
in unserer Zeit. Mehr als eine Schrift mittelalterlicher My-
stiker erschien in neuem Gewande. Aufmerksam lauscht
das Ohr zahlreicher abendldndischer Menschen den Worten
des indischen Weisen Tagore, der die Stille seiner Wélder be-
singt und in seiner Art fortruft von dem L#rm der Stralen
und all den Zerstreuungen technisch-zivilisatorischer AuBen-
kultur zu dem Reiche seelischer Innerlichkeit. Hier aber
meinen viele von dem Wuste der Tage Unbefriedigte, die
Quellen einer hoheren Welt und Erkenntnis sprudeln zu ho-
ren, und werden so zu Fiirsprechern des Okkultismus und
Spiritismus, der Theosophie und Anthroposophie, kurz: der
Mystik irgendwelcher Art.

Sprachlich leitet sich das Wort her von myein (grie-
chisch) = schlieBen. Es ist die Absicht der Mystiker aller
Zeiten, das &uBere Auge abzudunkeln, damit das innere
Auge des Geistes um so heller leuchte und in andere als die
gewohnten Welten hineinschaue. Unmittelbar zu «schauen»
und schauend zu héherer Erkenntnis zu gelangen, sich gleich-
zeitig gefithlsméBig mit dem geschauten Gegenstande zu
vereinigen (unio mystica [lateinisch] — mystische Vereini-
gung), dies ist die tiefste Sehnsucht des mystischen, von
irgendwelchen Geheimnissen lebenden Menschen, wie schon
die griechischen Mysterienkulte zeigen. Da feierte man
symbolisch den Tod und die Wiederbelebung des Gottes und
vereinigte sich mit ihm beim heiligen (sakralen) Mahl.

Verschieden sind die Formen der Mystik, je nach dem
Gegenstand, dem die innere Vereinigung und schauende Er-
kenntnis gilt.

. Allgemeine Gottesmystik prigt sich aus in dem Paulus-
worte: «In ihm leben, weben und sind wir.» Die Christus-
mystik im Sinne des vdlligen inneren Erfiilltseins von sei-
nem «Herrn» (Kyrios) driickt sich aus in dem Worte: «Ich
vermag alles durch den, der mich stidrkt.» Vor allem das
Johannes-Evangelium bietet die Grundlagen der - Abend-
mahlsmystik, im Sinne des Wortes: «Wer mein Fleisch iBt
und mein Blut trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm.» In
zahlreichen Hymnen kam dieses (eucharistische) Motiv spéter

*) Wir geben gerne diesen Ausfiihrungen unseres Mitarbeiters
Raum, obschon wir in verschiedenen Punkten, besonders was den
Gebrauch des Wortes «Mystik» im Sinne unserer «Verinnerlichung»
anbelangt, nicht einverstanden sind. Wir werden spiter die Ge-
legenheit ergreifen, unsere Stellungnahme darzulegen. — Die Red.



36 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

zum Ausdruck. Die Naturmystik, ein Gefiihl des inneren
Verbundenseins mit dem sichtbaren All, trieb einen Franz
von Assisi (18. Jahrhundert) zur Dichtung seines beriihmten
Sonnengesanges, in welchem er «Bruder» Mond und «Schwe-
ster» Sonne zum Preise des Hochsten auffordert und selbst
den Tod als seinen <eiblichen Bruder» anspricht. Vervoll-
stdndigt wird das Bild der christlichen Mystik durch die
Verehrung Mariens, der «Himmelskonigin» der «mystischen
Rose» (wie sie in einer alten Litanei genannt wird). Hier
zeigen sich #dhnliche Auswirkungen des Zusammenhanges
zwischen Erotik und Mystik, wie sie schon die augustinischen
Wendungen von der «Umarmung Gottes», von dem <«Hin-
gerissenwerden zu Gott> und zum «Seelenbrautigam» Chri-
stus verraten. Luther bedient sich des gleichen Ausdrucks,
und fromme Klosterfrauen tragen zum Zeichen ihrer Ver-
méihlung mit Christus einen Ring am Finger. Im Bereiche
der seelischen Innerlichkeit, welche in allen solchen Féllen
der in Rede stehende Name Mystik deckt, werden zwei Sei-
ten sichthar: eine Verstandes- und eine Gefiihlsseite. Auf
seinen- Wesensaufbau hin betrachtet, befindet sich der My-
stiker in einem glutenvollen (ekstatischen) Zustand der Er-
griffenheit von den mit seinem inneren Auge angeschauten
Wirklichkeiten. Nach beseligender Lebensgemeinschaft mit
diesen geht sein ganzes Verlangen. Auf dem Gipfel des
AuBersichseins, d. h. der Ekstase, vermeinte der mystische
Mensch seine Gottheit zu «schauen» und gleichzeitig unmit-
telbar «eins» mit ihr zu werden.

Vorstellen und Fithlen gingen also im Mystiker eine be-
stimmte Beziehung ein. Hierbei kann sich die Vorstellung,
die Schauung (Intuition, lateinisch) in gréBerer oder gerin-
gerer Entfernung von der gewolinten und kritischen, verstan-
desmiBig-strengen Erfassung einer Wirklichkeit befinden,
ja im extremen Falle der letzteren ganz entgegengesetzt sein.
Gerade in solchem moglichen Widerstreite wurzelt die Geg-
nerschaft des Verstandesmenschen, des Hiiters der Ratio
(Vernunft), des Intellekts wider alle Mystik. Aber die in
dem «alle» liegende Verallgemeinerung gilt es auf das ge-
bithrende MaB zuriickzuschrauben. In kurzer Formel ge-
sprochen: Mystik und Mystizismus sind zweierlei. Jene ver-
harrt im Bereiche gefiihlsm#Biger Innerlichkeit und leiht ihr
vorstellungsmé#Big eine Ausdeutung, welche das Gleichge-
wicht zwischen Kopf und Herz bewahrt. Dieser, der Mysti-
zismus, schwirmt iiber die kritisch aufzurichtenden Gren-
zen hiniiber und bedroht die Anspriiche einer richtigen
Setzung und Bestimmung von Wirklichkeiten. Es gibt, an-
ders gewendet, eine gesunde, den Vollklang menschlicher
Seelenkrifte gewihrleistende, geziigelte, und eine entartete,
dem Einklange menschlicher WesensduBerung gefihrliche,
ja widerstreitende Mystik (die der Verfasser soeben «Mysti-
zismus» geheiBen hat. Die Red.). Die entartete Erscheinungs-
form weckt die berechtigte Absage von seiten des wissen-
schaftlichen wirklichkeitsgetreuen Denkens, die gesunde da-
gegen lebt mit solchem Denken im Frieden; ja, in vielen Fél-
len ist sie iiberhaupt kein moglicher Gegenstand kritischen
Einspruchs. Kann etwa ein lyrisches Gedicht durch Wissen-
schaft «widerlegt> werden?® Oder die Schonheit einer Sym-
phonie? Kann man es dem Lyriker Goethe «im Namen der
Wissenschaft» verwehren, «im stillen Busch, in Luft und
Wasser» lebendige Wesen als seine «Briider» anzuschauen
und in die tiefe Brust der Natur «wie in den Busen eines
Freundes» zu blicken? Alle Lyrik, im Grunde alle Kunst
lebt von «Mystik», beriihrt als solche nicht die Kreise der
Wissenschaft, sofern sie nicht gegenstéindlich allgemeingiil-
tig «objektive» Wirklichkeiten erfassen, sondern innerlich
erlebte Gestalten sichtbar formen will. Der rechnende und
berechnende Verstand erweist sich unvermdgend, das ein-
fachste lyrische Gedicht hervorzubringen. Darum gilt es
die Rettung der Mystik sowohl gegeniiber dem Intellektualis-
mus als auch gegeniiber dem Mystizismus.*)

— (Schluss folgt.)

*) Siehe unsere Fussnote.

Was heipt ,,leben"?
Aus «<Arbeit, das Grundprbblem unserer Zeit», v. G. Schaub, Basel.
Auf der hochsten Stufe der Zivilisation miissen neun
Zehntel der Menschheit den niedrigsten Kampf des wilden
oder sogar animalischen Menschen kidimpfen, den Kampf ge-

gen den Hunger. Nein, diese neun Zehntel leben noch nicht;
sie haben noch nicht einmal Aussicht, leben zu kénnen. (Le-
ben im einzig richtigen Sinne als Entwicklung, als Freiheit
gedacht!) Aber diese neun Zehntel wollen leben, sie wollen
empor aus ihrer unfruchtbaren winterlichen Welt, empor ins
keimende Reich der Sonne. Und weil sie es wollen, wird es
auch geschehen.

Was der zehnte Zehntel sich so gerne zugefliistert: <O,
es ist nicht so schlimm, diese Leute sind es gewohnt; sie
wissen es nicht anders und wollen darum auch nichts an-
deres»> — diese Liige von der Angewdhnung des Elendes mit-
samt jenem Mirchen von der «Poesie der Armut», das alles
ist nun endgiiltig abgetan.

Im Grunde wuBite man es ja wohl; man verstéllte sich
bloB; man wollte das Elend nicht gesehen haben.

Das téigliche Brot, meine ich, stellt erst den Nullpunkt
der menschlichen Lebensskala dar. Unter diesem Punkte ist
das menschliche Sterben, dariiber das menschliche Leben.
Auf diesem Punkte angelangt, lebt der Mensch als solcher
nicht und stirbt der Mensch als solcher nicht — er vegetiert
bloB.

Neun Zehntel der heutigen Menschheit stehen unter dem
Nullpunkte; sie alle liegen als Menschen im Sterben; sie alle
gehen im Kampfe ums tégliche Brot zugrunde. Man beachte
die «<Umwertung»: Der Kampf ums tégliche Brot — gestern
noch als Heldentum hoch gepriesen — heute der groBe
Sterbet, die Pest des Menschengeschlechtes.

Der Kampf ums tégliche Brot, oder was das nimliche
ist, der Kampf ums Dasein muB dem Einzelnen bedeutend
erleichtert, in der Folge selbst abgenommen und voll und
ganz dem Staat iiberbunden werden. Der eigentliche soziale
Staat kennt einen solchen Einzelkampf nicht mehr; er riickt
den Menschen gleich ins Dasein, gleich an die Schwelle des
Lebens vor. Und er briistet sich damit nicht einmal; denn
er ist sich dessen wohl bewuBt, daB mit der Daseinsgarantie
bloB das Erste, Kleinere; ja Selbstverstindliche geleistet und
das GroBere, Schwerere und Letzte noch lange nicht getan
ist. Die Schrulle vom standesgemifBen «Leben», d. h. von
der Notwendigkeit eines andern, bedeutend vorteilhafteren
Essens, Kleidens und Wohnens der «besseren» Leute ist nur
die Folge jener Verherrlichung des Daseinskampfes. Sobald
der kiinftige, starke Staat diesem grausamen Spiele des Zu-
falls die Spitze bricht — das Sein garantiert, also ein Ringen
darum hinféllig macht — ist auch die Kasten-Lebensweise in
ihren Auswiichsen verurteilt.

Jedermann soll Nahrung, Kleidung und Wohnung haben,
und niemand soll im Kampfe darum untergehen miissen!
Denn erst iiber diesem Kampfe, iiber dem Brotverdienste,
iiber dem Nullpunkte steht des Menschen Leben, des Men-
schen Arbeit. Und es liegt am Tage: Wo der Verdienst ge-
geben, wo ein Staat dafiir Sorge trdgt, daB durch entspre-
chende Léhnung die materielle Not seiner Biirger gehoben,
da ist es doch absolut undenkbar, daB ein solch gesundes
Staatswesen das Brotverschaffen als Endzweck verfolgen
konnte. Dieses kann und wird nur AeuBerliches, Formelles,
nur Mittel sein zum Wesentlichen, zur Bildung, zur Freiheit.

Toleranz und Christentum.
Von Felix Apostata.

Gedankenlose Christenmenschen, zumal «freisinnige»,
pflegen sich wunders was einzubilden auf ihre angeblich to-
lerante Gesinnung. Sie verbinden damit eine unklare Vor-
stellung von etwas Freiem, personlich Unabhéngigem, die
jedem #uBerlich oder innerlich Gebundenen nun einmal im-
poniert. Kommen diese Leute aber in die Lage, ihre Tole-
ranz in einem konkreten Falle zu heweisen, dann handeln
sie mit jener sancta simplicitas (héiligen Einfalt), die HuB
noch vom Scheiterhaufen herab an einem liehen Mitchristen
so mild belédchelt hat.

Der «tolerante Christ» ist ein Fabelwesen; konsequenter
Christ sein, heiBt intolerant sein. Denn «der Glaube an einen
Gott, der spricht und handelt, seine Geschichte und Bibel,
seine Propheten und Priester hat, wird schlieBlich immer in
Intoleranz ausarten. Wer sich der Anbhetung eines eifersiich-
tigen und rdchenden Gottes hingibt, macht sich gewisser-
maBen zu seinem Mitschuldigen. Stillschweigend billigt er



	Mystik [Teil 1]

