
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 6

Artikel: Mystik [Teil 1]

Autor: Verweyen, J.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 GEISTESPREIHE IT 35

vollen Kultusfornien, und möchten beim Neuaufbau geistiger
Gemeinschaften etwas von diesen kirchlichen «Gemütswerten

» herüberretten. So haben Ihnen beispielsweise, wie
Sie selber sagen, bei den Zwischenrufen der nach Ihren
Vorschlägen Feiernden die Responsorien (Wechselgesänge
zwischen Priester und Gemeinde) der katholischen Kirche und
neuerer Religionsgenossenschaften als wirksames Beispiel
vorgeschwebt. Ich muß gestehen, daß ich Ihren Neid nicht
teile und daß unsere Wege schon in der Einschätzung des
Gemütswertes der. Zeremonien auseinandergehen, nicht erst
dort, wo Sie meinen, nämlich wo Sie, mich mißverstehen
wollend, andeuten, ich gehöre zu denen, die sich «im Namen
Gottes» anreden lassen wollen. Ich halte nämlich dafür, daß
die Teilnahme des Gemütes bei Zeremonien, die sich bei
gleichen Gelegenheiten immer wieder gleich wiederholen,
nicht vertieft wird, sondern daß der Inhalt, den möglicher-
weise jede Zeremonie erstmalig besaß, bei den Wiederholungen

sich allmählfch verflüchtigt, bis nichts mehr übrig bleibt
als die Form. Aber selbst angenommen, die Kirchgänger
werden durch die Teilnahme an den Zeremonien in eine
gewisse Feierstimmung versetzt, wozu die Suggestion durch
die Masse, der Weihrauch und das Halbdunkel der Kirche
das ihrige beitragen, so sind es eben doch nur Kunstgriffe
der Kirche, den Menschen in eine beabsichtigte Stimmung zu
versetzen, aus der heraus er sich ihr, der Kirche, von neuem
wieder verbunden und Untertan fühlt. Wären sie von
wirklichem Einfluß auf das Gemüt, so müßte dies schließlich im
Leben der betreffenden Menschen zum Ausdruck kommen.
Ob solcher Gemütsreichtum mit den ihm entquellenden
gemütvollen Handlungen bei Angehörigen der katholischen
Kirche dem Zeremonienreichtum entsprechend zutage trete,
ist eine Frage, die wohl nicht unbesehen zu bejahen ist. —
Herr Professor Vetter will zwar die alten Formen mit neuem
Inhalt füllen. Aber es gibt neue Inhalte, d. h. neue Werte,
die mit alten Formen unvereinbar sind; es gibt alte Formen,
denen, möge man sie füllen womit man will, stets der Geruch
des alten Inhalts anhaftet — und dieser Geruch des alten
Inhalts verdirbt den neuen Inhalt. So verhält es sich mit
kirchlicher Form und freiem Geist. —

Selbstverständlich findet auch jede freigeistige Feier in
einer gewissen Form statt, allein das braucht keine für alle
Fälle festgesetzte Form, keine Liturgie zu sein, sondern sie
kann und soll sich aus dem Geist der jeweiligen Feier immer
wieder neu und frei ergeben. Die Voraussetzung ist einzig,
daß der rechte Geist, der tiefe Ernst der Wahrhaftigkeit
vorhanden sei. Wo sich. aber in diesem Sinne die «Form»
nicht von selbst ergibt, da fehlt auch noch —¦ der Inhalt. —
Wenn nun Herr Prof. Vetter erwartet, daß ich seinen
Vorschlägen eigene entgegensetze (die ich auch in der Studierstube

aushecken müßte; die Schulstube eignet sich hiezu so
wenig wie das Katheder), so muß ich ihm eine Enttäuschung
bereiten; ich mache keinen Vorschlag. Sollte ich aber einmal

als Sprecher an einer freigeistigen Feier teilzunehmen
haben, so würde ich aus ganzem Herzen dabei sein und
Mehr weiß ich im voraus darüber njcht. Vielleicht würde
ich nachher meine Worte zu der Sammlung von «Vorschlägen»

legen, wahrscheinlicher aber nicht, aus dem Gefühl
heraus, daß so eine Feier im engen Menschenkreise etwas
Einmaliges und Einziges sei, und daß dieselbe Feier unter
andern Menschen wieder andern Worten und Formen rufe.

Selbstverständlich bleibt es Herrn Prof. Vetter
unbenommen, in Feiern, die er zu leiten hat, sich einer für ihn
feststehenden, von der Kirche entlehnten Form zu bedienen.
Es gibt ja immer Menschen, die Freude an Zeremonien
haben; darum wird es ihm nicht an Zuspruch fehlen. Es gibt
aber auch andere, die ihren Gefühlen keine voraus berechnete
und vorgeschriebene Form geben können, und das sind
vielleicht nicht die oberflächlichsten Naturen. — Also jeder nach
seiner Weise, Herr Prof. Vetter mit, ich ohne Liturgie.

Auf die übrigen, z. T. zeitab liegenden Ausführungen
in der Entgegnung von Hrn. Prof. Vetter trete ich mit Rücksicht

auf den Raum und die Leser nicht ein. Ich habe mich
schon in meiner Besprechung der «Vorschläge» hauptsächlich

gegen das Zeremonielle gewandt und bleibe hier bei der
Sache; die polemischen Auslassungen Prof. Vetters reizen
mich nicht zur Erwiderung. E. Br.

Mystik*)
Von Univ.-Prof. Dr. .1. M. Verweyen, Bonn.

Die geistige Lage unserer Zeit ist gekennzeichnet durch
eine heftige Spannung zwischen Altem und Neuem, in Kunst
und Religion, in Schule und Politik. Sie zeigt die Mächte
der Zivilisation und Kultur in vielfachem Widerstreit.
Gewaltige Triumphe erzielte der technische Geist, beschleunigte

in unerhörtem Maße das Tempo des Verkehrs und der
Gütererzeugung, schuf die Voraussetzung für Industrialis-
mus und Materialismus, die einseitige Hingabe an die Außenwerte

des menschlichen Daseins. Der in der Technik sich
glanzvoll entfaltende rechnende und berechnende Verstand
drohte seine unleugbare Herrschaft in eine dem
Vollmenschentum gefährliche Alleinherrschaft zu verwandeln. So
erhoben sich in unserer Zeit aufs Neue wider Rationalismus
(Intellektualismus) die irrationalen, gefühlsmäßigen Mächte
des menschlichen Innern. Die äußere Notlage erwies sich
ihrerseits geeignet, in der gleichen Richtung zu wirken. An
den Wirrsalen unserer grimmigen Tage hat sich die alte
mystische Sehnsucht Tausender von Zeitgenossen aufs neue
entzündet. Von der unmittelbaren Welt der Sinne mit ihrem
flachen Treiben und bitteren Ungenüge fühlen sie sich
zurückgeworfen in ihr eigenes Innere und harren hier einer
höheren Wirküchkeit entgegen. So treibt der alte Lebensbaum

der Mystik und Romantik heute neue Blüten.
Die verschiedenen Berufe und Geistesverfassungen

erweisen sich der Mystik in ungleichem Grade förderlich und
zugetan. Typisch für eine ausgeprägte und verstandesmäs-
sige Einstellung ist die radikale Absage, die etwa aus der
Gleichung Wilhelm Ostwalds mystisch-unwissenschaftlich
spricht. Aber es deutet sogleich auf das Schillernde des
Wortes hin, wenn ein gleichfalls von Grund aus naturwissenschaftlicher

Schriftsteller wie Wilhelm Bölsche seiner
Neuausgabe des «Cherubinischen Wandersmannes von Angelius»
eine Abhandlung vorausschickt über den Beruf der Mystik
in unserer Zeit. Mehr als eine Schrift mittelalterlicher
Mystiker erschien in neuem Gewände. Aufmerksam lauscht
das Ohr zahlreicher abendländischer Menschen den Worten
des indischen Weisen Tagore, der die Stille seiner Wälder
besingt und in seiner Art fortruft von dem Lärm der Straßen
und all den Zerstreuungen technisch-zivilisatorischer Außenkultur

zu dem Reiche seelischer Innerlichkeit. Hier aber
meinen viele von dem Wüste der Tage Unbefriedigte, die
Quellen einer höheren Welt und Erkenntnis sprudeln zu
hören, und werden so zu Fürsprechern des Okkultismus und
Spiritismus, der Theosophie und Anthroposophie,' kurz: der
Mystik irgendwelcher Art.

Sprachlich leitet sich das Wort her von myein
(griechisch) — schließen. Es ist die Absicht der Mystiker aller
Zeiten, das äußere Auge abzudunkeln, damit das innere
Auge des Geistes um so heller leuchte und in andere als die
gewohnten Welten hineinschaue. Unmittelbar zu «schauen»
und schauend zu höherer Erkenntnis zu gelangen, sich gleichzeitig

gefühlsmäßig mit dem geschauten Gegenstande zu
vereinigen (unio mystica [lateinisch] mystische Vereinigung),

dies ist die tiefste Sehnsucht des mystischen, von
irgendwelchen Geheimnissen lebenden Menschen, wie schon
die griechischen Mysterienkulte zeigen. Da feierte man
symbolisch den Tod und die Wiederbelebung des Gottes und
vereinigte sich mit ihm beim heiligen (sakralen) Mahl.

Verschieden sind die Formen der Mystik, je nach dem
Gegenstand, dem die innere Vereinigung und schauende
Erkenntnis gilt.

Allgemeine Goffesmystik prägt sich aus in dem Paulusworte:

«In ihm leben, weben und sind wir.» Die Christusmystik

im Sinne des völligen inneren Erfülltseins von
seinem «Herrn» (Kyrios) drückt sich aus in dem Worte: «Ich
vermag alles durch den, der mich stärkt.» Vor allem das
Johannes-Evangelium bietet die Grundlagen der
Abendmahlsmystik, im Sinne des Wortes: «Wer mein Fleisch ißt
und mein Blut trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm.» In
zahlreichen Hymnen kam dieses (eucharistische) Motiv später

*) Wir geben gerne diesen Ausfülirungen unseres Mitarbeiters
Raum, obsclion wir in verschiedenen Punkten, besonders was den
Gebrauch des Wortes «Mystik» im Sinne unserer «Verinnerlichung»
anbelangt, nicht einverstanden sind. Wir werden später die
Gelegenheit ergreifen, unsere Stellungnahme darzulegen. — Die Red.



36 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

zum Ausdruck. Die iVafarmystik, ein Gefühl des inneren
Verbundenseins mit dem sichtbaren All, trieb einen Franz
von Assisi (13. Jahrhundert) zur Dichtung seines berühmten
Sonnengesanges, in welchem er «Bruder» Mond und «Schwester»

Sonne zum Preise des Höchsten auffordert und selbst
den Tod als seinen «leiblichen Bruder» anspricht. Vervollständigt

wird das Bild der christlichen Mystik durch die
Verehrung Mariens, der «Himmelskönigin» der «mystischen
Rose» (wie sie in einer alten Litanei genannt wird). Hier
zeigen sich ähnliche Auswirkungen des Zusammenhanges
zwischen Erotik und Mystik, wie sie schon die augustinischen
Wendungen von der «Umarmung Gottes», von dem
«Hingerissenwerden zu Gott» und zum «Seelenbräutigam» Christus

verraten. Luther bedient sich des gleichen Ausdrucks,
und fromme Klosterfrauen tragen zum Zeichen ihrer
Vermählung mit Christus einen Ring am Finger. Im Bereiche
der seelischen Innerlichkeit, welche in allen solchen Fällen
der in Rede stehende Name Mystik deckt, werden zwei Seiten

sichtbar: eine Verstandes- und eine Gefühlsseite. Auf
seinen Wesensaufbau hin betrachtet, befindet sich der
Mystiker in einem glutenvollen (ekstatischen) Zustand der
Ergriffenheit von den mit seinem inneren Auge angeschauten
Wirklichkeiten. Nach beseligender Lebensgemeinschaft mit
diesen geht sein ganzes Verlangen. Auf dem Gipfel des
Außersichseins, d. h. der Ekstase, vermeinte der mystische
Mensch seine Gottheit zu «schauen» und gleichzeitig unmittelbar

«eins» mit ihr zu werden.
Vorstellen und Fühlen gingen also im Mystiker eine

bestimmte Beziehung ein. Hierbei kann sich die Vorstellung,
die Schauung (Intuition, lateinisch) in größerer oder geringerer

Entfernung von der gewohnten und kritischen,
verstandesmäßig-strengen Erfassung einer Wirklichkeit befinden,
ja im extremen Falle der letzteren ganz entgegengesetzt sein.
Gerade in solchem möglichen Widerstreite wurzelt die
Gegnerschaft des Verstandesmenschen, des Hüters der Ratio
(Vernunft), des Intellekts wider alle Mystik. Aber die in
dem «alle» liegende Verallgemeinerung gilt es auf das
gebührende Maß zurückzuschrauben. In kurzer Formel
gesprochen: Mystik und Mystizismus sind zweierlei. Jene
verharrt im Bereiche gefühlsmäßiger Innerlichkeit und leiht ihr
vorstellungsmäßig eine Ausdeutung, welche das Gleichgewicht

zwischen Kopf und Herz bewahrt. Dieser, der
Mystizismus, schwärmt über die kritisch aufzurichtenden Grenzen

hinüber und bedroht die Ansprüche einer richtigen
Setzung und Bestimmung von Wirklichkeiten. Es gibt,
anders gewendet, eine gesunde, den Vollklang menschlicher
Seelenkräfte gewährleistende, gezügelte, und eine entartete,
dem Einklänge menschlicher Wesensäußerung gefährliche,
ja widerstreitende Mystik (die der Verfasser soeben
«Mystizismus» geheißen hat. Die Red.). Die entartete Erscheinungsform

weckt die berechtigte Absage von Seiten des
wissenschaftlichen wirklichkeitsgetreuen Denkens, die gesunde
dagegen lebt mit solchem Denken im Frieden; ja, in vielen Fällen

ist sie überhaupt kein möglicher Gegenstand kritischen
Einspruchs. Kann etwa ein lyrisches Gedicht durch Wissenschaft

«widerlegt» werden? Oder die Schönheit einer
Symphonie? Kann man es dem Lyriker Goethe «im Namen der
Wissenschaft» verwehren, «im stillen Busch, in Luft und
Wasser» lebendige Wesen als seine «Brüder» anzuschauen
und in die tiefe Brust der Natur «wie in den Busen eines
Freundes» zu blicken? Alle Lyrik, im Grunde alle Kunst
lebt von «Mystik», berührt als solche nicht die Kreise der
Wissenschaft, sofern sie nicht gegenständlich allgemeingültig

«objektive» Wirklichkeiten erfassen, sondern innerlich
erlebte Gestalten sichtbar formen will. Der rechnende und
berechnende Verstand erweist sich unvermögend, das
einfachste lyrische Gedicht hervorzubringen. Darum gilt es
die Rettung der Mystik sowohl gegenüber dem Intellektualismus

als auch gegenüber dem Mystizismus.*)
: (Schluss folgt.)

*) Siehe unsere Fussnote.

Was heiptt „leben"?
Aus «Arbeit, das Grundproblem unserer Zeit», v. G. Schaub, Basel.

Auf der höchsten Stufe der Zivilisation müssen neun
Zehntel der Menschheit den niedrigsten Kampf des wilden
oder sogar animalischen Menschen kämpfen, den Kampf ge¬

gen den Hunger. Nein, diese neun Zehntel leben noch nicht;
sie haben noch nicht einmal Aussicht, leben zu können. (Leben

im einzig richtigen Sinne als Entwicklung, als Freiheit
gedacht!) Aber diese neun Zehntel wollen leben, sie wollen
empor aus ihrer unfruchtbaren winterlichen Welt, empor ins
keimende Reich der Sonne. Und weil sie es wollen, wird es
auch geschehen.

Was der zehnte Zehntel sich so gerne zugeflüstert: «O,
es ist nicht so schlimm, diese Leute sind es gewohnt; sie
wissen es nicht anders und wollen darum auch nichts
anderes» — diese Lüge von der Angewöhnung des Elendes
mitsamt jenem Märchen von der «Poesie der Armut», das alles
ist nun endgültig abgetan.

Im Grunde wußte man es ja wohl; man verstellte sich
bloß; man wollte das Elend nicht gesehen haben.

.Das tägliche Brot, meine ich, stellt erst den Nullpunkt
der menschlichen Lebensskala dar. Unter diesem Punkte ist
das menschliche Sterben, darüber das menschliche Leben.
Auf diesem Punkte angelangt, lebt der Mensch als solcher
nicht und stirbt der Mensch als solcher nicht — er vegetiert
bloß.

Neun Zehntel der heutigen Menschheit stehen unter dem
Nullpunkte; sie alle liegen als Menschen im Sterben; sie alle
gehen im Kampfe ums tägliche Brot zugrunde. Man beachte
die «Umwertung»: Der Kampf ums tägliche Brot — gestern
noch als Heldentum hoch gepriesen — heute der große
Sterbet, die Pest des Menschengeschlechtes.

Der Kampf ums tägliche Brot, oder was das nämliche
ist, der Kampf ums Dasein muß dem Einzelnen bedeutend
erleichtert, in der Folge selbst abgenommen und voll und
ganz dem Staat Überbunden werden. Der eigentliche soziale
Staat kennt einen solchen Einzelkampf nicht mehr; er rückt
den Menschen gleich ins Dasein, gleich an die Schwede des
Lebens vor. Und er brüstet sich damit nicht einmal; denn
er ist sich dessen wohl bewußt, daß mit der Daseinsgarantie
bloß das Erste, Kleinere, ja Selbstverständliche geleistet und
das Größere, Schwerere und Letzte noch lange nicht getan
ist. Die Schrulle vom standesgemäßen «Leben», d. h. von
der Notwendigkeit eines andern, bedeutend vorteilhafteren
Essens, Kleidens und Wohnens der «besseren» Leute ist nur
die Folge jener Verherrlichung des Daseinskampfes. Sobald
der künftige, starke Staat diesem grausamen Spiele des
Zufalls die Spitze bricht — das Sein garantiert, also ein Ringen
darum hinfällig macht — ist auch die Kasten-Lebensweise in
ihren Auswüchsen verurteilt.

Jedermann soll Nahrung, Kleidung und Wohnung haben,
und niemand soll im Kampfe darum untergehen müssen!
Denn erst über diesem Kampfe, über dem Brotverdienste,
über dem Nullpunkte steht des Menschen Leben, des
Menschen Arbeit. Und es liegt am Tage: Wo der Verdienst
gegeben, wo ein Staat dafür Sorge trägt, daß durch entsprechende

Löhnung die materielle Not seiner Bürger gehoben,
da ist es doch absolut undenkbar, daß ein solch gesundes
Staatswesen das Brotverschaffen als Endzweck verfolgen
könnte. Dieses kann und wird nur Aeußerliches, Formelles,
nur Mittel sein zum Wesentlichen, zur Bildung, zur Freiheit.

Toleranz und Christentum.
Von Felix Apöslata.

Gedankenlose Christenmenschen, zumal «freisinnige»,
pflegen sich wunders was einzubilden auf ihre angeblich
tolerante Gesinnung. Sie verbinden damit eine unklare
Vorstellung von etwas Freiem, persönlich Unabhängigem, die
jedem äußerlich oder innerlich Gebundenen nun einmal
imponiert. Kommen diese Leute aber in die Lage, ihre Toleranz

in einem konkreten Falle zu beweisen, dann handeln
sie mit jener sancta simplicitas (heiligen Einfalt), die Huß
noch vom Scheiterhaufen herab an einem lieben Mitchristen
so mild belächelt hat.

Der «tolerante Christ» ist ein Fabelwesen; konsequenter
Christ sein, heißt intolerant sein. Denn «der Glaube an einen
Gott, der spricht und handelt, seine Geschichte und Bibel,
seine Propheten und Priester hat, wird schließlich immer in
Intoleranz ausarten. Wer sich der Anbetung eines eifersüchtigen

und rächenden Gottes hingibt, macht sich gewissermaßen

zu seinem Mitschuldigen. Stillschweigend billigt er


	Mystik [Teil 1]

