Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 6

Artikel: Kirchenfreie Familien - Feiern (Schluss)
Autor: E. Br.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407095

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

34 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

Falschmeldungen in der Presse, die uns oder unsere Lebens-
anschauung beriithren, sollen vom Hauptvorstand oder dem
betreffenden Ortsgruppe-Vorstand aus berichtigt werden.

Damit konnten die Verhandlungen geschlossen werden,
und es blieb uns der hohe GenuB, den klaren und tiefdurch-
dachten Ausfithrungen unseres Gesinnungsfreundes Dr. Her-
mann Gschwind, Privatdozent an der Universitit Basel, iiber
das zeitgeméBe Thema «Freie Schule und Staatsschule» zu
folgen. In 1Xstiindigem Vortrag erlduterte er Wesen und
Ziel der TFreischulbewegung, ihr Verhiltnis zu Staat und
Staatsschule, den kirchenpolitischen Hintergrund, auf dem
sich diese Bewegung abspielt, die Notwendigkeit, die Staats-
schule von konfessionellen Einfliissen freizuhalten usw. Wir
miissen es uns heute versagen, auf das vorziigliche Referat
ndher einzutreten, werden aber bei anderer Gelegenheit dar-
auf zuriickkommen. —

Gegen 4 Uhr hob der Vorsitzende die Tagung auf, und
da sich der Himmel inzwischen gelichtet hatte, beniitzte man
gerne die wenigen Abendstunden, um mit seinen altvertrau-
ten und neu gewonnenen Freunden einen Gang ins Freie zu
machen, der uns zum aussichtsreichen «S#li» hinauf fiihrte.
— — Nun stehen wir alle wieder in des Tages Arbeit; aber
wir fiihlen in uns die Nachwirkung der Oltener Tagung: das
Zusammensein mit unsern gleichgesinnten Freunden, die wir
alle nach denselben Idealen streben, hat unsern Mut gestiirkt
und unserer Zuversicht neue Anhaltspunkte gegeben.

E. Br.

Kirdienfreie Familien - Feiern.
Von Karl Freidank (Ferdinand Vetter, Stein a. Rh.)
(Schluss.)

Dabei sei man aber auch nicht zu dngstlich gegeniiber
dem, was unser Gegner seinerseits «éngstliche» Anpassung
an kirchliche Gebriduche oder «kirchendhnliche Aufmachung»
der einfachen Lebensfeiern nennt und was vielmehr nur Aus-
druck des Gehobenseins aus dem Alltag zum Welt- und
Menschheitsgedanken, zum Gefiihl der Einheit und der
Freude oder der gemeinsamen Trauer sein soll. Nicht daran
ist uns gelegen, <kirchliche Gebrduche moglichst genau zu
kopieren», sondern daran, sie zu beseitigen, indem man ihre
symbolischen Handlungen aus dem Kirchlichen ins Mensch-
liche umdeutet, also z. B. bei der Namengebung die Reini-
gung von Siinden durch das Wasser zuriickdeutet zu einer
BegriiBung des neuen Weltbiirgers, der als Gebilde aus den
Elementen des Weltalls, dem er entsprungen, einst in diese
sich wieder auflosen soll. Wenn wir bei dieser «guten Ab-
sicht», die schonen Formen der alten Kirche zeitgenossisch
neu wirksam zu machen, «in der Studierstube einen durch-
aus untauglichen und ungangbaren Weg beschritten» haben,
so mag uns die Schulstube, mit ihren nihern Beziehungen
zu Volk und Jugend, einen tauglicheren und gangbareren
zeigen und wir werden den unsrigen gern aufgeben; einst-
weilen sehen wir keinen Grund dazu, ihrer bildungssatten
Aufgeklirtheit die poetische Verkldrung eines freudigen Fa-
milienereignisses in Wort und Bild und Ton abschwéchend
aufzuopfern. Wenn aber Thr Gegner von sinnbildlicher Rede
und Handlung bei kiinftigen Trauungen oder <«Einsegnun-
gen» lieber — gemiB dem Kirchenbrauch und der Eidg. Bun-
desverfassung — mit der gedankenlosen Liige «Im Namen
Gottes» Euch wollt anreden lassen, die freilich in der Kirche

noch durch die logische Unmdoglichkeit «des Vaters, des Soh-

nes und des heiligen Geistes» vermehrt und véllig unannehm-
bar gemacht wird: dann scheiden sich unsere Wege. Ueber
«Einfachheit und Schlichtheit», die Thr uns dreimal als das
Wesen des neuen Geistes anpreist, stellen wir sein Bediirfnis
nach Wahrhaftigkeit, die nicht einem verschwommenen viel-
deutigen Ausdruck zuliebe das Bekenntnis zu den einzig zu
beweisenden, wenn auch niemals zu erkennenden Griinden
unseres Daseins — zu dem Bestehen des Alls, des ewighblei-
benden — verlegen ausweichend preisgibt. Mag der «Pan-
theist» unter dem Namen «Gott> auch «ungefdhr das» sagen
wollen wie wir mit unserem Verzicht auf jede Benennung des
Unnennbaren und Unerkennbaren: er 6ffnet mit diesem einen
Worte doch die Tiir fiir das Eindringen aller persodnlichen
Vorstellungen eines Gottes und eines Jenseits, die er sonst
bekdmpft, und leistet damit jeder Art von Aberglauben den

‘'von den sogenannten «Gliubigen» erwiinschten Vorschub.

Strengste Aufrichtigkeit braucht unser neuer Glaube und
wird nur daraus den Mut und die Zuversicht und hohe Freu-
digkeit schopfen, die uns zum endlichen Siege fiihrt und
heute der armen Welt so sehr nottut.

DaB unser Schriftleiter schlieBlich die Versuche zuriick-
weist, die bei unsern Feiern anwesenden Gesinnungsgenossen
durch BegriiBungen und Zwischenrufe an der Handlung zu
beteiligen, wobei uns die Responsorien der katholischen
Kirche und neuerer Religionsgenossenschaften als wirksames
Beispiel vorschwebten, kann uns bei seiner niichternen Auf-
fassung der ganzen Frage nicht tiiberraschen. Mit die-
sem Teil unserer Vorschlige mag man es halten wie man
will: sie vereinfachen oder ganz weglassen, namentlich wenn
die musikalische Begleitung, die wir als die dialogischen
Teile verbindend uns vorstellen, nicht zu haben ist. Beson-
dern AnstoB scheint bei den an die Litaneien und Toten-
messen ihrer Kirche gewthnten Gegnern der von dem Kri-
tiker sogenannte Sprechchor zu erregen, d. h. die je ein bis
drei Worte, die bei den Totenfeiern, im AnschluB an die
kurzen Aufforderungen des «Sprechers», einem Chor, der
kurzweg als «Alle» bezeichnet ist, in den Mund gelegt sind.
Das ist aber nur eine allerdings ungenaue Benennung des
nicht unmittelbar von dem "Verlust betroffenen Teils der
Trauerversammlung, wovon ja auch bei unsern heutigen pro-
testantischen Bestattungen die Verwandten und ins «Leid»
gebetenen Teilnehmer sich vom gemeinsamen Gesange —
denn hier wird ja wirklich gesungen, sogar nach Noten! —
regelmiBig ausschlieBen. Die paar zur Orgelbegleitung ge-
sprochenen Worte der Teilnahme aber wird die meist kleine
Versammlung der entfernteren Genossen der Trauerhand-
lung gewiBl ohne Stérung der Stimmung und ohne Verlet-
zung des «tiefern Empfindens» als eindrucksvolle Bezeugung
ihres Anteils zu der Trauerfeier beisteuern diirfen.

Doch das mag man wiederum nach Belieben halten:
Hauptsache ist uns, daB aus den vorliegenden und den kiinf-
tigen Vorschlidgen eine wahre und wiirdige Form fiir unsere
allgemeinen Lebensfeiern und auch mit der Zeit fiir fest-
liche Tage der Erinnerung und Erhebung hervorgehe. Wer
das nicht fiir notig oder tunlich hélt, der feiere eben weiter
mit den Christen Sonntag und Auffahrt und Fronleichnam
unter Anrufung Gottes und des fleischgewordenen Gottes-
sohnes; denn wer von der Unmoglichkeit, solche Feste auch
nur passiv mitzumachen, nicht ganz griindlich iiberzeugt ist,
der wird sich auch zum Austritt aus der Kirche, der doch
heute sehr erleichtert ist, kaum entschlieBen, und so wird
alles beim alten bleiben bis zu einer kiinftigen Revolution, die
vermutlich weniger glimpflich verlaufen wiirde als eine ehr-

Jliche Auseinandersetzung. Zu einer solchen wird freilich

noch ein viel griindlicheres Eingehen auf die in unserer «Zu-
kunft der Kirche» dargelegte Unmdoglichkeit der Fortdauer
der bisherigen Zustdnde notig sein, als es die Schriftleitung,
die vor allem die Form unserer Vorschlige bekdampft, bisher
dem Inhalt und der Sache selbst gewidmet hat.

Auf alle Fille werden wir Hoffenden uns des Wortes ge-
trosten diirfen und miissen, das der Schriftleiter der «Gei--
stesfreiheit> dem groBen Forscher und Denker Herbert
Spencer entnommen und an die Spitze seiner letzten Nummer
gestellt hat, in der er selbst unsern Versuch glaubt bekédmp-
fen zu sollen:

«Ehe in der menschlichen Natur und in menschlichen Ein-
richtungen Verinderungen entstehen kiénnen, die jene Dauer be-
sitzen, die sie zu einem fest errungenen Erbteil des Menschen-
geschlechtes macht, miissen zahllose Wiederholungen der zu sol-
chen Verinderungen fiihrenden Gedanken und Handlungen vor
sich gehen.»

Herbert Spencer
in der Uebersetzung von + Benjamin Vetter 1875 ff.

SchluBwort der Schriftleitung. Vorschlige haben Sie
gemacht, Herr Professor Vetter, nicht Vorschriften; — das
versteht sich von selbst, hierin konnten Sie gar nicht miB-
verstanden werden. Vorschldge sind aber da, um besprochen
zu werden; das miissen sich auch die Thrigen gefallen lassen.
Wie recht ich hatte, als ich in Ihrer Liturgie allzunahe Ver-
wandtschaft mit kirchlichen Gebrduchen witterte, geht nun
klar aus Ihrer Entgegnung hervor. Sie beneiden die pro-
testantische Kirche um den Gemeindegesang, die katholische
um den gemeinsamen Gebetsruf, um die Bilder, um die sinn-



Nr. 6 ' GEISTESFREIHEIT 35

vollen Kultusformen, und méchten beim Neuaufbau geistiger
Gemeinschaften etwas von diesen Kkirchlichen <«Gemiits-
werten» heriiberretten. So haben Ihnen beispielsweise, wie
Sie selber sagen, bei den Zwischenrufen der nach Ihren Vor-
schligen Feiernden die Responsorien (Wechselgesénge zwi-
schen Priester und Gemeinde) der katholischen Kirche und
neuerer Religionsgenossenschaften als wirksames Beispiel
vorgeschwebt. Ich mufBl gestehen, daB ich Ihren Neid nicht
teile und daB unsere Wege schon in der Einschitzung des
Gemiitswertes der,Zeremonien auseinandergehen, nicht erst
dort, wo Sie meinen, nidmlich wo Sie, mich miBverstehen
wollend, andeuten, ich gehore zu denen, die sich «<im Namen
Gottes» anreden lassen wollen. Ich halte ndmlich dafiir, daB
die Teilnahme des Gemiites bei Zeremonien, die sich bei
gleichen Gelegenheiten immer wieder gleich wiederholen,
nicht vertieft wird, sondern daB8 der Inhalt, den moglicher-
weise jede Zeremonie erstmalig besaB, bei den Wiederholun-
gen sich allmihlich verfliichtigt, bis nichts mehr iibrig bleibt
als die Form. Aber selbst angenommen, die Kirchgéinger
werden durch die Teilnahme an den Zeremonien in eine ge-
wisse Feierstimmung versetzt, wozu die Suggestion durch
die Masse, der Weihrauch und das Halbdunkel der Kirche
das ihrige beitragen, so sind es eben doch nur Kunstgriffe
der Kirche, den Menschen in eine beabsichtigte Stimmung zu
versetzen, aus der heraus er sich ihr, der Kirche, von neuem
wieder verbunden und untertan fithlt. Wéren sie von wirk-
lichem EinfluB auf das Gemiit, so miite dies schlieBlich im
Leben der betreffenden Menschen zum Ausdruck kommen.
Ob solcher Gemiitsreichtum mit den ihm entquellenden ge-
miitvollen Handlungen bei Angehorigen der katholischen
Kirche dem Zeremonienreichtum entsprechend zutage trete,
ist eine Frage, die wohl nicht unbesehen zu bejahen ist. —
Herr Professor Vetter will zwar die alten Formen mit neuem
Inhalt fiillen. Aber es gibt neue Inhalte, d. h. neue Werte,
die mit alten Formen unvereinbar sind; es gibt alte Formen,
denen, mége man sie fiillen womit man will, stets der Geruch
des alten Inhalts anhaftet — und dieser Geruch des alten
Inhalts verdirbt den neuen Inhalt. So verhilt es sich mit
kirchlicher Form und freiem Geist. —

Selbstverstidndlich findet auch jede freigeistige Feier in
einer gewissen Form statt, allein das braucht keine fiir alle
Fille festgesetzte Form, keine Liturgie zu sein, sondern sie
kann und soll sich aus dem Geist der jeweiligen Feier immer
wieder neu und frei ergeben. Die Voraussetzung ist einzig,
daB der rechte Geist, der tiefe Ernst der Wahrhaftigkeit
vorhanden sei. Wo sich aber in diesem Sinne die «Form»
nicht von selbst ergibt, da fehlt auch noch — der Inhalt. —
Wenn nun Herr Prof. Vetter erwartet, daB ich seinen Vor-
schlidgen eigene entgegensetze (die ich auch in der Studier-
stube aushecken miite; die Schulstube eignet sich hiezu so
wenig wie das Katheder), so muBl ich ihm eine Enttduschung
bereiten; ich mache keinen Vorschlag. Sollte ich aber ein-
mal als Sprecher an einer freigeistigen Feier teilzunehmen
haben, so wiirde ich aus ganzem Herzen dabei sein und — —
Mehr weil ich im voraus dariiber njcht. Vielleicht wiirde
ich nachher meine Worte zu der Sammlung von «Vorschli-
gen» legen, wahrscheinlicher aber nicht, aus dem Gefiihl
heraus, daB so eine Feier im ‘engen Menschenkreise etwas
Einmaliges und Einziges sei, und daB dieselbe Feier unter
andern Menschen wieder andern Worten und Formen rufe.

Selbstverstiindlich bleibt es Herrn Prof. Vetter unbe-
nommen, in Feiern, die er zu leiten hat, sich einer fiir ihn
feststehenden, von der Kirche entlehnten Form zu bedienen.
Es gibt ja immer Menschen, die Freude an Zeremonien ha-
ben; darum wird es ihm nicht an Zuspruch fehlen. Es gibt
aber auch andere, die ihren Gefiihlen keine voraus berechnete
und vorgeschriebene Form geben konnen, und das sind viel-
leicht nicht die oberfldchlichsten Naturen. — Also jeder nach
seiner Weise, Herr Prof. Vetter mit, ich ohne Liturgie.

Auf die lbrigen, z. T. zeitab liegenden Ausfiihrungen
in der Entgegnung von Hrn. Prof. Vetter trete ich mit Riick-
sicht auf den Raum und die Leser nicht ein. Ich habe mich
schon in meiner Besprechung der «Vorschlige» hauptséch-
lich gegen das Zeremonielle gewandt und bleibe hier bei der
Sache; die polemischen Auslassungen Prof. Vetters reizen
mich nicht zur Erwiderung. E. Br.

Mystik?*)
Von Univ.-Prof. Dr. ]. M. Verweyen, Bonn.

Die geistige Lage unserer Zeit ist gekennzeichnet durch
eine heftige Spannung zwischen Altem und Neuem, in Kunst
und Religion, in Schule und Politik. Sie zeigt die Méchte
der Zivilisation und Kultur in vielfachem Widerstreit.
Gewaltige Triumphe erzielte der technische Geist, beschleu-
nigte in unerhdértem MaBe das Tempo des Verkehrs und der
Giitererzeugung, schuf die Voraussetzung fiir Industrialis-
mus und Materialismus, die einseitige Hingabe an die AuBien-
werte des menschlichen Daseins. Der in der Technik sich
glanzvoll entfaltende rechnende und berechnende Verstand
drohte seine unleugbare Herrschaft in eine dem Vollmen-
schentum geféhrliche Alleinherrschaft zu verwandeln. So
erhoben sich in unserer Zeit aufs Neue wider Rationalismus
(Intellektualismus) die irrationalen, gefiihlsm#Bigen Méchte
des menschlichen Innern. Die duBere Notlage erwies sich
ihrerseits geeignet, in der gleichen Richtung zu wirken. An
den Wirrsalen unserer grimmigen Tage hat sich die alte
mystische Sehnsucht Tausender von Zeitgenossen aufs neue
entziindet. Von der unmittelbaren Welt der Sinne mit ihrem
flachen Treiben und bitteren Ungeniige fiihlen sie sich zu-
riickgeworfen in ihr eigenes Innere und harren hier einer
héheren Wirklichkeit entgegen. So treibt der alte Lebens-
baum der Mystik und Romantik heute neue Bliiten.

Die verschiedenen Berufe und Geistesverfassungen er-
weisen sich der Mystik in ungleichem Grade foérderlich und
zugetan. Typisch fiir eine ausgepridgte und verstandesmés-
sige Einstellung ist die radikale Absage, die etwa aus der
Gleichung Wilhelm Ostwalds mystisch-unwissenschaftlich
spricht. Aber es deutet sogleich auf das Schillernde des
Wortes hin, wenn ein gleichfalls von Grund aus naturwissen-
schaftlicher Schriftsteller wie Wilhelm Bolsche seiner Neu-
ausgabe des «Cherubinischen Wandersmannes von Angelius»
eine Abhandlung vorausschickt {iber den Beruf der Mystik
in unserer Zeit. Mehr als eine Schrift mittelalterlicher My-
stiker erschien in neuem Gewande. Aufmerksam lauscht
das Ohr zahlreicher abendldndischer Menschen den Worten
des indischen Weisen Tagore, der die Stille seiner Wélder be-
singt und in seiner Art fortruft von dem L#rm der Stralen
und all den Zerstreuungen technisch-zivilisatorischer AuBen-
kultur zu dem Reiche seelischer Innerlichkeit. Hier aber
meinen viele von dem Wuste der Tage Unbefriedigte, die
Quellen einer hoheren Welt und Erkenntnis sprudeln zu ho-
ren, und werden so zu Fiirsprechern des Okkultismus und
Spiritismus, der Theosophie und Anthroposophie, kurz: der
Mystik irgendwelcher Art.

Sprachlich leitet sich das Wort her von myein (grie-
chisch) = schlieBen. Es ist die Absicht der Mystiker aller
Zeiten, das &uBere Auge abzudunkeln, damit das innere
Auge des Geistes um so heller leuchte und in andere als die
gewohnten Welten hineinschaue. Unmittelbar zu «schauen»
und schauend zu héherer Erkenntnis zu gelangen, sich gleich-
zeitig gefithlsméBig mit dem geschauten Gegenstande zu
vereinigen (unio mystica [lateinisch] — mystische Vereini-
gung), dies ist die tiefste Sehnsucht des mystischen, von
irgendwelchen Geheimnissen lebenden Menschen, wie schon
die griechischen Mysterienkulte zeigen. Da feierte man
symbolisch den Tod und die Wiederbelebung des Gottes und
vereinigte sich mit ihm beim heiligen (sakralen) Mahl.

Verschieden sind die Formen der Mystik, je nach dem
Gegenstand, dem die innere Vereinigung und schauende Er-
kenntnis gilt.

. Allgemeine Gottesmystik prigt sich aus in dem Paulus-
worte: «In ihm leben, weben und sind wir.» Die Christus-
mystik im Sinne des vdlligen inneren Erfiilltseins von sei-
nem «Herrn» (Kyrios) driickt sich aus in dem Worte: «Ich
vermag alles durch den, der mich stidrkt.» Vor allem das
Johannes-Evangelium bietet die Grundlagen der - Abend-
mahlsmystik, im Sinne des Wortes: «Wer mein Fleisch iBt
und mein Blut trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm.» In
zahlreichen Hymnen kam dieses (eucharistische) Motiv spéter

*) Wir geben gerne diesen Ausfiihrungen unseres Mitarbeiters
Raum, obschon wir in verschiedenen Punkten, besonders was den
Gebrauch des Wortes «Mystik» im Sinne unserer «Verinnerlichung»
anbelangt, nicht einverstanden sind. Wir werden spiter die Ge-
legenheit ergreifen, unsere Stellungnahme darzulegen. — Die Red.



	Kirchenfreie Familien - Feiern (Schluss)

