
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 6

Artikel: Kirchenfreie Familien - Feiern (Schluss)

Autor: E. Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34 GEISTESFREIHEIT Nr. 6

Falschmeldungen in der Presse, die uns oder unsere
Lebensanschauung berühren, sollen vom Hauptvorstand oder dem
betreffenden Ortsgruppe-Vorstand aus berichtigt werden.

Damit konnten die Verhandlungen geschlossen werden,
und es blieb uns der hohe Genuß, den klaren und tiefdurchdachten

Ausführungen unseres Gesinnungsfreundes Dr.
Hermann Gschwind, Privatdozent an der Universität Basel, über
das zeitgemäße Thema «Freie Schule und Sfäatsschule» zu
folgen. In l'A stündigem Vortrag erläuterte er Wesen und
Ziel der Freischulbewegung, ihr Verhältnis zu Staat und
Staatsschule, den kirchenpolitischen Hintergrund, auf dem
sich diese Bewegung abspielt, die Notwendigkeit, die Staatsschule

von konfessionellen Einflüssen freizuhalten usw. Wir
müssen es uns heute versagen, auf das vorzügliche Referat
näher einzutreten, werden aber bei anderer Gelegenheit darauf

zurückkommen. —
Gegen 4 Uhr hob der Vorsitzende die Tagung auf, und

da sich der Himmel inzwischen gelichtet hatte, benützte man
gerne die wenigen Abendstunden, um mit seinen altvertrauten

und neu gewonnenen Freunden einen Gang ins Freie zu
machen, der uns zum aussichtsreichen «Sali» hinauf führte.
— — Nun stehen wir alle wieder in des Tages Arbeit; aber
wir fühlen in uns die Nachwirkung der Oltener Tagung: das
Zusammensein mit unsern gleichgesinnten Freunden, die wir
alle nach denselben Idealen streben, hat unsern Mut gestärkt
und unserer Zuversicht neue Anhaltspunkte gegeben.

E. Br.

Kirdienfreie Familien - Feiern.
Von Karl Freidank (Ferdinand Vetter, Stein a. Rh.)

(Schluss.)

Dabei sei man aber auch nicht zu ängstlich gegenüber
dem, was unser Gegner seinerseits «ängstliche» Anpassung
an kirchliche Gebräuche oder «kirchenähnliche Aufmachung»
der einfachen Lebensfeiern nennt und was vielmehr nur
Ausdruck des Gehobenseins aus dem Alltag zum Welt- und
Menschlieitsgedanken, zum Gefühl der Einheit und der
Freude oder der gemeinsamen Trauer sein soll. Nicht daran
ist uns gelegen, «kirchliche Gebräuche möglichst genau zu
kopieren», sondern daran, sie zu beseitigen, indem man ihre
symbolischen Handlungen aus dem Kirchlichen ins Menschliche

umdeutet, also z. B. bei der Namengebung die Reinigung

von Sünden durch das Wasser zurückdeutet zu einer
Begrüßung des neuen Weltbürgers, der als Gebilde aus den
Elementen des Weltalls, dem er entsprungen, einst in diese
sich wieder auflösen soll. Wenn wir bei dieser «guten
Absicht», die schönen Formen der alten Kirche zeitgenössisch
neu wirksam zu machen, «in der Studierstube einen durchaus

untauglichen und ungangbaren Weg beschritten» haben,
so mag uns die Schulstube, mit ihren nähern Beziehungen
zu Volk und Jugend, einen tauglicheren und gangbareren
zeigen und wir werden den unsrigen gern aufgeben;
einstweilen sehen wir keinen Grund dazu, ihrer bildungssatten
Aufgeklärtheit die poetische Verklärung eines freudigen
Familienereignisses in Wort und Bild und Ton abschwächend
aufzuopfern. Wenn aber Ihr Gegner von sinnbildlicher Rede
und Handlung bei künftigen Trauungen oder «Einsegnungen»

lieber — gemäß dem Kirchenbrauch und der Eidg.
Bundesverfassung — mit der gedankenlosen Lüge «Im Namen
Gottes» Euch wollt anreden lassen, die freilich in der Kirche
noch durch die logische Unmöglichkeit «des Vaters, des Sohnes

und des heiligen Geistes» vermehrt und völlig unannehmbar

gemacht wird: dann scheiden sich unsere Wege. Ueber
«Einfachheit und Schlichtheit», die Ihr uns dreimal als das
Wesen des neuen Geistes anpreist, stellen wir sein Bedürfnis
nach Wahrhaftigkeit, die nicht einem verschwommenen
vieldeutigen Ausdruck zuliebe das Bekenntnis zu den einzig zu
beweisenden, wenn auch niemals zu erkennenden Gründen
unseres Daseins — zu dem Bestehen des Alls, des ewigbleibenden

— verlegen ausweichend preisgibt. Mag der «Pan-
theist» unter dem Namen «Gott» auch «ungefähr das» sagen
wollen wie wir mit unserem Verzicht auf jede Benennung des
Unnennbaren und Unerkennbaren: er öffnet mit diesem einen
Worte doch die Tür für das Eindringen aller persönlichen
Vorstellungen eines Gottes und eines Jenseits, die er sonst
bekämpft, und leistet damit jeder Art von Aberglauben den

von den sogenannten «Gläubigen» erwünschten Vorschub.
Strengste Aufrichtigkeit braucht unser neuer Glaube und
wird nur daraus den Mut und die Zuversicht und hohe
Freudigkeit schöpfen, die uns zum endlichen Siege führt und
heute der armen Welt so sehr nottut.

Daß unser Schriftleiter schließlich die Versuche zurückweist,

die bei unsern Feiern anwesenden Gesinnungsgenossen
durch Begrüßungen und Zwischenrufe an der Handlung zu
beteiligen, wobei uns die Responsorien der katholischen
Kirche und neuerer Religionsgenossenschaften als wirksames
Beispiel vorschwebten, kann uns bei seiner nüchternen
Auffassung der ganzen Frage nicht überraschen. Mit
diesem Teil unserer Vorschläge mag man es halten wie man
will: sie vereinfachen oder ganz weglassen, namentlich wenn
die musikalische Begleitung, die wir als die dialogischen
Teile verbindend uns vorstellen, nicht zu haben ist. Besondern

Anstoß scheint bei den an die Litaneien und
Totenmessen ihrer Kirche gewöhnten Gegnern der von dem
Kritiker sogenannte Sprechchor zu erregen, d. h. die je ein bis
drei Worte, die bei den Totenfeiern, im Anschluß an die
kurzen Aufforderungen des «Sprechers», einem Chor, der
kurzweg als «Alle» bezeichnet ist, in den Mund gelegt sind.
Das ist aber nur eine allerdings ungenaue Benennung des
nicht unmittelbar von dem Verlust betroffenen Teils der
Trauerversammlung, wovon ja auch bei unsern heutigen
protestantischen Bestattungen die Verwandten und ins «Leid»
gebetenen Teilnehmer sich vom gemeinsamen Gesänge —
denn hier wird ja wirklich gesungen, sogar nach Noten! —
regelmäßig ausschließen. Die paar zur Orgelbegleitung
gesprochenen Worte der Teilnahme aber wird die meist kleine
Versammlung der entfernteren Genossen der Trauerhandlung

gewiß ohne Störung der Stimmung und ohne Verletzung

des «tiefern Empfindens» als eindrucksvolle Bezeugung
ihres Anteils zu der Trauerfeier beisteuern dürfen.

Doch das mag man wiederum nach Belieben halten:
Hauptsache ist uns, daß aus den vorliegenden und den künftigen

Vorschlägen eine wahre und würdige Form für unsere
allgemeinen Lebensfeiern und auch mit der Zeit für
festliche Tage der Erinnerung und Erhebung hervorgehe. Wer
das nicht für nötig oder tunlich hält, der feiere eben weiter
mit den Christen Sonntag und Auffahrt und Fronleichnam
unter Anrufung Gottes und des fleischgewordenen
Gottessohnes; denn wer von der Unmöglichkeit, solche Feste auch
nur passiv mitzumachen, nicht ganz gründlich überzeugt ist,
der wird sich auch zum Austritt aus der Kirche, der doch
heute sehr erleichtert ist, kaum entschließen, und so wird
alles beim alten bleiben bis zu einer künftigen Revolution, die
vermutlich weniger glimpflich verlaufen würde als eine
ehrliche Auseinandersetzung. Zu einer solchen wird freilich
noch ein viel gründlicheres Eingehen auf die in unserer
«Zukunft der Kirche» dargelegte Unmöglichkeit der Fortdauer
der bisherigen Zustände nötig sein, als es die Schriftleitung,
die vor allem die Form unserer Vorschläge bekämpft, bisher
dem Inhalt und der Sache selbst gewidmet hat.

Auf alle Fälle werden wir Hoffenden uns des Wortes
getrösten dürfen und müssen, das der Schriftleiter der «Gei- "

stesfreiheit» dem großen Forscher und Denker Herbert
Spencer entnommen und an die Spitze seiner letzten Nummer
gestellt hat, in der er selbst unsern Versuch glaubt bekämpfen

zu sollen:
«Ehe in der menschlichen Natur und in menschlichen

Einrichtungen Veränderungen entstehen können, die jene Dauer
besitzen, die sie zu einem fest errungenen Erbteil des
Menschengeschlechtes macht, müssen zahllose Wiederholungen der zu
solchen Veränderungen führenden Gedanken und Handlungen vor
sich gehen.»

Herbert Spencer
in der Uebersetzung von + Benjamin Vetter 1875 ff.

Schlußwort der Schriftleitung. Vorschläge haben Sie
gemacht, Herr Professor Vetter, nicht Vorschriften; — das
versteht sich von selbst, hierin konnten Sie gar nicht
mißverstanden werden. Vorschläge sind aber da, um besprochen
zu werden; das müssen sich auch die Ihrigen gefallen lassen.
Wie recht ich hatte, als ich in Ihrer Liturgie allzunahe
Verwandtschaft mit kirchlichen Gebräuchen witterte, geht nun
klar aus Ihrer Entgegnung hervor. Sie beneiden die
protestantische Kirche um den Gemeindegesang, die katholische
um den gemeinsamen Gebetsruf, um die Bilder, um die sinn-



Nr. 6 GEISTESPREIHE IT 35

vollen Kultusfornien, und möchten beim Neuaufbau geistiger
Gemeinschaften etwas von diesen kirchlichen «Gemütswerten

» herüberretten. So haben Ihnen beispielsweise, wie
Sie selber sagen, bei den Zwischenrufen der nach Ihren
Vorschlägen Feiernden die Responsorien (Wechselgesänge
zwischen Priester und Gemeinde) der katholischen Kirche und
neuerer Religionsgenossenschaften als wirksames Beispiel
vorgeschwebt. Ich muß gestehen, daß ich Ihren Neid nicht
teile und daß unsere Wege schon in der Einschätzung des
Gemütswertes der. Zeremonien auseinandergehen, nicht erst
dort, wo Sie meinen, nämlich wo Sie, mich mißverstehen
wollend, andeuten, ich gehöre zu denen, die sich «im Namen
Gottes» anreden lassen wollen. Ich halte nämlich dafür, daß
die Teilnahme des Gemütes bei Zeremonien, die sich bei
gleichen Gelegenheiten immer wieder gleich wiederholen,
nicht vertieft wird, sondern daß der Inhalt, den möglicher-
weise jede Zeremonie erstmalig besaß, bei den Wiederholungen

sich allmählfch verflüchtigt, bis nichts mehr übrig bleibt
als die Form. Aber selbst angenommen, die Kirchgänger
werden durch die Teilnahme an den Zeremonien in eine
gewisse Feierstimmung versetzt, wozu die Suggestion durch
die Masse, der Weihrauch und das Halbdunkel der Kirche
das ihrige beitragen, so sind es eben doch nur Kunstgriffe
der Kirche, den Menschen in eine beabsichtigte Stimmung zu
versetzen, aus der heraus er sich ihr, der Kirche, von neuem
wieder verbunden und Untertan fühlt. Wären sie von
wirklichem Einfluß auf das Gemüt, so müßte dies schließlich im
Leben der betreffenden Menschen zum Ausdruck kommen.
Ob solcher Gemütsreichtum mit den ihm entquellenden
gemütvollen Handlungen bei Angehörigen der katholischen
Kirche dem Zeremonienreichtum entsprechend zutage trete,
ist eine Frage, die wohl nicht unbesehen zu bejahen ist. —
Herr Professor Vetter will zwar die alten Formen mit neuem
Inhalt füllen. Aber es gibt neue Inhalte, d. h. neue Werte,
die mit alten Formen unvereinbar sind; es gibt alte Formen,
denen, möge man sie füllen womit man will, stets der Geruch
des alten Inhalts anhaftet — und dieser Geruch des alten
Inhalts verdirbt den neuen Inhalt. So verhält es sich mit
kirchlicher Form und freiem Geist. —

Selbstverständlich findet auch jede freigeistige Feier in
einer gewissen Form statt, allein das braucht keine für alle
Fälle festgesetzte Form, keine Liturgie zu sein, sondern sie
kann und soll sich aus dem Geist der jeweiligen Feier immer
wieder neu und frei ergeben. Die Voraussetzung ist einzig,
daß der rechte Geist, der tiefe Ernst der Wahrhaftigkeit
vorhanden sei. Wo sich. aber in diesem Sinne die «Form»
nicht von selbst ergibt, da fehlt auch noch —¦ der Inhalt. —
Wenn nun Herr Prof. Vetter erwartet, daß ich seinen
Vorschlägen eigene entgegensetze (die ich auch in der Studierstube

aushecken müßte; die Schulstube eignet sich hiezu so
wenig wie das Katheder), so muß ich ihm eine Enttäuschung
bereiten; ich mache keinen Vorschlag. Sollte ich aber einmal

als Sprecher an einer freigeistigen Feier teilzunehmen
haben, so würde ich aus ganzem Herzen dabei sein und
Mehr weiß ich im voraus darüber njcht. Vielleicht würde
ich nachher meine Worte zu der Sammlung von «Vorschlägen»

legen, wahrscheinlicher aber nicht, aus dem Gefühl
heraus, daß so eine Feier im engen Menschenkreise etwas
Einmaliges und Einziges sei, und daß dieselbe Feier unter
andern Menschen wieder andern Worten und Formen rufe.

Selbstverständlich bleibt es Herrn Prof. Vetter
unbenommen, in Feiern, die er zu leiten hat, sich einer für ihn
feststehenden, von der Kirche entlehnten Form zu bedienen.
Es gibt ja immer Menschen, die Freude an Zeremonien
haben; darum wird es ihm nicht an Zuspruch fehlen. Es gibt
aber auch andere, die ihren Gefühlen keine voraus berechnete
und vorgeschriebene Form geben können, und das sind
vielleicht nicht die oberflächlichsten Naturen. — Also jeder nach
seiner Weise, Herr Prof. Vetter mit, ich ohne Liturgie.

Auf die übrigen, z. T. zeitab liegenden Ausführungen
in der Entgegnung von Hrn. Prof. Vetter trete ich mit Rücksicht

auf den Raum und die Leser nicht ein. Ich habe mich
schon in meiner Besprechung der «Vorschläge» hauptsächlich

gegen das Zeremonielle gewandt und bleibe hier bei der
Sache; die polemischen Auslassungen Prof. Vetters reizen
mich nicht zur Erwiderung. E. Br.

Mystik*)
Von Univ.-Prof. Dr. .1. M. Verweyen, Bonn.

Die geistige Lage unserer Zeit ist gekennzeichnet durch
eine heftige Spannung zwischen Altem und Neuem, in Kunst
und Religion, in Schule und Politik. Sie zeigt die Mächte
der Zivilisation und Kultur in vielfachem Widerstreit.
Gewaltige Triumphe erzielte der technische Geist, beschleunigte

in unerhörtem Maße das Tempo des Verkehrs und der
Gütererzeugung, schuf die Voraussetzung für Industrialis-
mus und Materialismus, die einseitige Hingabe an die Außenwerte

des menschlichen Daseins. Der in der Technik sich
glanzvoll entfaltende rechnende und berechnende Verstand
drohte seine unleugbare Herrschaft in eine dem
Vollmenschentum gefährliche Alleinherrschaft zu verwandeln. So
erhoben sich in unserer Zeit aufs Neue wider Rationalismus
(Intellektualismus) die irrationalen, gefühlsmäßigen Mächte
des menschlichen Innern. Die äußere Notlage erwies sich
ihrerseits geeignet, in der gleichen Richtung zu wirken. An
den Wirrsalen unserer grimmigen Tage hat sich die alte
mystische Sehnsucht Tausender von Zeitgenossen aufs neue
entzündet. Von der unmittelbaren Welt der Sinne mit ihrem
flachen Treiben und bitteren Ungenüge fühlen sie sich
zurückgeworfen in ihr eigenes Innere und harren hier einer
höheren Wirküchkeit entgegen. So treibt der alte Lebensbaum

der Mystik und Romantik heute neue Blüten.
Die verschiedenen Berufe und Geistesverfassungen

erweisen sich der Mystik in ungleichem Grade förderlich und
zugetan. Typisch für eine ausgeprägte und verstandesmäs-
sige Einstellung ist die radikale Absage, die etwa aus der
Gleichung Wilhelm Ostwalds mystisch-unwissenschaftlich
spricht. Aber es deutet sogleich auf das Schillernde des
Wortes hin, wenn ein gleichfalls von Grund aus naturwissenschaftlicher

Schriftsteller wie Wilhelm Bölsche seiner
Neuausgabe des «Cherubinischen Wandersmannes von Angelius»
eine Abhandlung vorausschickt über den Beruf der Mystik
in unserer Zeit. Mehr als eine Schrift mittelalterlicher
Mystiker erschien in neuem Gewände. Aufmerksam lauscht
das Ohr zahlreicher abendländischer Menschen den Worten
des indischen Weisen Tagore, der die Stille seiner Wälder
besingt und in seiner Art fortruft von dem Lärm der Straßen
und all den Zerstreuungen technisch-zivilisatorischer Außenkultur

zu dem Reiche seelischer Innerlichkeit. Hier aber
meinen viele von dem Wüste der Tage Unbefriedigte, die
Quellen einer höheren Welt und Erkenntnis sprudeln zu
hören, und werden so zu Fürsprechern des Okkultismus und
Spiritismus, der Theosophie und Anthroposophie,' kurz: der
Mystik irgendwelcher Art.

Sprachlich leitet sich das Wort her von myein
(griechisch) — schließen. Es ist die Absicht der Mystiker aller
Zeiten, das äußere Auge abzudunkeln, damit das innere
Auge des Geistes um so heller leuchte und in andere als die
gewohnten Welten hineinschaue. Unmittelbar zu «schauen»
und schauend zu höherer Erkenntnis zu gelangen, sich gleichzeitig

gefühlsmäßig mit dem geschauten Gegenstande zu
vereinigen (unio mystica [lateinisch] mystische Vereinigung),

dies ist die tiefste Sehnsucht des mystischen, von
irgendwelchen Geheimnissen lebenden Menschen, wie schon
die griechischen Mysterienkulte zeigen. Da feierte man
symbolisch den Tod und die Wiederbelebung des Gottes und
vereinigte sich mit ihm beim heiligen (sakralen) Mahl.

Verschieden sind die Formen der Mystik, je nach dem
Gegenstand, dem die innere Vereinigung und schauende
Erkenntnis gilt.

Allgemeine Goffesmystik prägt sich aus in dem Paulusworte:

«In ihm leben, weben und sind wir.» Die Christusmystik

im Sinne des völligen inneren Erfülltseins von
seinem «Herrn» (Kyrios) drückt sich aus in dem Worte: «Ich
vermag alles durch den, der mich stärkt.» Vor allem das
Johannes-Evangelium bietet die Grundlagen der
Abendmahlsmystik, im Sinne des Wortes: «Wer mein Fleisch ißt
und mein Blut trinkt, der bleibt in mir und ich in ihm.» In
zahlreichen Hymnen kam dieses (eucharistische) Motiv später

*) Wir geben gerne diesen Ausfülirungen unseres Mitarbeiters
Raum, obsclion wir in verschiedenen Punkten, besonders was den
Gebrauch des Wortes «Mystik» im Sinne unserer «Verinnerlichung»
anbelangt, nicht einverstanden sind. Wir werden später die
Gelegenheit ergreifen, unsere Stellungnahme darzulegen. — Die Red.


	Kirchenfreie Familien - Feiern (Schluss)

