
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 11

Artikel: Märtyrer des freien Gedankens

Autor: Tyndall, P.C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 GEISTESFREIHEIT Nr. 11

Oder soll ich deshalb das Lied nicht singen, dessen Melodie
mir gefällt, weil der Text ein christlicher, also meiner
Vernunft nach unwahrer ist? Und soll ich schließlich deshalb
den poetischen Zauber der Weihnacht meinem Gemüt
vorenthalten, weil, wie Sie sagen, das Fest ein «christlich-kirchliches»

ist? Habe ich mich denn damit, daß ich meiner
Ueberzeugung folgte, des Rechts begeben, für Stunden —
wenn auch nur für kurze und trügliche — der kalten,
zermalmenden Prosa des Lebens zu entfliehen, um in der
Kontemplation des Schönen, in der Poesie, diesem Rhabarber
der Seele, Kräfte zu sammeln für den harten brutalen Kampf
ums Dasein?» —

«Nun, so ganz einleuchtend dünkt mich diese Ihre
Definition noch nicht, und je näher ich zusehe, je mehr erscheint
sie mir — entschuldigen Sie den Ausdruck — eitel
Sophisterei.» —

«So, scheint Sie Ihnen das? Indessen, auch dieses Urteil

hat nichts Verblüffendes oder gar Reizbares für mich;
bildet es doch ein häufig angewandtes, übliches Schlagwort
im Sprachkodex unserer Gegner, die «gute» Christen sind
oder wenigstens vorgeben, es zu sein. Für den streng
Orthodoxen, der sich die Feier eines angeblich christlichen
Festes nicht anders vorzustellen vermag, als im Zusammenhang
mit frommem Klüt und religiösem Ritus: für diesen freilich
mag es schwer halten, sich auszusöhnen mit einem ihm
«ketzerisch» anmutenden Regulativ, das das Fest nur um des
Festes willen, d. h. dem Gehalt seiner Poesie, seiner
Stimmung gemäß gefeiert wissen will. — Allein lassen Sie uns
dem Kern der Sache zukommen! Sie stellen die Assertion
auf, Weihnachten sei ein «christlich-kirchliches» Fest, und
waren vorhin sichtlich betröffen, mich, den Apostat, bei der
Begehung dieses Festes zu finden; gleichwohl könnte ich
dieses Verhältnis umkehren und Sie fragen, wie Sie, ein
eifriger Anhänger der Kirche, es mit Ihren «christlichen
Prinzipien» in Einklang bringen, ein Fest zu begehen, das
doch, im Grunde genommen, heidnischen Ursprungs ist »

«Ah?!» —
«In der Tat: heidnischen Ursprungs! Die christliche

Kirche hat es zum größten Teil aus dem heidnischen Altertum

der Griechen, Römer und Germanen akzeptiert. Das
Fest der «Geburt Christi» verlegte man erst im 4.
Jahrhundert vom 6. Januar, dem Epiphaniastage, auf den 25.
Dezember. Dieses Epiphaniasfest feierte zuvörderst die Sekte
der Gnostiker; es war ein Fest des griechischen Gottes
Dionysos, in dem die Griechen den Spender des Weines sahen
und dessen Verehrung gleichsam mit der Weinrebe von
Asien nach Hellas kam. Weinwunder, die dieser Gottheit
zugeschrieben werden, finden wir später auf Christus
angewandt. Ich erinnere an die Hochzeit von Kanaa, eine
Erzählung, die im wesentlichen nichts anderes ist als eine of-

eine recht starke Verbreitung zu wünschen. Besonders sollte es in
keiner Freidenkcrfamilie unter dem Lichterbaum der Sonnwendfeier

fehlen. O. H.

«Der letzte Priester.» Ein Sonnenwendspiel in 5 Bildern von Ernst
Brauchlin. Preis Fr. 1.50. Zu beziehen durch die Geschäftsstelle

der Freigeistigen Vereinigung.
Die Bilder- und Gedankenfülle des in edle Ausdrucksformen

gegossenen Sonnwendspiels Hesse sich in die Formel bringen: durch
Nacht zum Licht; aus Tiefland zum Firnenlicht. Der düstere,
verzauberte Tannenwald und die himmelanstrebenden, sonnengebadeten

Berge werden zu Gleichnissen, zu Symbolen: der Mann ist des
Waldes dunkeln Hüllen entflohen im Vollgefühl befreiender Weite
wächst er hinein in die Unendlichkeit. Zaudernd folgt das Weib;
denn nach des Priesters Lehre ist es Todsünde, den Bannkreis des
Waldes zu überschreiten. Ihr bangt vor der Unbegrenztheit, die
nicht wie der Wald Wege und Wegzeichen hat, die zum Guten weisen,

vor Falschem warnen. Ihr wird schwer, des Priesters Ruf zu
missen, seine Zauberhöhle zu meiden, wo einen der süsse Traum
vom ewigen Leben umfängt. «Das Leben hat den Sinn, den man
ihm selber gibt; es ist das Wunder», sagt der Mann und schreitet
bergwärts, indes des Priesters Wehe das Weib in die Schatten
zurückdrängt.

Der Jüngling, erst unschlüssig, ist seines Vaters Spur gefolgt.
Hand in Hand geht er mit der Jungfrau und sagt ihr, die in
den reinen Lüften des Gebirges geboren, von den Niederungen
der Menschen. Dort nennen sie die ergreifendsten Gefühle der
Liebe Sünde, wenn nicht der Priester sie heiligt. Vor Neugiervolke
muss das Versprechen abgelegt werden, ein Leib und eine Seele zu
sein während des ganzen Lebens. Was tuts, wenn die Seelen nicht
mehr zusammenstimmen, die Menschen unter dem Zwang verkümmern,

ihr Leben zu grausam entehrender Lüge wird. Diese wird
dem Vorteil dienstbar gemacht durch die gleissende Priesterlüge
von Gott: «Mit dem Namen Gottes haben die Priester die drei
schlimmsten Geissein des menschlichen Geschlechtes heilig gespro-

fenbare Version des Dyonisoswunders. Auch in jener
Gegend, wo Jesus geboren sein und Wunder verrichtet haben
soll, verehrte man gleicherweise einen dem Dionysos
ähnlichen Gott, Dusares genannt, dessen Stelle künftig Christus
einnahm. Und wie die Gnostiker die alten heidnischen
Mysterien des Dionysos-Festes übernommen hatten, so später
auch die christliche Kirche.» —

«Sie schickten Ihrer Darlegung vorauf, daß das
Weihnachtsfest erst im 4. Jahrhundert vom 6. Januar auf den
25. Dezember verlegt wurde, aus welchem Grunde?»

«Auch darüber erhalten wir leicht einen Aufschluß, und
zwar im spätrömischen Kalender. Der 25. Dezember galt
weiland als der Geburtstag des Lichtes, des unbesiegten
Sonnengottes. An diesem Tage feierte man die Zunahme des
Lichtes und zündete Sonnenwendfeuer an. Auf dieses
beliebte Fest setzte die Kirche das Weihnachtsfest und für die
Sonnenwendfeier entschädigte der Christbaum mit seinem
Lichterglanz. Die Kirche hatte sich somit eines der
volkstümlichsten Feste bemächtigt, und noch lange Zeit war es
dem Papst und den Kirchenvätern bewußt, daß einst an Stelle
des Christuskultes die Sonnenverehrung gepflegt wurde.
Und weiter — als man zur Zeit Karls des Großen unseren
germanischen Vorfahren das Christentum predigte, kannten
und feierten auch diese bereits ein unserem heutigen
Weihnachten analoges Fest: das «Julfest». Ein Fest der Freude
darüber, daß mit dem 21. Dezember die Erde den schlimmsten

Tag des Winters hinter sich hatte und es mit dem Lauf
der Sonne wieder aufwärts ging, neuer Kraft und neuem
Leben entgegen; ein Fest, das in der großen Naturverehrung
unserer Altvorderen begründet ist; ein Fest, zu dem sich
später sogar der Brauch, Geschenke zu verteilen, gesellte,
die man mit dem Namen «Julklapp» belegte und mit lautem
Schall ins Zimmer warf. Und so wird man auch uns
«Freidenkern» das Recht zuerkennen müssen, die Weihnacht zu
feiern nach unserer Weise, nämlich als ein Fest des Lichtes
— des Lichtes der befreiten Erkenntnis, der klaren Vernunft,
die vermöge ihrer Kraft die geistige Finsternis zerschellt
und damit erst die Menschen zu Menschen macht zum
Wohle und zum Ruhme ihrer selbst! Auch wir feiern neben
den Gläubigen ein Geburtsfest: Die Geburt des freien
Gedankens, gleichwie wir zu Ostern die Auferstehung der
unterjochten Natur, zu Pfingsten die Ausergießung des heiligen
Geistes der Wahrheit feiern! — » Ernst B. Weithaas.

Märtyrer des freien Gedankens.
Von Dr. P. C. T y n d a 1 1.

I. Lucilio Vanini.
Giordano Bruno wurde am 16. Februar .1600 auf dem

Bhimenmarkt zu Rom lebendig verbrannt; dort, wo sich heute

eben: die Armut, die Unwissenheit und den Krieg. Dies aber waren
die Mittel, das Volk im Gehorsam zu halten...»

Auch das Weib hat den Höhenweg, den der Alte und der Mann
in den harten Stein gemeisselt haben, gefunden. Des Priesters
Tücke, seine falschen Lehren und Drohungen erkennend, schleudert
es ihm entgegen: «Dein Geist scheint auf dem Kopf zu stehen,
armer Mann!» Nun der Alte sein Werk vollendet sieht, bereitet er
sich zu sterben: «Gut ist ein Leben, so lange es Tat ist.» — «Ein
Sterbender baut oder vernichtet mehr, denn tausend Lebende bauen
oder vernichten. — Tausende, die an ihm sich erhoben hatten, reisst
der Sterbende, der sein Werk verleugnet, in die Tiefe.» Wie tönen
des Priesters Phrasen von vergebender Liebe, unermesslicher
Gnade (gegen Bezahlung) hohl gegen die grossen, klaren Worte des
sterbenden Alten, der dahingeht mit einem Preis an das Leben und
einen Preis an den Tod, welcher die zerbrochene Form zu neuer
Saat umwandelt.

Die Menschen erwachen. Des Priesters Zauberkabinett, die
«camera obscura romana», stürzt ein, der letzte Priester wird in
die Erde gebettet, «die er öffentlich so sehr geschmäht und heimlich

so sehr geliebt hat.» Die Menschheit zieht zu Berge, den Tag
der Freiheit und Erhöhung zu feiern, den Geburtstag der Menschheit,

den Morgen der Freiheit, Wahrheit und Güte.
Eine grosse, aufstrebende Linie geht durch die fünf Bilder, deren

Gedankenreichtum in diesen Zeilen kaum angedeutet werden kann.
Selten wohl haben unsere liebsten und tiefsten Gedanken so vollendeten

Ausdruck gefunden, wie in diesem Weihespiel freien
Menschentums, das aus innerster Ueberzeugung heraus ein hinreissend
begeisterndes Ja zum Leben jubelt. Dem reifen, freien Manne sollte
der letzte Priester ein Buch wahrer Andacht werden; eine aufrichtende,

zukunftsstarke Macht geht von ihm aus. Darum möge es in
recht viele Hände gelegt werden, solche, die auf Höhenpfaden wandeln,

beglückender Weggefährte, solche, die sie suchen, leuchtender
Weiser, zu lichten Höhen sein. Eine Zeit schwebt mir vor, da das
Spiel um Sonnenwende über alle Bühnen ginge, tatsächlich die
Ueberwindung des Gewesenen zu offenbaren, den ersten Tag des
Jahres uns zu künden. C. F.



Nr. 11 GEISTESFREIHEIT 67

sein Denkmal erhebt. Er war ein schwärmerischer Dichter,
ein Denker und Seher, der die große Entdeckung verkündete:
Nichts wird geschaffen und nichts vergeht. Alles ist nur
Wechsel derselben Grundstoffe; wie das Kaleidoskop, aus
denselben wenigen Glasscherben bestehend, immer neue
Anordnungen, neue Bilder gibt. Alles ist Gleichung, Alles ist
Eins.

«Eins und Alles!» lautet die Formel des Pantheisten. Und
weil Bruno ein Pantheist, vielleicht sogar ein Pantheist ohne
Gott, jedenfalls der erste Monist, der erste Bekenntnisfreie,
ein Vorgänger Spinozas und Goethes, war, weil Bruno das

System des Kopernikus lehrte und diese kleine Erde nicht
als Weltmittelpunkt ansah, vielmehr in den Sternen Millionen

anderer Welten erkannte, mußte er zur Ehre Gottes
verbrannt werden Sein Andenken wird ewig für die Freiheit
des Denkens und Forschens wirken, sein Ausspruch gilt:
«Der Tod in einem Jahrhundert macht leben in allen andern.»

Das Andenken seines Landsmannes Lucilio Vanini, dem
19 Jahre später ein noch grausigeres Ende von den Frommen
bereitet worden ist, verdient ebenso lebendig erhalten zu
werden, wie das Andenken an Bruno.

Lucilio Vanini wurde verbrannt, weil er Atheist war!
Geboren in Taurisano im Neapolitanischen um das Jahr

1585, nahm der lebhafte Knabe das Wissen seiher Zeit mit
Leichtigkeit auf. Nach Beendigung seiner Studien soll er
mit 11 oder 13 Jünglingen von gleicher Gesinnung den Plan
gefaßt haben, als Apostel des Atheismus durch die Welt zru

ziehen. Diese von Mersenne, einem Zeigenossen Descartes',
stammende Nachricht ist wohl nur Legende; sicher aber ist,
daß Vanini in der Folgezeit Italien, Deutschland, Holland,
England und Frankreich bereiste und an allen Stätten der
Gelehrsamkeit Professoren und Schüler zum Disputieren
aufforderte: in Prag die Anhänger von Hus, und auch
anderwärts die Neuerer und Freiergesinnten. Mit Begeisterung
scharte sich die Jugend um den feurigen, geistvollen Redner,
dessen wachsender Anhang die offizielle Kirche beunruhigte.

Von seinen Schriften sind ja die meisten erhalten
geblieben und sie haben alle die Genehmigung der Sorbonne
bekommen. Aber trotzdem läßt sich aus ihnen die
vorgeschrittene Weltanschauung Vaninis, der zu schwärmerischer
Verstiegenheit, aber auch zu scharfer Ironie neigte, erkennen.

Sein «Amphitheatrum» endet in eine pantheistische
Lobpreisung für den anfang- und endlosen Allerfüller, All-
umfasser, Allbeweger, Allerhalter. Im 27. Kapitel aber äussert

er seine Zweifel an der Unsterblichkeit der Seele, «an
die er kaum glauben könnte, wenn er nicht christkatholisch
wäre; weil aber die unfehlbare Kirche so lehre, wolle er neue,
bessere Beweise für die Unsterblichkeit beizubringen
versuchen». Kühner wird er, dieser Vorgänger Voltaires, in
dem anderen, 1616 zu Paris erschienenen und approbierten
(also zunächst von der hohen Sorbonne nicht durchschauten
und erst nachher vom Henker verbrannten) Werke mit dem
Titel: «Julius Cäsar Vanini aus Neapel, Theologe, Philosoph
und Doktor beider Rechte: Von den wunderbaren Geheimnissen

der Natur, der Königin und Göttin der Sterblichen.»
In diesem in Dialogform geschriebenen vierbändigen Werke
läßt Vanini von heidnischen und atheistischen Philosophen
Einwürfe gegen christliche Glaubenssätze machen, die, von
großer Beweiskraft und nur scheinbar widerlegt, die wahre
Ueberzeugung Vaninis zum Ausdruck bringen; so z. B. wenn
ein Amsterdamer Freigeist den Charakter und die
Weissagungen Christi zweifelnd und höhnend untersucht, alle
Wundererscheinungen für Erfindungen geldgieriger Pfaffen
erklärt, die Dämonen als Krankheitsursachen ablehnt, den
Hexenwahn bekämpft. Und bekanntlich war es Atheismus,
wenn man Teufel und Hexen zu leugnen wagte, deren
Existenz ja heute noch ein Dogma der katholischen Kirche ist,
wenn sie auch nicht mehr die furchtbare Macht hat, wie
damals, da sie Millionen unschuldiger Männer und Frauen
als Ketzer und Hexen jahrhundertelang verbrannte.

Was aber Vanini vor das Kirchentribunal brachte, war
der Umstand, daß ihn der Weg nach Toulouse führte. Wir
besitzen nämlich den genauen Prozeßbericht von dem
Vorsitzenden des Ketzergerichtes, von Garmond, der damit
beginnt, daß er Toulouse, wo schon 1562 viertausend Hugenotten

niedergemetzelt wurden, als «jene Ortschaft Frankreichs
preist,.„w_o, die Ketzergesetze am strengsten gehandhabt werden,

so daß sie allein^fcei.y.om Gift der Ketzerei sei.»

Vanini wurde auf Grund einer Angeberei eines Offiziers
namens Franconi verhaftet. Er gab an, er habe sich ihm
zunächst als Philosoph genähert; dann aber in immer
zweifelhafteren Reden schließlich das Dasein Gottes geleugnet und
sogar Lästerungen gegen die göttliche Natur Christi
ausgestoßen. Zweimal wollte der «edle» Franconi, wie er schildert,
zum Dolche greifen, den Gottlosen zu durchbohren, aber in
kluger Selbstbeherrschung habe er Vanini lieber der
Kirchenobrigkeit angezeigt. Auf Grund weiterer Zeugenaussagen

wurde Vanini mit Stimmenmehrheit des Atheismus
schuldig erkannt.

Vanini widerrief nicht. Trotzig bekannte er sich zum
Atheismus und rief, als er vor Gott, dem Könige und dem
Gerichte Buße tun sollte:

«An Gott glaube ich nicht, den König habe ich nicht
beleidigt und den Gerichtshof mögen alle Teufel holen, wenn
es solche gäbe!»

So wurde er zur denkbar grausamsten Hinrichtung
verurteilt: «la langue couppee et brusle tout vif»

Am 19. Februar 1619 Wurde die Greueltat wirklich
vollstreckt. Noch auf dem Henkerkarren gab Vanini dem ihm
beigegebenen Franziskaner die Antwort: «Christus hat in
seinen letzten Augenblicken in Todesangst geschwitzt, ich
sterbe unerschrocken.»

Dennoch versucht Gramond in seiner «frommen Blutgier»

diesem unseligen Opfer sogar die bewundernswerte,
mutige Haltung abzusprechen. Nur mit Ueberwindung liest
man die behagliche Schilderung dieser man kann nicht
sagen «Bestialität», denn kein Raubtier vermag aus purer
Bosheit und Grausamkeit solche Greuel zu begehen. Der
fromme Richter Gramond, ein wahrer Henkersknecht,
berichtet wörtlich:

Vor seinem Tode sah Vanini wild und schreckenerregend

aus. Wiewohl er ununterbrochen schrie, er sterbe wie
ein Philosoph, ist er unleugbar wie eine Bestie gestorben.
Denn er bot seine gottlose Zunge nicht dem Messer dar, wie
ihm beim Anzünden des Holzstosses befohlen ward. Und als
der Henker sie mit der Zange ergriff und abschnitt, stieß
er einen grauenhaften Schrei aus, wie ein Stier auf der
Schlachtbank .»

Und dieser Schrei, den Hunderttausende vor und leider
auch nach Vanini auf der Schlachtbank Gottes wehklagend
ausstoßen mußten, da die Kirche derart das freie. Denken
auszurotten versuchte, er hat in Wahrheit dem reinen Denken

erst zum Leben verholten.

HAU PT VORSTAND.
Sitzung vom 26. Oktober 1923.

1. Der Filmvortrag «Die Schöpfungsgeschichte» von Dr. Hauser
(Berlin) wird vorläufig bestimmt von den Ortsgruppen Basel und
Bern veranstaltet. Zürich unterhandelt noch, da sich Herr Dr. Hauser
in Zürich eventuell auch für andere Organisationen verpflichtet.
Luzern muss von der Veranstaltung des Vortrages absehen, da
Dr. Hauser schon dem dortigen Arbeiterbildungsverein zugesagt
hat, der es leider ablehnt, mit unserer Ortsgruppe zusammenzugehen.

2. Die Vorträge von Prof. Hartwig (Brünn) sollen vor Ostern
1924 stattfinden. Zugesagt haben bis jetzt, Basel, Luzern, Zürich.

3. Zuhanden der Redaktion soll vom 1. Januar 1924 an ein
Abonnement auf «Der Schweizer Demokrat» bestellt werden.

4. Im gleichen Blatte soll hin und wieder für die «Geistesfreiheit»
inseriert werden.

5. Im Hinblick auf die Propaganda an den öffentlichen Vorträgen
von Dr. Hauser soll die Auflage von Nr. 10 der «Geistesfreiheit»
200 Stück mehr als die gewöhnliche betragen.

6. Von Zeit zu Zeit srehen uns Klagen (insbesondere von neuen
Abonnenten) über unregelmässige Zustellung der «Geistesfreiheit»
zu. Der Hauptvorstand wird sich bemühen, die Fehlerquelle zu
finden und Abhülfe zu schaffen. Die Abonnenten werden gebeten,
unregelmässige Zustellung weiterhin der Geschäftsstelle mitzuteilen.

7. Anordnung und Text der neuen Werbekarte werden
besprochen.

Sitzung vom 8. November 1923.
1. Für die Vorträge Hauser werden die nötigen Vorbereitungen

getroffen.
2. Der allgemeine Text für die neue Werbekarte wird festgelegt.

Den Ortsgruppen wird für besonderen Text eine Seite reserviert.

Ortsgruppen.
Bern. Besichtigung der Hyga-Ausstellung am 27. Oktober.

Infolge verschiedener Umstände traf es sich, dass zur gleichen Zeit
zwei Vereine, unsere Ortsgruppe und die Lithographia Bern, der
Ausstellung ihren Besuch machten. Dadurch änderte sich unser
Plan spontan in der Weise, dass Gesinnungsfreund Dr. Limacher
einleitend beiden Vereinen eine aufklärende Ansprache hielt über
die Gründe, die eine solche Ausstellung notwendig machen, und


	Märtyrer des freien Gedankens

