
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 11

Artikel: Humanität und christliche Propaganda

Autor: Efferoth, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 11 ZÜRICH, 30. November 1923

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 6. Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :
J. Wanner, Mythenstraße 9, Luzern

Postcheckkonto VII 1033

Der Glaube ist zum Ruhen gut,
Doch bringt er nicht von der Stelle;
Der Zweifel in ehrlicher Männerfaust,
Der sprengt die Pforten der Hölle.

Theodor Storm.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 4.- (für Mitglieder der
F. V. S. Fr. 3.-), halbjährlich Fr. 2.-

(für Mitglieder Fr. 1.50)

Insertionspreis:
Die Mlllkneterzeile oder deren

Raum 8 Rp.

Sonnenwende.
E. Br. Die Wiederkunft der Sonne, der Bringerin der

Fruchtbarkeit, der wohltätigen Wärme, der Erweckerin neuen
Lebens, war schon in urferner Zeit von den Menschen
bemerkt, jubelnd begrüßt und gefeiert worden. Ihre kindliche
Phantasie schuf aus der Sonne ein lebendes, nach Menschenart

handelndes Wesen. Im Wechsel der Jahreszeiten, im
Wechsel von Tag und Nacht erschauten die Menschen das
Wirken und den Kampf gegensätzlicher Mächte, denen sie
sich bedingungslos unterworfen fühlten. Sie, die Schwachen,
die Nichtsvermögenden, standen unter der Herrschaft und
Willkür der Gewaltigen, der Schicksalbestimmenden: der
Götter. Abzuwenden das Schlimme: die sengende Dürre,
den zündenden Blitz, des Wassers furchtbare Not, den Alles-
vernichter Tod, zu wirken das Gute: die belebende Wärme,
den tränkenden Regen, die neuaufsprossende Saat, warfen sie
sich hin vor den Göttern in brünstigem Anruf und Gebete,
und, tun den finstern oder zornigen Sinn der Mächtigen zu
erweichen, oder sichtbar zu danken für empfangene Wohltat,

brachten sie ihnen dar Opfer an Früchten, an Tieren
und Menschen.

Vor des Menschen sehendem Auge sind die Götter längst
in Nichts versunken. Wir wissen: nicht die Willkür höherer,
überweltlicher Mächte macht das Korn reifen oder läßt es
vom Hagel zerschmettern, nicht Gebet noch Opfer scheucht
hinweg die kalten Wolken von der Sonne, die sie zu lange
verhüllten, oder erwirkt erquickenden Regen der im Sonnenbrande

verschmachtenden Flur. Wir beten nicht, und wir
opfern nicht; unser Gefühl der Natur gegenüber ist nicht
mehr das bedingungsloser, sklavischer Abhängigkeit. Aber
wir sind uns wohl bewußt, daß wir, trotzdem wir einst
gefürchtete Naturkräfte in unsern Dienst zu zwingen vermochten,

doch alles, was wir sind und haben, von der Natur
empfangen, daß wir selber ein Stück der Natur sind, und daß es
keine größere Lächerlichkeit und Torheit gäbe, als sich über
die Natur erheben, über sie triumphieren zu wollen. Sonne
und Regen sind für uns die Quellen des Lebens so gut wie
für den Menschen der Urzeit, so gut wie für Pflanze und
Tier. Gefühl der Belebung, der Hoffnung, der neuen Kraft,
des frischen Wollens erfüllt uns, wenn nach langen Tagen
grauverhängten Himmels die Sonne wieder hervorbricht,
wenn im Frühling der Schnee taut und das junge Grün im
Sonnenglanze sproßt und duftet.

So liegt es in der Natur des Menschen begründet, wenn
er den Tag feiert, an dem die Sonne sich wieder seinem
Erdstriche zuwendet und die Winternacht sich anschickt, dem
lenzlichen Morgen zu weichen. Und darum kann es auch gar
nicht anders sein, als daß dem das Dasein geistig erfassenden

Menschen die Sonne zum Sinnbild der Erkenntnis, des
Schönen, Guten und Wahren geworden ist, daß er als
Sprosse der Natur, als Kind der Sonne —¦ und nicht als
Rückfälliger in alte Anschauungen und kultische Gebräuche
— den Tag der Sonnenwende feierlich begeht, und daß sich
dabei sein Herz neuen Hoffnungen öffnet, sein Auge
zuversichtlicher in der Menschheit Zukunft blickt.

Wir Freidenker können und wollen uns dieser in der
Natur wurzelnden Feier nicht entziehen. Wir begehen aus
tiefstem Herzensgrunde Sonnenwende

als die Glaubenden nicht nur an die geistige und sittliche

Entwicklungsmö^ZicMeif der Menschheit, sondern an die in
der Natur begründete, unverlierbare und nicht zu beirrende
Entwicklungsttoteerifiigfteif,

als die Hoffenden auf ein einstiges Menschendasein
edlerer Art, wo Vertrauen, Liebe, Lebenslust im reinen
Genuß des Schönen, im frohen Schaffen des Guten die lichten
Brücken zwischen Menschen geworden sind und unsere Zeit
voller Not, Trübsal und abertausendfältigen Kampfes wie ein
wüster, wilder, unverständlicher Traum zurück und begraben

liegt,
als die Wollenden und Wirkenden im Heute, daß sie einst

komme, die herrliche Zeit des großen Friedens, der seligen
Eintracht, des freudigen Schaffens aller für alle, des Sieges
und der Führerschaft der Besten,

und als die Frohen, die erkennen, daß jeder Mensch, der
ernst und wahrhaft diesem Ziele zustrebt, sich selber innerlich

umbildet zu dieser edleren Lebensauffassung und
Lebensgestaltung und die Mächte bekämpft, die solchem
Aufwärtsschreiten alten, dunkeln Wahn oder die Bürde der Not,
oder den Fluch des Unfriedens oder das fratzenhafte Scheinglück

der Selbstsucht oder andere Finsternisse und Schuttwälle

unserer dunklen, friedelosen Zeit in den Weg legt,
daß jeder Mensch, der diese Frevler am Wachstum der

Menschheit .bekämpft, selber schon eine Sonnenwende
bedeutet, einen ersten Strahl, ein erstes Tag und Frühling
verheißendes Aufleuchten am fernen Horizont der Zukunft.

Nicht aus den Fernen des Aethers kommt uns der
Menschheit Sonnenwende —• du schaffst sie in dir, mein
Freund, und du, und du, wir alle; des sei vms der Tag, den
wir feiern, ein mahnend Mal!

Humanität und christliche Propaganda.
Von HUGO EFFEROTH. Dresden.

Darin besteht eigentlich der vornehmste und ausschlaggebende

Unterschied zwischen modernem und antikem oder
mittelalterlichem Denken, daß das Bewußtsein der Gegenwart
den Begriff der «Menschheit» gebildet und dieses Abstrak-
tum — denn um einen abstrakten, ideellen Begriff handelt
es sich, wenn anders Mitteleuropäer und Fidji-Insulaner
noch überhaupt zwei verschiedene Wesen einer Art sind —
in die schicksalbelastete Rolle eines ethischen Problems
gehoben hat. Den antiken Philosophen, wie den mittelalterlichen

Kanoniker kümmerte weder das einzelne menschliche
Leben, noch das der Gesamtheit der Menschen, wenn es
nicht durch außerhalb von ihm selbst liegende Faktoren erst
einen eigentlichen Inhalt erfahren hatte. Wer, wie bei den
Griechen, zu den «Barbaren», nämlich den Nicht-Griechen
gehörte, wer nicht, wie bei den Römern, Teil des «senatus
populusque Romanus» war, wer sich nicht, wie bei der
Christenheit des Mittelalters, der «heiligen Mutter der
alleinseligmachenden Kirche» zurechnen durfte, hatte keinen
Anspruch auf Mitgefühl und eine alles Menschliche umfassende
Liebe. Die Hochachtung vor dem «Menschen an sich» ist
erst ein Kind der jüngsten Philosophie; höchsens die Stoiker

des cäsarischen Roms hatten schwache Anläufe zu jener
Humanität unternommen, die uns Menschen des 18., 19. und
20. Jahrhunderts selbstverständliche Basis aller Ethik —



64 GEISTESFREIHEIT Nr. 11

selbst bei .Stirner und Nietzsche — dünkt; aber Seneca blieb
halb oder ganz unverstanden, zum mindesten unwirksam.
Mit August Oomte, dem Vater und Meister des Positivismus,

dessen philosophisches Lebenswerk zur Bildung des
modernen Bewußtseins die allermeisten Bausteine

herbeigetragen hat, schwingt sich diese moderne Humanität
geradezu zu einer Religion, einem Kult und einer Kirche vom
Menschen auf.

Es ist ergreifend, zu beobachten, wie die Prinzipien dieses

neuen Bewußtseins immer leidenschaftlicher in den
letzten Jahrzehnten sich der Gemüter bemächtigten. Wie
Staatsmänner selbst Hannibalischen Formats sich wenigstens

mental ihnen beugen müssen oder aber —• man
vergleiche das Wüten des deutschen Militarismus in Belgien
und dessen Widerhall — an diesem geistigen, moralischen
Fluidum elend zerschellen. Wie ferner sich die Wertschätzung
des menschlichen Lebens folgerichtig auf das Leben
überhaupt überträgt und wie selbst ein Marktflecken in
Hinterpommern nicht mehr ohne seinen Tierschutzverein auskommen

kann, ja wie sogar die Antivivisektionisten Englands
mächtig genug wurden, in vielen Wahlkämpfen zum Unterhaus

den Ausschlag zu geben. Opiumkrieg, Kongogreuel,
Konzentrationslager im Burenkrieg, Deportationen nach
Sibirien und in Belgien, Armeniermassakres — in immer
größeren Kreisen umlief das sogenannte «Weltgewissen»
den Erdball; immer gebieterischer wurde und wird seine
Stimme. Man sage nicht, daß die praktischen Wirkungen
dieser Tatsache gering seien und der «Realpolitiker» eben
daraus seinen Erfolg zöge, daß er auf sie pfeife. So einfach
liegen die Dinge gewiß nicht. Das Humanitätsbewußtsein
ist da und wirkt, ob das nun das einzelne Individuum merkt
oder nicht, eingesteht oder nicht. Und so wirkt es stets mehr
prophylaktisch als klinisch, mehr allgemein vorbeugend und
unbewußt leitend als spezifisch heilend und laut kommandierend.

Man vergleiche nur einmal die Reden und Noten
der Staatsmänner in den letzten Jahren in Europa und zähle
nach, wie oft sie sich darin alle miteinander auf die Humanität

und die Sache der Menschlichkeit berufen: Selbst wenn
die Mentalität und der «Cant» Alpha und Omega der Diplomatie

bleiben soll, wird man zugestehen, daß man diese
Sprache gar nicht sprechen kann, wenn man nicht unbewußt
den moralisch-energetischen Faktoren ihrer Begriffswelt
bereits sich untergeordnet hat.

Naturgemäß hat auch das Christentum sich mit dieser
neuen, im besten Sinne «gottlosen» (weil nur den Menschen
betrachtenden und umfangenden) Zeitidee schlecht und recht
abfinden müssen, wenn es nicht an ihr hätte zerschellen wollen.

Elastisch und beweglich, wie nun schon einmal das Po-
pentum ist, wenn wirklich Gefahr im Verzug ist, sind von
ihm rücksichtslos frühere Vorstellungen zugunsten der
Humanität fallen gelassen worden. Der beste Kenner des
amerikanischen Sektenwesens, Müller, («Das religiöse Leben in
Amerika», Jena 1911) sieht, mit Recht die Grundlage des
Erfolgs, den üort Baptisten, Christliche Wissenschaftler,
Mormonen, Sabbatisten, Methodisten e tutti quanti bei den Massen

erzielen, darin, daß von ihnen die frühere, offiziell-kirchliche

Vorstellung von der Hölle und der ewigen Verdammnis
als gegen den modernen Humanitätsbegriff verstoßend völlig

fallen gelassen ist. Ebenso schmeichelt der Spiritismus
dem modernen Bewußtsein Hunderttausender von Unkritischen,

weil er die Gestalten der Unterwelt, des Hades, des
«Jenseits» nicht als borstige Gesellen wie früher, als Teufel
mit Bockshörnern, spitzer Gabel und höllischem Schlund
zitiert, sondern gewissermaßen als idealisierte Menschenkinder,

als gute Kameraden aus der Geisterwelt, mit denen
man ganz menschlich und rein menschlich sich unterhalten
kann. Auch die Heilsarmee, die heute Erdteile umspannt,
wäre nichts ohne ihre völlig gottfreie, gottlose Philanthropie.

Dort aber, wo das Christentum seine alte Gestalt noch
beibehalten hat, kommt es mit der Humanität in einen Konflikt,

dem es gar nicht ausweichen kann. Das ist, bei dem
Wesen des offiziellen Christentums, eigentlich nur
folgerichtig. Der christliche Gott ist ja das in den Himmel hinein

gespiegelte eigene Ich. Alles, was der christliche Mensch
sich selbst wünscht, das dichtet er seinem Herrgott als dem
Idealbild seiner eigenen und häßlichen Unvollkommenheit
an: Wissen bis zur. Allwissenheit, Macht bis zur Allmacht.
So thront er dort oben, der Prototyp des christlichen Haus¬

vaters, der für die Seinen, aber auch nur für die Seinen
sorgt, wenn die Seinen wieder für Um sorgen. Eine ideologische

Assekuranz des Egoismus! Wer außerhalb dieser
mystischen Versicherungsgesellschaft steht, zählt nicht. Ist
aber einmal das Wesen des offiziellen Christentums solcher
Egoismus, dem für das Aufgehen und Sich-Versenken im
Gefühl des Menschlich-Allzumenschlichen jeder Sinn fehlt,
so ist der Konflikt mit den Prinzipien moderner Humanität
unmittelbar gegeben. Es läßt sich mit Leichtigkeit das
«eherne Gesetz» der Kulturgeschichte aufstellen und
nachweisen, daß Inhumanität und Christentum, statt sich zu fliehen

nach der Lehre des Nazareners, sich immer geradezu
gesucht haben. Vor allem hatte dieses Gesetz stets gegenüber

dem «Heiden», der ja eben nicht von der christlichen
Assekuranz erfaßt wurde, Gültigkeit. Ich habe vor mir eine
Betrachtung des bekannten rassenpolitischen Schriftstellers
Dr. Paul Rohrbach über die Anschauungsweise der persönlich

so bigotten und teilweise wirklich frommen Buren
bezüglich der Tätigkeit der Missionen in Afrika; Rohrbach
schöpft aus eigener Erfahrung in Südafrika, wenn er
schreibt: «Die Buren haben die Mission unter den Eingeborenen

von vorneherein mit einem gewissen Mißtrauen
angesehen und sind nie zu ihren wirklichen Freunden geworden.

Die Idee, selbst nur auf religiösem Boden biblisch
gesprochen, vor Gott oder im Jenseits, die Eingeborenen als
Brüder oder auch nur als Mitmenschen anzusehen, war ihnen
in aller Naivität absurd. Tatsächlich verfahren die meisten
Missionare in diesem Punkt gegenüber den Eingeborenen
auch mit einer gewissen Vorsicht Avas aber nicht hindert,
daß andere, namentlich aber die eingeborenen «Evangelisten»,

die gleich mit einer gewissen Bibelkenntnis und eigener

Bibelauslegung ausgerüstet sind, diese Vorsicht nicht
nur vermissen lassen, sondern das Selbstgefühl der
eingeborenen Rassen gegenüber den Weißen auf einer vermeintlich

religiösen Basis direkt und systematisch aufstacheln.»
Mit anderen Worten: Da, wo der Vorteil des Weißen
bedroht ist, zählt das Christentum mit seiner Gleichheit aller
Menschen vor Gott keinen Pfifferling, und am wenigsten bei
seinen treuesten und fanatischsten Anhängern, eben den
Buren. Es versteht sich geradezu aus seinem Wesen, daß es
sich vom Egoismus zurechtstutzen lassen muß, wo dieser
Egoismus die in ihm sonst gültigen Lehren nicht mehr brauchen

kann. Denn der Egoismus ist ja gerade die Kraft, aus
der die christlichen Vorstellungen fließen; er muß also auch
so souverän sein, diese Vorstellungen willkürlich zu ändern,
wo sie ihm nicht mehr passen. Nach jenem Rohrbachschen
Urteil kann man sich aber nun auch eine Vorstellung von
dem grimmigen Humor des Bildes machen, das in Afrika
jedesmal entsteht, wenn ein weißer Missionar, der — nach
Rohrbach — die «gewisse Vorsicht» walten läßt, auf einen
schwarzen Missionar, etwa der American Methodist Episco-
pal Negro Church, stößt, der natürlich diese «gewisse
Vorsicht» nicht kennt und seinen Schwarzen das predigt, was
in der Bibel eben steht. Woldemar Schütze, der vor dem
Weltkrieg einer der bekanntesten literarischen Verfechter
militaristisch ausgestatteter deutscher Kolonialpolitik war,
nennt deshalb auch mit Recht die schwarzen Missionare die
«gefährlichsten Feinde» europäischer Kolonisationsbestrebungen.

Tableau!
Ein ähnliches Beispiel geradezu typisch christlicher

Inhumanität bieten die fromm-puritanischen Hinterwäldler
Amerikas im 18. und anfangs des 19. Jahrhunderts. Die
Ausrottung der Indianer wurde geradezu mit dem Alten
Testament begründet, wo ja auch die Kanaaniter mit Stumpf
und Stiel ausgerottet worden wären. Berüchtigt sind die
regelrechten Skalpjagden dieser vertierten Patentchristen
gewesen. Nur ein kleiner Ausschnitt aus dieser
Lederstrumpf-Zeit! Ich folge hier dem Ethnologen, Hauptmann
a. D. Friederici («Skalpieren und ähnliche Kriegsgebräuche
in Amerika, Braunschweig 1906): Unter dem. Kommando von
Oberst Chivington, einem Prediger der Methodistenkirche
wurde ums Jahr 1867 ein Rachefeldzug gegen die Cheyenna-
und Shoshone-Indianer wegen einiger Pferdediebstähle von
den christlichen Trappern und Goldsuchern geführt. Das
Indianerlager wurde in aller Stille von Oberst Chivingtons
Truppen umzingelt, und eine Szene des schrecklichsten
Schlachtens nahm ihren Anfang. Als man den Gottesmann
um Verhaltungsmaßregeln bat, rief er aus: «Verflucht sei



Nr. 11 GEISTESFREIHEIT 65

ein jeder, der mit Indianern Mitleid hat!» Als ein Leutnant
Richmond sah, daß drei Weiber und fünf Kinder gefangen
genommen waren, tötete und skalpierte er sie alle acht, ohne
sich durch ihr Flehen um Gnade rühren zu lassen. «Die an
den Körpern der Erschlagenen verübten Abscheulichkeiten
müßten die gewandteste Erfindungsgabe von Teufeln
herausfordern, um etwas ähnliches zu ersinnen. Ein jeder der
Ermordeten wurde skalpiert; aber hierin stellten sich die
christlichen Weißen nur auf eine Stufe mit den Wilden. Die
Geschlechtsteile beider Geschlechter wurden abgeschnitten.
Die Häute der männlichen wurden getrocknet, um Tabaksbeutel

daraus zu machen, während die Geschlechtsteile der
Weiber als Hutbänder getragen wurden und in einem Falle
als ein falscher Schnurrbart.» Als das mit Skalpen
geschmückte irreguläre «Regiment» wieder in Denver
einrückte, wurde es mit Ovationen empfangen. Ein Mann
trug beim Einzug ein Weiberherz auf einer Stange
aufgespießt.

Die Propaganda des Christentums in den außereuropäischen,

außerchristlichen Ländern ist in der Tat etwas, das
das moderne Humanitätsbewußtsein zur Empörung treiben
muß. Aber man wird sich darüber klar zu sein haben, daß
die über Negerrücken geschwungene Nilpferdpeitsche oder
der vom Schädel der Rothaut abgerissene Skalp unmittelbar
zum Wesen dieses Christentums gehören. Auch etwa die
Greuel der mittelalterlichen Inquisition sind ja nicht allein
mit der moralischen Primitivität des Mittelalters erklärt. Der
christliche Mensch ist auch der egoistische Mensch par ex-
cellence. Mit dem Blick empor zu Gott — und Gott ist ihm
nur das geschmeichelte Bild seiner selbst — hat er den
Sinn und damit auch die Liebe zu dem, was ihn umgibt,
verloren. Der beste Beweis dafür ist, daß — eine Kleinigkeit,
aber ein Symptom! — alle klerikalen Länder auch die Länder

der traditionellen Tierquälerei sind, und daß der
Tierschutz und der Tierfreund, beide erst von dem echten Frei-
denkertum geboren werden mußten. Es bleibt schon dabei,
was einmal Svante Arrhenius, der bedeutendste Astronom
der Gegenwart, geschrieben hat: «Im großen und ganzen
kann man nicht leugnen, daß die Begriffe von der allumfassenden

Natur und die von Freiheit und von Menschenwert
immer gleichzeitig fortschritten oder gleichzeitig stillstanden.

Derjenige, welcher sein Auge den in der Natur
gebotenen unendlichen Möglichkeiten öffnet, wird nicht durch
Trug oder Gewalt sich, seinen Verwandten, Gesinungsgenos-
sen oder Landsleuten auf Kosten der Mitmenschen Vorteile
anzueignen suchen.»

Ein Weihnachtsgespräch.
«Wie — bei Ihnen finde ich einen Christbaum? Sie,

der sich «Freigeist» nennt, ein Feind der Kirche — Sie feiern

Feuilleton.
Bücher fdiweizerifcher Freidenker.

«Lottis Wunderfahrt», Neue Märchen von Carl Flubacher. Mit
Bildern von Werner S t ö c k 1 i n. Erschienen im Drei-Rosen-
Verlag, Basel 19. Preis," hübsch gebunden: Fr. 3.20.
Vor allem die Frage: Sollen wir Freidenker unsern Kindern

Märchen erzählen oder nicht? Vergehen wir uns nicht gegen den
Grundsatz der Wahrhaftigkeit, wenn wir's tun? — Die Antwort
gibt uns die Erinnerung an unsere eigene Kindheit: Wie herrlich
war es damals im Märchenlande! Wie konnte man da staunen und
sinnen! Und wie freute man sich, wenn dem Schlechten von
rechtschaffenen Zwerglein das üble Handwerk gelegt ward und zu
armen guten Leuten in Gestalt einer gütigen Fee oder eines
Wichtelmännchens das Glück kam!

Aber so ganz bedingungslos rede ich dem Märchen doch nicht
das Wort; denn es kommt sehr darauf an: was für Märchen.
Nicht alle eignen sich für Kinder, auch wenn sie Kindermärchen
lieissen, selbst nicht alle der Grimmschen, sind sie doch dem vom
Glauben an Hexen, Teufel und Gespenster erfüllten und geängstigten
Volksgemüt entsprungen, und dieses dunkle «Personal» ist auch
heute noch recht dazu geeignet, den Kindern das Fürchten
beizubringen, also dass sie sich nicht mehr ins Dunkle wagen. Man mag
ihnen noch so oft sagen, dass es derlei Unholde nicht gebe und nie
gegeben habe, die Kinder unterscheiden nicht so scharf zwischen
Wirklichkeit und Phantasie, und wenn eines zur Furchtsamkeit
neigt, so wird ihm die Einsamkeit und namentlich die Dunkelheit
zu grausamer Qual.

Von den modernen Märchenerzählern haben die meisten
geglaubt, der unheimlichen Requisite aus der mittelalterlichen Geistes-
rumpelkammer nicht entraten zu können, um ihren Märchen Spannung

und den Duft des Wunderbaren zu verleihen. Und damit fallen
sie, wenigstens für freigeistige Erzieher, ausser Betracht, denn zu
schwarz steht das Wort Hexe im Schuldbuch der Menschheit, zu

das Weihnachtsfest, welches doch, soviel ich weiß, ein Fest
der Christen, der Kirche ist? Wo bleiben da die antichristlichen

Prinzipien?» —
«Verzeihung, Sie machen mich lächeln. Es ist jedoch

nicht das berühmte «Verlegenheitslächeln», wie Sie
vielleicht glauben mögen. Denn Ihre erstaunten Fragen
überraschen mich keineswegs; überraschen mich schon deshalb
nicht, weil mir bekannt ist, wie wenig die Auffassungen
zutreffen, die gewöhnlich von dem Begriff «Freigeist» und
den damit verknüpften Relationen in Umlauf sind. Zunächst,
Sie dürfen nicht etwa annehmen, daß ich das Christentum
in Bausch und Bogen verwerfe. Nein! Meine Feindschaft
richtet sich vielmehr gegen das Christentum als den zum
Dogmatismus erstarrten Aberglauben, gegen die Kirche als
Verdummungsinstitut, mit Hilfe dessen es der Hierarchie
seit jeher gelang und noch immer gelingt, der Ausbeutung
geduldige und ergebene Objekte zu züchten: Diese Kirche,
deren Geschichte, wie die sogenannte «Weltgeschichte»
überhaupt, mit Blut geschrieben ist!»

«Hm — Sie werden meine Neugierde verzeihlich finden:
Wollen Sie mir nicht erläutern, welches nun nach Ihrer
Meinung die «richtige» Vorstellung des Begriffes «Freigeist»
ist» —¦

«Aber mit Vergnügen! Freigeist — gut, nehmen wir,
das Wort beim Wort, so werden Sie mir zugestehen müssen,
daß der Träger desselben eben durch diese Bezeichnung,
dem ganzen Anfang und Inhalt ihrer Bedeutung nach, schon
an sich dazu berechtigt ist, seine eigene, durch Suchen und
Forschen errungene, auf Wissen und Vernunft begründete
und an keinerlei traditionellen oder dogmatischen Zwang
gekettete, mithin freie Ansicht von einer Sache zu haben.» —

«Und wie erklären Sie nun den geradezu kontradiktorischen

Gegensatz zwischen Ihrer kirchenfeindlichen Gesinnung

und der Feier eines christlich-kirchlichen Festes?» —
«Kontradiktorisch? Dieser Widerspruch besteht nur

scheinbar und meine Ueberzeugung schließt nicht aus,
Weihnachten, wenn nicht mit, so doch neben den Gläubigen zu
feiern. Lassen Sie mich zunächst ein Beispiel wählen: Nehmen

wir an, Sie lesen mit Vorliebe Romane, Dramen oder
auch Märchen, kurz Dichtungen, von welchen Sie im Voraus
wissen, daß sich das, was Sie lesen, nie und nirgends hat
begeben. Aber es wird Ihnen nie einfallen, sich den Genuß
solcher Lektüre darum zu versagen, weil Sie von vorneherein

überzeugt sind, daß es nur «Erdichtetes» ist. Hier handelt

es sich einzig um das spezifisch Aesthetische, um reine
Gefühlssache, unter Ausschluß jeder grübelnden Verstandestätigkeit

und auf die Wirklichkeit übertragenden Nutzanwendung.

Ebensowohl kann ich die Melodie eines Liedes mit
christlichem Text «schön» finden, kann es singen oder spielen,

ohne mich viel mit albernen «Bedenken» herumzubalgen.

lebendig ist noch im Volke der Gespensterglaube, und zu eifrig predigt

die orthodoxe Kirche den Teufel, als dass wir unsere Kinder
auch nur spielend mit diesen Figuren dunkelster Geistesherkunft
beschäftigt wissen möchten.

Flubachers Märchen sind frei von unzeitgemässer
Schauerromantik, und sind nicht weniger spannend und reizvoll; dazu geht
durch sie ein Duft feiner Lieblichkeit, und auch wo schlimmes
Geschehen geschildert ist, löst es sich auf in irgendwie befreiender
Weise, oder das düstere Bild war ein Traum und das Kind
erwacht glücklich in die bessere Wirklichkeit hinein. Es sind
ausnahmslos gemütvolle Märchen, die im kindlichen Herzen Gutes wirken

müssen. Ohne auch nur einen Anflug moralisierender Tendenz
zu haben, ist ihnen erzieherische Kraft eigen: vielleicht nicht
zuletzt auch deshalb, weil sie das Kind nicht wegführen in weite
Raum- und Zeitfernen, sondern es sich selbst und die Nöte und
Hoffnungen seiner Zeit erleben lassen, und es inmitten der Dinge
umspielen, die es um sich sieht. Besonders möchte ich in diesem
Zusammenhange die Märchen hervorheben, die zum Kinde sprechen
von der grausen Unvernunft des Krieges und den Nöten und bittern
Enttäuschungen, die das blutige Unheil über die Menschen verhängt.
Wie wenig Friedenserziehung ist noch in unserer Jugendliteratur!
Hier treffen wir auf ein ganz feines Stück'' davon. Aber auch sonst
werden die besten Gefühle des Kindes angeregt: Mitleid und
Mitfreude mit den Menschen, Verständnis und Liebe für die Tiere. Im
übrigen lässt der Verfasser den kleinen ¦ Leser duftige Weihnachtsmärchen

erleben, führt ihn dem guten Sankt Nikolaus zu, erzählt
ihm von Sagen der heimischen Erde und vieles andere mehr.

Dem herzgewinnenden Inhalt entspricht die einfache, flüssige,
dem kindlichen Verständnis angepasste, aber künstlerisch
wohlbedachte Sprache, in der man da und dort treffenden Neubildungen
begegnet.

Reichhaltiger und fein ausgeführter Bildschmuck: Federzeichnungen

von Werner Stöcklin, ist dazu angetan, den duftigen
Märchenschatz den Kindern noch lieber zu machen. Und so ist diesem
höchst willkommenen Werke auf dem Gebiete' der Jugendliteratur


	Humanität und christliche Propaganda

