
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 11

Artikel: [s.n.]

Autor: Storm, Thedor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 11 ZÜRICH, 30. November 1923

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 6. Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :
J. Wanner, Mythenstraße 9, Luzern

Postcheckkonto VII 1033

Der Glaube ist zum Ruhen gut,
Doch bringt er nicht von der Stelle;
Der Zweifel in ehrlicher Männerfaust,
Der sprengt die Pforten der Hölle.

Theodor Storm.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 4.- (für Mitglieder der
F. V. S. Fr. 3.-), halbjährlich Fr. 2.-

(für Mitglieder Fr. 1.50)

Insertionspreis:
Die Mlllkneterzeile oder deren

Raum 8 Rp.

Sonnenwende.
E. Br. Die Wiederkunft der Sonne, der Bringerin der

Fruchtbarkeit, der wohltätigen Wärme, der Erweckerin neuen
Lebens, war schon in urferner Zeit von den Menschen
bemerkt, jubelnd begrüßt und gefeiert worden. Ihre kindliche
Phantasie schuf aus der Sonne ein lebendes, nach Menschenart

handelndes Wesen. Im Wechsel der Jahreszeiten, im
Wechsel von Tag und Nacht erschauten die Menschen das
Wirken und den Kampf gegensätzlicher Mächte, denen sie
sich bedingungslos unterworfen fühlten. Sie, die Schwachen,
die Nichtsvermögenden, standen unter der Herrschaft und
Willkür der Gewaltigen, der Schicksalbestimmenden: der
Götter. Abzuwenden das Schlimme: die sengende Dürre,
den zündenden Blitz, des Wassers furchtbare Not, den Alles-
vernichter Tod, zu wirken das Gute: die belebende Wärme,
den tränkenden Regen, die neuaufsprossende Saat, warfen sie
sich hin vor den Göttern in brünstigem Anruf und Gebete,
und, tun den finstern oder zornigen Sinn der Mächtigen zu
erweichen, oder sichtbar zu danken für empfangene Wohltat,

brachten sie ihnen dar Opfer an Früchten, an Tieren
und Menschen.

Vor des Menschen sehendem Auge sind die Götter längst
in Nichts versunken. Wir wissen: nicht die Willkür höherer,
überweltlicher Mächte macht das Korn reifen oder läßt es
vom Hagel zerschmettern, nicht Gebet noch Opfer scheucht
hinweg die kalten Wolken von der Sonne, die sie zu lange
verhüllten, oder erwirkt erquickenden Regen der im Sonnenbrande

verschmachtenden Flur. Wir beten nicht, und wir
opfern nicht; unser Gefühl der Natur gegenüber ist nicht
mehr das bedingungsloser, sklavischer Abhängigkeit. Aber
wir sind uns wohl bewußt, daß wir, trotzdem wir einst
gefürchtete Naturkräfte in unsern Dienst zu zwingen vermochten,

doch alles, was wir sind und haben, von der Natur
empfangen, daß wir selber ein Stück der Natur sind, und daß es
keine größere Lächerlichkeit und Torheit gäbe, als sich über
die Natur erheben, über sie triumphieren zu wollen. Sonne
und Regen sind für uns die Quellen des Lebens so gut wie
für den Menschen der Urzeit, so gut wie für Pflanze und
Tier. Gefühl der Belebung, der Hoffnung, der neuen Kraft,
des frischen Wollens erfüllt uns, wenn nach langen Tagen
grauverhängten Himmels die Sonne wieder hervorbricht,
wenn im Frühling der Schnee taut und das junge Grün im
Sonnenglanze sproßt und duftet.

So liegt es in der Natur des Menschen begründet, wenn
er den Tag feiert, an dem die Sonne sich wieder seinem
Erdstriche zuwendet und die Winternacht sich anschickt, dem
lenzlichen Morgen zu weichen. Und darum kann es auch gar
nicht anders sein, als daß dem das Dasein geistig erfassenden

Menschen die Sonne zum Sinnbild der Erkenntnis, des
Schönen, Guten und Wahren geworden ist, daß er als
Sprosse der Natur, als Kind der Sonne —¦ und nicht als
Rückfälliger in alte Anschauungen und kultische Gebräuche
— den Tag der Sonnenwende feierlich begeht, und daß sich
dabei sein Herz neuen Hoffnungen öffnet, sein Auge
zuversichtlicher in der Menschheit Zukunft blickt.

Wir Freidenker können und wollen uns dieser in der
Natur wurzelnden Feier nicht entziehen. Wir begehen aus
tiefstem Herzensgrunde Sonnenwende

als die Glaubenden nicht nur an die geistige und sittliche

Entwicklungsmö^ZicMeif der Menschheit, sondern an die in
der Natur begründete, unverlierbare und nicht zu beirrende
Entwicklungsttoteerifiigfteif,

als die Hoffenden auf ein einstiges Menschendasein
edlerer Art, wo Vertrauen, Liebe, Lebenslust im reinen
Genuß des Schönen, im frohen Schaffen des Guten die lichten
Brücken zwischen Menschen geworden sind und unsere Zeit
voller Not, Trübsal und abertausendfältigen Kampfes wie ein
wüster, wilder, unverständlicher Traum zurück und begraben

liegt,
als die Wollenden und Wirkenden im Heute, daß sie einst

komme, die herrliche Zeit des großen Friedens, der seligen
Eintracht, des freudigen Schaffens aller für alle, des Sieges
und der Führerschaft der Besten,

und als die Frohen, die erkennen, daß jeder Mensch, der
ernst und wahrhaft diesem Ziele zustrebt, sich selber innerlich

umbildet zu dieser edleren Lebensauffassung und
Lebensgestaltung und die Mächte bekämpft, die solchem
Aufwärtsschreiten alten, dunkeln Wahn oder die Bürde der Not,
oder den Fluch des Unfriedens oder das fratzenhafte Scheinglück

der Selbstsucht oder andere Finsternisse und Schuttwälle

unserer dunklen, friedelosen Zeit in den Weg legt,
daß jeder Mensch, der diese Frevler am Wachstum der

Menschheit .bekämpft, selber schon eine Sonnenwende
bedeutet, einen ersten Strahl, ein erstes Tag und Frühling
verheißendes Aufleuchten am fernen Horizont der Zukunft.

Nicht aus den Fernen des Aethers kommt uns der
Menschheit Sonnenwende —• du schaffst sie in dir, mein
Freund, und du, und du, wir alle; des sei vms der Tag, den
wir feiern, ein mahnend Mal!

Humanität und christliche Propaganda.
Von HUGO EFFEROTH. Dresden.

Darin besteht eigentlich der vornehmste und ausschlaggebende

Unterschied zwischen modernem und antikem oder
mittelalterlichem Denken, daß das Bewußtsein der Gegenwart
den Begriff der «Menschheit» gebildet und dieses Abstrak-
tum — denn um einen abstrakten, ideellen Begriff handelt
es sich, wenn anders Mitteleuropäer und Fidji-Insulaner
noch überhaupt zwei verschiedene Wesen einer Art sind —
in die schicksalbelastete Rolle eines ethischen Problems
gehoben hat. Den antiken Philosophen, wie den mittelalterlichen

Kanoniker kümmerte weder das einzelne menschliche
Leben, noch das der Gesamtheit der Menschen, wenn es
nicht durch außerhalb von ihm selbst liegende Faktoren erst
einen eigentlichen Inhalt erfahren hatte. Wer, wie bei den
Griechen, zu den «Barbaren», nämlich den Nicht-Griechen
gehörte, wer nicht, wie bei den Römern, Teil des «senatus
populusque Romanus» war, wer sich nicht, wie bei der
Christenheit des Mittelalters, der «heiligen Mutter der
alleinseligmachenden Kirche» zurechnen durfte, hatte keinen
Anspruch auf Mitgefühl und eine alles Menschliche umfassende
Liebe. Die Hochachtung vor dem «Menschen an sich» ist
erst ein Kind der jüngsten Philosophie; höchsens die Stoiker

des cäsarischen Roms hatten schwache Anläufe zu jener
Humanität unternommen, die uns Menschen des 18., 19. und
20. Jahrhunderts selbstverständliche Basis aller Ethik —


	[s.n.]

