
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 9

Artikel: Mystik und Verinnerlichung

Autor: Missbach, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 9 ZÜRICH, 30. September 1923

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 6. Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :
J. Wanner, Mythenstrafje 9, Luzern

Postcheckkonto VII 1033

Als vernünftiges Wesen ist der Mensch berechtigt, alle Behauptungen,

alle Lehre, welche ihm Achtung auferlegt, zu prüfen,
ehe er sich ihr unterwirft, damit diese Achtung aufrichtig und

nicht erheuchelt sei. Kant.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 4.- (für Mitglieder der
F. V. S. Fr. 3.-), halbjährlich Fr. 2.-

(für Mitglieder Fr. 1.50)

Insertionspreis :
Die Millimeterzeile oder deren

Raum 8 Rp.

Mystik und Verinnerlidiung.
Bei der Lektüre der Arbeit von Prof. Verweyen über

«Mystik»*) haben es gewiß viele Lesser mit mir lebhaft
begrüßt, wieder einmal Probleme der Verinnerlichung in der
«Geistesfreiheit» behandelt zu sehen. Denn diese Probleme
gehören sicherlich zu den schönsten Aufgaben unserer
Zeitschrift.

Ich glaube nun aber, mich nicht zu täuschen, wenn ich
annehme, daß die Ausführungen von Prof. Verweyen nicht
überall unbedingte Zustimmung gefunden, sondern, wie in
mir, so auch in manchem Leser allerlei Bedenken wachgerufen

haben. Ich möchte deshalb versuchen, die lediglich
zur Selbstbelehrung angestellten Ueberlegungen zusammenzustellen

und den Bedenken Ausdruck zu geben, die sich in
mir bei der Lektüre der in manchen Teilen so ansprechenden

Arbeit Verweyens regten. Diese Bedenken richten sich
in erster Linie gegen die überaus weite Fassung des Begriffes

«Mystik», auf Grund welcher der Verfasser dazu
gelangt, einer bestimmten, gegen den Mystizismus abgegrenzten

Form der Mystik für den «Vollklang menschlicher See-
lenkräfte» eine entscheidende Rolle zuzuschreiben.

Betrachten wir, um diesen Bedenken Ausdruck zu
geben, zunächst die Mystik im engeren Sinne des Wortes. Was
hierunter gewöhnlich verstanden wird, geht aus den Ausführungen

von Prof. Verweyen am Anfange seines Artikels
hervor: Die Gottes- und Naturmystik ist es, woran wir beim
Erklingen des Wortes Mystik denken. Auf eine nochmalige
Beschreibung dieser Formen der Mystik kann ich nach der
vortrefflichen Schilderung im genannten Artikel verzichten,
und ich knüpfe an folgende Worte des Verfassers an: «Auf
seinen Wesensaufbau hin betrachtet, befindet sich der
Mystiker in einem glutenvollen (ekstatischen) Zustand der
Ergriffenheit von den mit seinem inneren Auge angeschauten
Wirklichkeiten. Nach beseligender Lebensgemeinschaft mit
diesen geht sein ganzes Verlangen. Auf dem Gipfel des
Außersichseins, d. h. der Ekstase, vermeinte der mystische
Mensch seine Gottheit zu «schauen» und gleichzeitig unmittelbar

und «eins» mit ihr zu werden.»
Im Zustand der Ergriffenheit ziehen also am inneren

Auge des Mystikers mannigfaltige Bilder vorbei, und diese
Bilder sind — das ist ganz besonders charakteristisch — von
sehr starken Lustgefühlen begleitet.

Sehen wir vorderhand vom Inhalt (Gott) und von der
starken Gefühlsbetonung des innerlich Geschauten ab, so
bleiben für unsere Betrachtungen zunächst innerlich
geschaute Bilder, Vorstellungen, die am innern Auge des
Mystikers vorbeiziehen, während die Sinnesorgane beinahe ganz
verschlossen sind.

Dieses Schauen innerer Bilder ist nun ein Vorgang, der
natürlich keineswegs auf den Zustand der mystischen
Ergriffenheit beschränkt ist. Erlebte Geschehnisse können in
der Erinnerung, phantasierte Geschehnisse im sogenannten
Tagträumen an unserm innern Auge vorüberziehen. Diesen
innerlich geschauten Bildern gegenüber können sich nun die
Menschen verschieden verhalten, und selbst ein und derselbe
Mensch nimmt ihnen gegenüber zu verschiedenen Zeiten, in
verschiedenen Umständen, nicht 'immer dieselbe Stellung
ein.

*) Siehe «Geistesfreiheit», Jahrg. 2, Nr. 6 und 7.

Die eine Stellungnahme ist dadurch gekennzeichnet, daß
die innerlich geschauten Bilder sogleich als solche erkannt
werden und also weder im Momente ihres Vorhandenseins,
noch später in der Erinnerung für mit den Sinnen
wahrgenommene Dinge gehalten werden. Die «Vorstellungen» werden,

also in diesem Fall von den «Wahrnehmungen» äußerer
Dinge klar geschieden. Vorstellungen und Wahrnehmungen

haben jede ihre charakteristischen Eigenschaften, die
uns normalerweise ganz ohne Mühe die klare Unterscheidung

ermöglichen.*) Nehmen wir ein Beispiel: Ich sitze am
Schreibtisch, um den vorliegenden Aufsatz abzufassen. Ich
habe den Wunsch, den Artikel bald abzuliefern und, indem
ich mich zurücklehne, male ich mir aus, wie schön es wäre,
fertig zu sein, welche Lektüre ich beginnen würde usw.
Dann, ein Ruck, und ich bin wieder in der Wirklichkeit.
Diese Phantasien verwechsle ich weder jetzt bei ihrer
Entstehung, noch später in der Erinnerung mit wirklichen
Geschehnissen.

Diese Unterscheidung geht nun aber gar nicht in allen
Fällen so glatt vor sich. In der Erinnerung können unter
gewissen Umständen einst nur phantasierte Geschehnisse
für wirklich erlebte Geschehnisse gehalten werden. Dadurch
können allerlei Täuschungen entstehen, von gewöhnlichen
Irrungen bis zu ausgesprochenen Wahnideen. Diese
Täuschungen treten dann ein, wenn starke Wünsche und Triebe,
die mit der Wirklichkeit irgendwie unzufrieden sind,
versuchen, diese Wirklichkeit wenigstens in der Phantasie
umzuformen, und die Selbstkritik nicht stark genug ist, dem
scharfen Wirklichkeitsdenken zum Siege zu verhelfen.

Diese zweite Einstellung, den innern Bildern gegenüber,
wollen wir nun ebenfalls an einem Beispiel betrachten. Wir
wählen dafür den bis jetzt allein betrachteten Mystiker im
engern Sinne des Wortes, da seine Erlebnisse im Zustand
der Ergriffenheit hier einzureihen sind.

Soll es dem Mystiker gelingen, seine Gottheit zu schauen
und mit ihr eins zu werden, so muß eine Bedingung erfüllt
sein: er muß an das Vorhandensein Gottes glauben. Er muß
sich in ihm also aus den bekannten, bewußten und unbewußten

Wünschen und Trieben heraus die Idee Gottes und die
Vorstellung seiner Existenz in der Welt gebildet haben.
Wenn es nun dem Mystiker in der Ekstase gelingt, diesen
für ihn in der Welt existierenden Gott zu schauen und mit
ihm eins zu werden, so hat dieses Geschehnis für ihn
vollkommen den Wert eines wirklichen Erlebnisses, das er der
Wahrnehmung eines äußern Gegenstandes gleichsetzt oder
noch höher wertet, das er aber auf keinen Fall als in seinem
Kopfe verlaufende geschlossene Vorstellungskette erkennen
kann, als was der Vorgang uns erscheint. Er wird im
Gegensatz hiezu vielmehr das innerlich Geschaute als Beweis
der Existenz Gottes verwerten. Infolge starker Wünsche
mißlingt also dem Mystiker die scharfe Trennung von
Vorstellung und Wahrnehmung.

Gerade diese Täuschung aber scheint mir für den
Mystiker so charakteristisch zu sein, daß ich es als unberechtigt,

ja gefährlich ansehe, den Begriff Mystik auch dann zu
verwenden, wenn eine innere Schauung ohne diese
Täuschung verläuft, was wir beim modernen Menschen unbe-

*) Ich bin mir bewusst, dass diese Dinge tief in psychologische
und erkenntnis-theoretische Fragen hineinführen und also eigentlich

eine viel breitere Behandlung erforderten. Ich hoffe aber, dass
man mich doch verstehen kann.



52 GEISTESFREIHEIT Nr. 9

dingt fordern müssen. Wenn sich auch in der geschichtlichen

Entwicklung manche Fäden von der mittelalterlichen
und neuzeitlichen Mystik bis zur gesunden Verinnerlichung
eines modernen Menschen hinziehen mögen, und wenn auch
all den verschiedenen Vorgängen innerer Schaumig und
Verinnerlichung gewisse psychologische Gemeinsamkeiten zu
Grunde liegen, so nötigen uns die beschriebenen Verhältnisse

m. E. doch, dem Begriff Mystik einen viel engern
Bezirk anzuweisen, als dies Prof. Verweyen tun möchte.

Schon diese Betrachtungen allein würden meines
Erachtens zur Forderung berechtigen, den Begriff «Mystik»
auf die eigentliche Gottesmystik zu beschränken und von
Naturmystik nur dann zu sprechen, wenn die innige
Hingabe an die ganze Welt auf einer Gottesmystik in panthe-
istischer Gestalt beruht. In gleicher Richtung weisen aber
noch andere Ueberlegungen.

Es scheint mir, daß Prof. Verweyen von Mystik überall
da sprechen möchte, wo, bei Abdunkelung des äußern Auges,
innere Welten geschaut werden und — wovon auch nicht die
Rede war —1 die Kräfte des Unbewußten zur Geltung kommen.

Da diese Eigenschaften dem künstlerischen Schaffen
zugesprochen werden müssen, sagt Prof. Verweyen
folgerichtig: «Alle Lyrik, im Grunde alle Kunst, lebt von
„Mystik".» Und da bei den wunderbaren Erscheinungen wahrer
Freundschaft und tiefer Liebe unzählige unbewußte Faktoren
mitspielen, sagt Verweyen: «Der Wert mystischer,
überrationaler Einstellung erweist sich darum nicht an letzter
Stelle im Umkreis des sozialen Menschen. Schon das
einfachste Erlebnis der Freundschaft ist verstandesmäßig
(rational) so wenig restlos ausschöpfbar und „beweisbar" wie
das Werterlebnis eines Kunstwerkes.»

Wollte man diese Tendenz, die Mitwirkung unbewußter
Vorgänge als Mystik zu bezeichnen, konsequent durchführen,

so käme man dazu, überhaupt sozusagen alle Erscheinungen

des geistigen Lebens in die Mystik einzureihen, und
zwar deshalb, weil Auswirkungen des Unbewußten beinahe
in alle bewußten psychischen Vorgänge eingreifen,
unbewußte Gedanken, Wünsche und Triebe uns viel häufiger
leiten als wir ahnen. «Wohin das Unbewußte gehöre, ist eine
in neuerer Zeit viel umstrittene Frage, und der, der sich die
Sache am einfachsten macht und kühn erklärt: psychisch ist,
was bewußt ist, weiß weder bei sich selber noch bei andern
diese Definition durchzuführen, denn wie viele z. B. von den
Motiven seines Handelns ihm selbst zu einer bestimmten
Zeit oder überhaupt bewußt oder halb bewußt oder gar nicht
bewußt sind, kann er, wenn er ehrlich ist, niemals sagen.»
(Bleuler, Naturgeschichte der Seele und ihres Bewußtwerdens.

S. 27.)
Ich führe dieses Zitat an, um anzudeuten, was für tiefe

Wandlungen der Begriff des Unbewußten in den letzten
Jahrzehnten durchgemacht hat. Da es der neueren Psychologie

(Psychanalyse) gelungen ist, die Auswirkungen des
Unbewußten als von überaus reich verzweigter Art aufzuweisen
und sozusagen in alle Erscheinungen des geistigen Lebens
hinein zu verfolgen, ist es somit nicht vorteilhaft, diese
Mitwirkung des Unbewußten mit dem Begriff Mystik zu
bezeichnen, der sich an einer speziellen Form des religiösen
Lebens gebildet hat. Ich glaube, davon wären nur
Mißverständnisse zu erwarten.*)

Eine sehr große Rolle spielt das Unbewußte beim
künstlerischen Schaffen. Wer die neueren Arbeiten der
Psychanalytiker kennt und in der Hauptsache als richtig
anerkennt, wie der Schreiber dieser Zeilen, ist überhaupt gegen
eine Unterschätzung des Unbewußten gesichert. Trotzdem
ist es aber vollkommen folgerichtig, wenn wir sagen: der
Künstler braucht kein Mystiker zu sein; denn er braucht
der geschilderten Täuschung nicht zu unterliegen. Er kann
die Subjektivität des innerlich Geschauten und Gefühlten
vollkommen durchblicken, ohne dadurch am Schaffen
behindert zu sein. Der Künstler muß also, um Künstler zu
sein, nicht unbedingt den innerlich geschauten Dingen wirkliche

Existenz zuschreiben, was der Mystiker tut, wenn er

*) Es bestehen bereits einige psychoanalytische Arbeiten, die
in die tieferen Zusammenhänge der ekstatischen Erlebnisse des
Mystikers und ihrer Gefühlsbetonung gute Einblicke gewähren. Da
aber diese Dinge in kurzer Fassung sich kaum überzeugend darstellen

lassen, begnüge ich mich mit dieser Andeutung. Auch diese
Arbeiten ermutigen uns nicht, den Begriff «Mystik» auszudehnen und
gewisse Schwierigkeiten nur durch Unterscheidung von Mystik und
Mystizismus zu lösen.

aus dem in der Ekstase Geschauten auf die Existenz Gottes
schließt oder im Glauben an dieselbe bestärkt wird.

Wenn wir nun aber auch sagen, der Künstler brauche
kein Mystiker zu sein, so liegt uns trotzdem der törichte
Wunsch sehr fern, dem Lyriker Goethe «im Namen der
Wissenschaft» verbieten zu wollen, «im stillen Busch, in Luft
und Wasser» lebendige Wesen als seine «Brüder» anschauen
zu wollen.» usw.

Es fällt uns nicht ein, ein lyrisches Gedicht durch
Wissenschaft widerlegen zu wollen, und wir wissen sehr gut,
daß «der rechnende und berechnende Verstand unfähig ist,
ein lyrisches Gedicht hervorzubringen». Nichts hindert uns,
all die Schönheiten, die uns Natur und Kunst bieten, voll zu
genießen.

Ueberhaupt befinden wir uns mit Prof. Verweyen in der
Ablehnung einer einseitigen Verstandeskultur und in der
Forderung nach Verinnerlichung in vollkommener
Uebereinstimmung. Auch sind wir uns bewußt, daß bei dieser
Verinnerlichung gefühlsmäßige Vorgänge, die erst bei einer
gewissen Abkehr von der Außenkultur sich einstellen können,

eine bedeutende Rolle spielen. Immerhin könnten die
Ausführungen Prof. Verweyens — wahrscheinlich ganz
gegen seine Absicht — leicht den Eindruck hervorrufen, als
handle es sich bei diesem Innensellen ausschließlich um
gefühlsmäßige Vorgänge. Dieser Ansicht könnten wir uns
nicht anschließen. In dem, was wir als Innenschau, als
Innenkultur oder Verinnerlichung zu bezeichnen pflegen, ist
recht viel Platz für klares Wirklichkeitsdenken, so z. B. wenn
wir uns bemühen, zu den Motiven vorzudringen, oder wenn
wir, eventuell entgegen starken Trieben in uns, ethischen
Forderungen unseres höhern Ichs zum Siege verhelfen, und
bei vielen anderen Gelegenheiten. Was wir an der einseitigen

Verstandeskultur beanstanden, ist nicht das Wirken
verstandesmäßiger Kräfte, sondern vor allem die Ziele, denen
diese Kräfte unterstellt werden. Werden dieselben Kräfte
ganz oder teilweise andern Zielen nutzbar gemacht, so
ändert sich dadurch die Einstellung des ganzen Menschen.

Echte Verinnerlichung führt zu sozial wertvollem Handeln.

Gerade in dieser Beziehung lassen die Mystiker oft
viel fehlen, indem sie zu sehr im Beschaulichen stecken bleiben.

Also auch in dieser Richtung führt der Begriff Mystik
eine große Gefahr mit sich. H. Missbach.

Die Schulfrage im Kanton Zürich.
K. — Wir haben in Nr. 9 des 1. Jahrganges unserer

«Geistesfreiheit» über ein Kreisschreiben des zürcherischen
Erziehungsrates berichtet, worin die oberste Schulbehörde
unseres Kantons die Katholiken geradezu darauf aufmerksam

macht, wie leicht es sei, ihre Kinder vom konfessionell
neutralen Unterricht in biblischer Geschichte und Sittenlehre

abzumelden. — Im Sommer dieses Jahres kam dieses
Kreisschreiben auch in einer Kantonsratssitzung zur Sprache,
wo ein sozialdemokratisches Mitglied die Rücknahme des
Schreibens verlangte. Der Antrag wurde abgelehnt; der
Antragsteller wurde in der katholischen Presse «wegen seiner

empörenden Ausfälle gegen die katholische Kirche»
schwer angegriffen; in den bürgerlichen Blättern erntete er
wenig Lob. — Die katholischen Ratsmitglieder beteuerten
bei der Gelegenheit, daß es den Katholiken nie darum zu
tun sei, durch Gründung von katholischen Privatschulen
unsere neutrale Statsschule anzugreifen. So am 18. Juni 1923.

— Vor ein paar Wochen erschien der katholische Diaspora-
Kalender. Auf seiner ersten Textseite findet sich ein «Aufruf

für eine katholische Sekundärschule in Zürich», in
welchem eben die Gründung einer solchen Schule, vorläufig für
eine der katholischen Kirchgemeinden Zürichs, als nächstes
Ziel des Kalenders angegeben wird. Das Initiativkomitee ist
schon gegründet. Es finden sich in ihm einige Mitglieder
der katholischen Kantonsratsfraktion, die Mitte Juni noch
die genannten Beteuerungen im Rate erlassen hat. Der Aufruf

des Komitees ist — kaum glaublich — datiert vom Mai
1923; die bischöfliche Empfehlung trägt das Datum vom
17. Juni 1923. (Die fragliche Kantonsratssitzung war, wie
erwähnt, am 18. Juni.) — Durch die gesamte nicht katholische

Presse ging ein Ruf der Empörung, welcher sich in
der Hauptsache gegen die Heuchelei wandte, dazu aber auch
die neue Kulturkampfansage von Seite der Katholiken ver-


	Mystik und Verinnerlichung

