
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 9

Artikel: [s.n.]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 9 ZÜRICH, 30. September 1923

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 6. Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :
J. Wanner, Mythenstrafje 9, Luzern

Postcheckkonto VII 1033

Als vernünftiges Wesen ist der Mensch berechtigt, alle Behauptungen,

alle Lehre, welche ihm Achtung auferlegt, zu prüfen,
ehe er sich ihr unterwirft, damit diese Achtung aufrichtig und

nicht erheuchelt sei. Kant.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 4.- (für Mitglieder der
F. V. S. Fr. 3.-), halbjährlich Fr. 2.-

(für Mitglieder Fr. 1.50)

Insertionspreis :
Die Millimeterzeile oder deren

Raum 8 Rp.

Mystik und Verinnerlidiung.
Bei der Lektüre der Arbeit von Prof. Verweyen über

«Mystik»*) haben es gewiß viele Lesser mit mir lebhaft
begrüßt, wieder einmal Probleme der Verinnerlichung in der
«Geistesfreiheit» behandelt zu sehen. Denn diese Probleme
gehören sicherlich zu den schönsten Aufgaben unserer
Zeitschrift.

Ich glaube nun aber, mich nicht zu täuschen, wenn ich
annehme, daß die Ausführungen von Prof. Verweyen nicht
überall unbedingte Zustimmung gefunden, sondern, wie in
mir, so auch in manchem Leser allerlei Bedenken wachgerufen

haben. Ich möchte deshalb versuchen, die lediglich
zur Selbstbelehrung angestellten Ueberlegungen zusammenzustellen

und den Bedenken Ausdruck zu geben, die sich in
mir bei der Lektüre der in manchen Teilen so ansprechenden

Arbeit Verweyens regten. Diese Bedenken richten sich
in erster Linie gegen die überaus weite Fassung des Begriffes

«Mystik», auf Grund welcher der Verfasser dazu
gelangt, einer bestimmten, gegen den Mystizismus abgegrenzten

Form der Mystik für den «Vollklang menschlicher See-
lenkräfte» eine entscheidende Rolle zuzuschreiben.

Betrachten wir, um diesen Bedenken Ausdruck zu
geben, zunächst die Mystik im engeren Sinne des Wortes. Was
hierunter gewöhnlich verstanden wird, geht aus den Ausführungen

von Prof. Verweyen am Anfange seines Artikels
hervor: Die Gottes- und Naturmystik ist es, woran wir beim
Erklingen des Wortes Mystik denken. Auf eine nochmalige
Beschreibung dieser Formen der Mystik kann ich nach der
vortrefflichen Schilderung im genannten Artikel verzichten,
und ich knüpfe an folgende Worte des Verfassers an: «Auf
seinen Wesensaufbau hin betrachtet, befindet sich der
Mystiker in einem glutenvollen (ekstatischen) Zustand der
Ergriffenheit von den mit seinem inneren Auge angeschauten
Wirklichkeiten. Nach beseligender Lebensgemeinschaft mit
diesen geht sein ganzes Verlangen. Auf dem Gipfel des
Außersichseins, d. h. der Ekstase, vermeinte der mystische
Mensch seine Gottheit zu «schauen» und gleichzeitig unmittelbar

und «eins» mit ihr zu werden.»
Im Zustand der Ergriffenheit ziehen also am inneren

Auge des Mystikers mannigfaltige Bilder vorbei, und diese
Bilder sind — das ist ganz besonders charakteristisch — von
sehr starken Lustgefühlen begleitet.

Sehen wir vorderhand vom Inhalt (Gott) und von der
starken Gefühlsbetonung des innerlich Geschauten ab, so
bleiben für unsere Betrachtungen zunächst innerlich
geschaute Bilder, Vorstellungen, die am innern Auge des
Mystikers vorbeiziehen, während die Sinnesorgane beinahe ganz
verschlossen sind.

Dieses Schauen innerer Bilder ist nun ein Vorgang, der
natürlich keineswegs auf den Zustand der mystischen
Ergriffenheit beschränkt ist. Erlebte Geschehnisse können in
der Erinnerung, phantasierte Geschehnisse im sogenannten
Tagträumen an unserm innern Auge vorüberziehen. Diesen
innerlich geschauten Bildern gegenüber können sich nun die
Menschen verschieden verhalten, und selbst ein und derselbe
Mensch nimmt ihnen gegenüber zu verschiedenen Zeiten, in
verschiedenen Umständen, nicht 'immer dieselbe Stellung
ein.

*) Siehe «Geistesfreiheit», Jahrg. 2, Nr. 6 und 7.

Die eine Stellungnahme ist dadurch gekennzeichnet, daß
die innerlich geschauten Bilder sogleich als solche erkannt
werden und also weder im Momente ihres Vorhandenseins,
noch später in der Erinnerung für mit den Sinnen
wahrgenommene Dinge gehalten werden. Die «Vorstellungen» werden,

also in diesem Fall von den «Wahrnehmungen» äußerer
Dinge klar geschieden. Vorstellungen und Wahrnehmungen

haben jede ihre charakteristischen Eigenschaften, die
uns normalerweise ganz ohne Mühe die klare Unterscheidung

ermöglichen.*) Nehmen wir ein Beispiel: Ich sitze am
Schreibtisch, um den vorliegenden Aufsatz abzufassen. Ich
habe den Wunsch, den Artikel bald abzuliefern und, indem
ich mich zurücklehne, male ich mir aus, wie schön es wäre,
fertig zu sein, welche Lektüre ich beginnen würde usw.
Dann, ein Ruck, und ich bin wieder in der Wirklichkeit.
Diese Phantasien verwechsle ich weder jetzt bei ihrer
Entstehung, noch später in der Erinnerung mit wirklichen
Geschehnissen.

Diese Unterscheidung geht nun aber gar nicht in allen
Fällen so glatt vor sich. In der Erinnerung können unter
gewissen Umständen einst nur phantasierte Geschehnisse
für wirklich erlebte Geschehnisse gehalten werden. Dadurch
können allerlei Täuschungen entstehen, von gewöhnlichen
Irrungen bis zu ausgesprochenen Wahnideen. Diese
Täuschungen treten dann ein, wenn starke Wünsche und Triebe,
die mit der Wirklichkeit irgendwie unzufrieden sind,
versuchen, diese Wirklichkeit wenigstens in der Phantasie
umzuformen, und die Selbstkritik nicht stark genug ist, dem
scharfen Wirklichkeitsdenken zum Siege zu verhelfen.

Diese zweite Einstellung, den innern Bildern gegenüber,
wollen wir nun ebenfalls an einem Beispiel betrachten. Wir
wählen dafür den bis jetzt allein betrachteten Mystiker im
engern Sinne des Wortes, da seine Erlebnisse im Zustand
der Ergriffenheit hier einzureihen sind.

Soll es dem Mystiker gelingen, seine Gottheit zu schauen
und mit ihr eins zu werden, so muß eine Bedingung erfüllt
sein: er muß an das Vorhandensein Gottes glauben. Er muß
sich in ihm also aus den bekannten, bewußten und unbewußten

Wünschen und Trieben heraus die Idee Gottes und die
Vorstellung seiner Existenz in der Welt gebildet haben.
Wenn es nun dem Mystiker in der Ekstase gelingt, diesen
für ihn in der Welt existierenden Gott zu schauen und mit
ihm eins zu werden, so hat dieses Geschehnis für ihn
vollkommen den Wert eines wirklichen Erlebnisses, das er der
Wahrnehmung eines äußern Gegenstandes gleichsetzt oder
noch höher wertet, das er aber auf keinen Fall als in seinem
Kopfe verlaufende geschlossene Vorstellungskette erkennen
kann, als was der Vorgang uns erscheint. Er wird im
Gegensatz hiezu vielmehr das innerlich Geschaute als Beweis
der Existenz Gottes verwerten. Infolge starker Wünsche
mißlingt also dem Mystiker die scharfe Trennung von
Vorstellung und Wahrnehmung.

Gerade diese Täuschung aber scheint mir für den
Mystiker so charakteristisch zu sein, daß ich es als unberechtigt,

ja gefährlich ansehe, den Begriff Mystik auch dann zu
verwenden, wenn eine innere Schauung ohne diese
Täuschung verläuft, was wir beim modernen Menschen unbe-

*) Ich bin mir bewusst, dass diese Dinge tief in psychologische
und erkenntnis-theoretische Fragen hineinführen und also eigentlich

eine viel breitere Behandlung erforderten. Ich hoffe aber, dass
man mich doch verstehen kann.


	[s.n.]

