
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 8

Rubrik: Feuilleton : Urahnen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 GEISTESFREIHEIT 47

dem Boden der heutigen Naturwissenschaft. Er ist demnach
ein unbedingter Anhänger der unverbrüchlichen Naturgesetzlichkeit,

der das Lebende und das Tote, das unendlich Große
und das unendlich Kleine ohne Ausnahme unterworfen ist.
Für Wunder, d. h. für Vorgänge, die außerhalb der
Naturgesetze stehen, die im Widerspruch mit den Naturgesetzen
zustande kommen, ist deshalb im Monismus kein Platz.

Der Monismus ist ein unbedingter Vertreter der
Entwicklungslehre. Er vertritt auf Grund wissenschaftlicher
Erfahrung die Ansicht, daß alles in der Welt in steter Umwandlung

und Entwicklung begriffen ist, auch die Lehrmeinungen
der Menschen, auch die Lehrsätze der Wissenschaft. Für
ihn kann es deshalb keine unveränderlichen, starren
Lehrmeinungen, also Dogmen, geben. Alle Lehrmeinungen und
Lehrsätze sind nach monistischer Auffassung nur die auf
einen kurzen, treffenden Ausdruck gebrachten Erkenntnisse,
die dem jeweiligen Stande der Wissenschaft entsprechen und
von diesem abhängig sind. Schreitet die Wissenschaft weiter
vor, fördert sie infolge unablässiger Kontrolle, Kritik und
Verbesserung der seitherigen Erkenntnisse neue zu Tage,
durch die die seitherigen überholt werden, so besteht für den
Anhänger des Monismus kein Grund, diese neuen Erkenntnisse

abzulehnen und bei den seitherigen stehen zu bleiben.
Der Monismus kennt also keine Dogmen, keine sogenannten
«ewigen Wahrheiten».

Der Monismus hat nichts mit einem höheren Wesen zu
tun, für ihn fällt demnach auch die Verehrung eines solchen
überhaupt wie in besonderen Formen weg. Kulthandlungen
und Riten kennt also der Monismus nicht.

Als Ergebnis unserer bisherigen Auseinandersetzung
können wir feststellen: der Monismus ist frei von einem
Gottes- und Wunderglauben, er besitzt keine streng und für
alle Zeiten verbindlichen Lehrmeinungen. Kulthandlungen
und Riten sind ihm fremd. Es fehlen ihm also schon drei
von den eingangs angeführten Wesenszügen einer Religion.
Damit aber ist auch das Urteil über ihn als Religion gesprochen,

das meiner Ansicht nach nur lauten kann: Der Monismus

ist keine Religion.
Wie steht es nun mit den Punkten, die außer den

besprochenen den Inhalt einer Religion ausmachen? Sie kommen

sämtliche auch für den Monismus in Betracht. Der
Monismus steht im engsten Zusammenhang mit der
Naturwissenschaft. Aufgabe und; Ziel derselben ist, die Erscheinungen

und Vorgänge in der Natur, also in der Welt, zu erkennen

und nach Erklärung derselben zu suchen. Diese
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse über die Entstehung und
den Aufbau der Welt, über die Entstehung und Erscheinungen

des Lebens sind die Grundlagen, auf denen das Gebäude
der monistischen Weltanschauung ruht. Auch der Monismus
hat also als Inhalt Welterklärung. Er ist sich aber im
Gegensatz zu den Religionen der Grenzen bewußt, bis zu denen

Feuilleton.
U RAH N EN.
Von R. Bommeli.

Und «Gott» sprach: «Lasst uns Menschen machen, ein Bild, das
uns gleich sei, die da herrschen über die Fisch im Meer und über
die Vögel unter dem Himmel und über das Vieh und über die ganze
Erde (Kolonialpolitik, Sanktionen). Und Gott (Elohim) schuf
den Menschen ihm zum Bilde, zum Bilde Gottes (des Elohim) schuf
er ihn und schuf sie, ein Männlein und Fraulein. I. Mos. 1. Kap.
26—27. (Um 4000 v. Chr.) Nach Dr. Martin Luther.

Hier steht nichts davon, dass zuerst Adam aus einem Lehm-
kloss und hernach, als sich die Erschaffung des ersten «Gottähnlichen»

als Halbheit erwiesen, aus einer Rippe die erste «Männin»
modelliert worden sei. Das zweite Kapitel, das von einem anderen
Autor und aus späterer Zeit stammt, nennt den Weltschöpfer «Jah-
veh» (nicht Elohim!): offenbar ein jüdischer Stammesgott, der auf
die andern Götter .entsetzlich eifersüchtig ist und deren Anhänger
mit wildem Grimm und barbarischer Grausamkeit verfolgt. Im
4. Kapitel, mit dem Moses übrigens so wenig etwas zu tun hat als
mit den andern, erfahren wir, dass ausser den «Adamiten» auch
and e.r e Leute existiert haben, zu denen der fromme Kain geflüchtet
ist. Wer diese erschaffen hat, wird nicht berichtet; wahrscheinlich
stummen sie von jenen ab, die lange vor Adam, ja sogar vor
«Erschaffung der Welt» ein bewegtes Leben geführt haben. Die
«Geschichte» weiss von ihnen nichts zu verkünden, nicht einmal die
leiseste Sage deutet auf sie hin, weshalb sie vorgeschichtliche

(prähistorische) Menschen genannt werden.
Nun lesen wir in den Tagesblättern, dass ein Altertumsforscher

(Prähistoriker) Demonstrationsvorträge über «den Menschen
vor 200,000 Jahren» hält (was zwar andere auch schon getan),

er bei dem jeweiligen Stande der Wissenschaft vorzudringen
vermag. Er gibt ohne weiteres zu, daß seine Welterklärung
noch lückenhaft ist. Er versucht aber nicht, diese Lücken
durch phantastische Lehren, die menschlichen Gefühlen und
Wünschen entspringen, auszufüllen und damit Opfer des
Verstandes zu fordern. Er vertraut felsenfest darauf, daß
die fortchreitende und immer tiefer dringende Wissenschaft
ihm ein Rätsel nach dem andern lösen wird, und er besitzt
die Geduld, diese Lösungen abzuwarten. Deshalb ist der
Monismus auch nicht eine jener Eintagsfliegen unter den
Weltanschauungen, eine jener Moderichtungen des Denkens,
sondern eine Weltanschauung, die zäh und beharrlich
fortschreitet, wenn auch in kleinen Schritten, und die sich in
demselben Maße ausbreiten wird, in dem die Ergebnisse der
Wissenschaft in immer weitere Kreise dringen. Für die
Monisten erwächst daraus die schöne Aufgabe, sich mit allen
seinen Kräften für die Verbreitung der Ergebnisse der
Wissenschaft einzusetzen.

Das Leben stellt jeden Menschen vor Aufgaben und Ziele,
es zwingt jeden Menschen, sich über seinen Wert oder
Unwert klar zu werden. Das vermag aber der Verstand allein
nicht zu bewältigen, hier müssen Fühlen und Wollen die
Hauptarbeit leisten. Das Ergebnis dieser Auseinandersetzung
mit dem Leben ist dann die Lebensanschauung des Einzelnen.

Auch hier hat der Monist keine Veranlassung, den
Boden der Tatsachen und Erfahrungen zu verlassen. Aus ihm
erwächst seine Anschauung über das, was gut und böse, recht
und unrecht, sittlich und unsittlich ist; aus ihm schöpft
eisern Urteil über den Wert oder Unwert des Lebens, über
Zweck und Ziel seines Daseins. Dabei kommt er zu dem
Schluß, daß gut und böse, sittlich und unsittlich keine
feststehenden, für die gesamte Menschheit allgemein gültigen
Begriffe sind, daß sie sich schrittweise mit der Kultur eines
bestimmten Kulturkreises aus den Begriffen nützlich und
schädlich entwickelt haben, daß alle Entwicklungsschritte, die
diese Begriffe in ' dem Kulturkreise, dem wir angehören,
durchlaufen haben, alle Vorstellungen, die mit ihnen im
Laufe dieser Zeit verbunden wurden, jeder einzelne von
seinen Vorfahren und Eltern als einen Teil seiner geistigen
Veranlagung geerbt 'hat, daß er sie als sittliche Erbanlage,
als sittliches Bewußtsein besitzt. Dem Monisten ist also
Sittlichkeit nicht etwas von Uranfang Gegebenes oder gar aus
einer übernatürlichen Welt Stammendes, sondern etwas auf
dieser Welt und in • diesem Leben Gewordenes.' Für ihn
kommt ja eine jenseitige Welt gar nicht in Betracht. All
sein Denken und Trachten, sein Fühlen und Wollen bezieht
sich auf diese Welt und auf dieses Leben. Deshalb ist für
ihn die diesseitige Welt und sein diesseitiges Leben das
Wichtigste und Wertvollste, trotzdem es auch für ihn eine
Fülle von Leid birgt, und alles, was er tut und leidet, was er
erkennt und schafft, wertet er nur von diesem Gesichtspunkt
aus. Der Monismus ist also auch wie jede Religion eine

und gar mancher wird sich fragen: Sind das reelle, d. h.
wissenschaftliche Vorträge, die man ernst nehmen darf? Diese Frage
ist gewiss berechtigt angesichts der Tatsache, dass heutzutage dem
lieben Publikum das krauseste, grausigste, unsinnigste Zeug als
unfehlbare göttliche Wahrheit dargeboten wird. Sehen wir zu:

Unter den glücklich-unglücklichen Pionieren der Prähistorie
(Lehre vom vorgeschichtlichen Menschen) ragt besonders der Belgier

Schmerling hervor, der die freche Behauptung wagte, er habe
Funde gemacht, die untrüglich darauf hinweisen, dass der Mensch
lange vor der Sündflut, vor Adam, vor Jahveh und Elohim gelebt
hätte. Aber da kam er schön an. Das widersprach allem, was man
seit Jahrtausenden gelehrt und geglaubt hatte. Es sollte fossile
Menschen geben? Undenkbar! Fossile Mammute, fossile Nashörner,
Urochsen, Urkamele, Donnerdrachen, fossile Fisch-, Schlangen- und
Flugdrachen, schliesslich fossile Gorillas und Orang-Utans — ja, da
war nichts zu machen; diese unbequemen Teufelsbiester musste
man schlucken, denn sie waren da, man konnte sie sehen und mit
Händen greifen. Aber fossile Menschen? Niemals! Das
widerstreitet unsern heil'gen Briefen! Nicht nur Pfaffen, Mucker,
Philister, Reaktionäre aller Schattierungen erhoben ein Wutgeheul, auch
die Professoren, die Gelehrten schlössen sich an. Die neue
Entdeckung passte nicht in das wissenschaftliche «S y s t e m», folglicli
konnte sie nicht richtig sein. Der berühmte französische
Naturforscher Cuvicr (1769—1832), die höchste Autorität, eine Art
wissenschaftlicher Papst, erklärte: «L'homme fossile n'existe pas», zu
detitsch: «Es gibt keinen vorgeschichtlichen Menschen!» Und dabei
blieb's.*) Aber der Franzose Boucher de Perthes, gest. 1866, setzte
den Kampf fort und fand ausser untrüglichen Steingeräten aus der
Eiszeit (Diluvium) einen fossilen menschlichen Kinnbacken. Andere
folgten seinen Spuren; man fand fossile (eiszeitliche) Scliädeldecken,
ganze Schädel, Arm- und Beinknochen und schliesslich ganze
Skelette. Die Wahrheit hatte wieder einmal gesiegt.



48 GEISTESFREIHEIT Nr. 8

Wertlehre, die ihren Ausdruck in der monistischen Sittenlehre

findet.
Diese Sittenlehre nun beschäftigt sich selbstverständlich

auch mit dem mannigfachen Leide, das die Welt und das
Leben erfüllt. Für sie ist dieses Leid aber nicht eine Folge der
Sünde, sondern eine ganz natürliche Folge der menschlichen
Unvollkommenhiet. Auch der Monismus sucht nun dieses
Leid erträglich zu machen, zu mindern. Er erreicht diesen
Zweck dadurch, daß er die Ergebnisse der Seelenkunde praktisch

auswertet und auf ihnen eine vernünftige Gesellschaftslehre

aufbaut, deren Eckstein gegenseitige Hilfe ist, also das,
was die Religionen Nächstenliebe nennen. Zum Inhalte des \

Monismus gehört also auch Erlösung vom Leide.

Welterklärung, Weltlehre, Erlösung vom Leide sind also
Wesenszüge, die der Monismus mit den Religionen gemein
hat. Da ihm aber die Züge, die untrennbar mit einer Religion

verknüpft, die allen Religionen gleich wesentlich sind,
Gott, Weltzwecklichkeit, Geist, Seele, Sünde, Gnade usw. fehlen,

so ist er eben keine Religion. Er ist dagegen eine auf
dem Grunde wissenschaftlicher Erkenntnisse aufgebaute
Welt- und Lebensanschauung. Scheer.

Antworten.
IL

E. Br. Wenn es sich nun aber doch darum handelt, einem
außenstehenden Wißbegierigen wenigstens einen Begriff
von der freigeistigen Welt- und Lebensanschauung in großen
Zügen zu geben, so ließe sich etwa folgendes sagen: Lieber
Freund, ein Dichter nannte einmal die Erde einen «Tropfen
am Eimer» und hat damit, so fromm er sich sonst in seinen
Oden benahm, das biblische Weltbild über den Haufen
geworfen, denn er wollte damit andeuten, daß die Erde im
großen Weltgebäude, das man auch Kosmos nennt, nur ein
ganz kleiner, unscheinbarer, im Verhältnis zum großen Ganzen

kaum bemerkbarer Teil sei. Nach der Bibel aber steht
die Erde im Mittelpunkt, und Sonne, Mond und Sterne sind
nur die Ausstattung. Wir Freidenker halten's in dieser
Beziehung mit dem Dichter, nicht weil wir ihm einfach glaubten,

sondern weil wir wissen, daß er in diesem Stück das
Richtige getroffen hat; denn die Sterne können gemessen,
auf ihre Zusammensetzung untersucht, ihre Bewegungen auf
die Sekunde genau berechnet werden, und man hat
herausgefunden, daß die kleinen Sterne da oben, die wahrscheinlich
auch «Gott der Herr» nicht gezählet hat, ungeheuer große
Feuerkugeln in unbekannt großer Zahl sind. Und wenn Sie
einmal einem Sterne (einem schon etwas ältlichen) ganz nahe
kommen wollen, so tupfen Sie, bitte, mit dem Zeigefinger
da auf den Boden: die Erde ist ein Stern, und wenn Sie,
lieber Freund, sich nun im Augenblick auf den Mars versetzen
könnten, so sähen Sie ihn als winziges flimmerndes Pünkt-

Einer der glücklichsten Finder ist der Schweizer Dr. Hauser,
der über ein Jahrzehnt in den Höhlen und unter den Felsdächern
des Vezeretales in Südfrankreich Ausgrabungen machte. (Der Weltkrieg

unterbrach leider seine Arbeiten.) So fand er beim Dörfchen
Le Moustier das Skelett eines 16—18jährigen Jünglings in Ablagerungen

der dritten Eiszeit (Achenleen). Dieser Präadamit war mäs-
sig gross, plump und kräftig gebaut, mit prächtigem Gebiss, ganz
niedriger, fast fehlender Stirn, flachem Schädeldach, gewaltigen
Knochenwülsten über den Augen, tierähnlichem (gorilloidem)
Ausdruck und schauerlich massigem Kiefer ohne Kinn. Dieser
Urmensch war wohl kaum einer artikulierten Sprache mächtig. Aber
seltsam! Ihm waren Bisonkeulen und schöne Feuersteinwerkzeuge
beigegeben, und der Kopf ruhte auf einer Art Steinkissen. Häuser
schliesst hieraus, dass schon damals der Glaube an ein Weiterleben
nach dem Tode herrschte. Dieser Mousterienmensch gehörte der
sogenannten Neandertalrasse an und ist zirka 140 000 Jahre
alt. Ganz übereinstimmende Reste sind in Belgien, im Neandertal
bei Düsseldorf, in Kroatien und andernorts gefunden worden.

Was für eine Tierwelt lebte damals? Wildpferd, Wisent, Höhlenbär,

Höhlerilöwe, Höhlenhyäne, wollhaariges Nashorn, Mammut,
Renntier, Riesenhirsch. Ein zweites, viel vollkommeneres Skelett
entdeckte Hauser am Hügel Combe Capelle (Vezeretal), in jener
Wundergegend, wo ich mich auch einige Zeit herumgetrieben und
die vielen Grabungen, Grotten und Höhlen besichtigt habe. Dieser
Mensch trägt bereits die Merkmale der heutigen Menschenrassen
und hat wohl ein Alter zwischen 30 000 und 40 000 Jahren. Auch
hier waren Speisereste (Fussknochen des Schweins) und Feuerstein-
gerätc beigegeben. Die eigentümliche Lagerung des Beinskeletts
scheint darauf hinzudeuten, dass die Beine des Toten zusammengebunden

und zu einer Art Hockerstellung heraufgezogen waren, ein
Brauch, der sich bei vielen Naturvölkern erhalten hat. Man wollte
den Toten verhindern, herauszukommen und die Lebenden zu be¬

iein am «Himmel», vorausgesetzt, daß er gerade von der
Sonne beschienen würde. Denn die Erde leuchtet nicht, weil
ihre äußerste Schicht hart geworden ist. Aber einmal war
sie nicht nur innen, wie noch jetzt, ganz heiß und feurig,
sondern auch außen, daß sogar einem Diener Roms der
Boden unter den Füßen gebrannt hätte, während sonst die Leute
dieses Schlages sich nicht leicht verscheuchen lassen. Aber
es ist ein Glück für uns beide, daß wir im zwanzigsten
Jahrhundert leben; denn hätte ich vor etlichen hundert Jahren
die Erde als ein so nebensächliches Ding dargestellt und Sie
hätten mir so ruhig zugehört, so wären wir beide lebendig-
verbrannt worden. Die Kirche hatte nämlich die Gewohnheit,

Gehirne, in denen der sündhafte Gedanke aufkam, die
Bibel sei in Bezug auf Naturwissenschaft, Astronomie usw.
nicht das Buch der Bücher, mit dem, was drum und dran
war, auf besagte Weise unschädlich zu machen. Indessen
aber wuchs die Zahl derer, die ihren Kopf über die chinesische

Mauer des römischen Glaubens hinausreckten, sogar
den Sprung hinaus wagten, und eines Tages waren ihrer so
viele, daß es mit dem Verbrennen nicht mehr ging. Diese
Menschen aber, die für sich und andere das Wagnis
unternahmen, waren die Denker, die Ueberwinder der Vergangenheit,

die Vorläufer der Zukunft, die wir, so viel Nebel und
Nacht aus Vergangenheit und Kirche sie noch in sich haben
mochten, um ihres Wagnisses willen als Freidenker bezeichnen

dürfen; sie waren es im Verhältnis zur geistigen
Verfassung ihrer Zeit.

Diesen verdanken wir es, daß wir heute so ruhig und
ungefährdet sprechen können, denn die Inquisition besteht
noch zu Recht, kein Papst hat sie widerrufen; aber der Geist
des Fortschritts, der freie Geist, hat dem «weltlichen» Arme
das Handwerk gelegt, mit Folter und Scheiterhaufen der
Kirche zu dienen.

Nun aber haben wir ganz übersehen, daß wir, indem
wir den kosmischen Raum mit Welten «bevölkerten», die
hunderte, ja tausende mal so groß sind wie unser «Tropfen
am Eimer» (der immerhin, beiläufig gesagt, auch einen
Durchmesser von 12 755 km, einen Umfang von 40 070 km
und eine Oberfläche von 510 000 000 km2 hat), den «Himmel»
samt seiner problematischen Bevölkerung verdrängt haben.
Also wäre es auch nichts mit dem ewigen Leben in Herrlichkeit?

Nichts. Aber trösten wir uns, auch die Hölle fällt weg
und das Fegefeuer und der Ort, wo Heulen und Zähneklappern

ist. Um diesen Preis darf man wohl auch auf den Himmel

verzichten. An solche Dinge, mein lieber Freund, die
dermaßen aller Beobachtung widersprechen, glauben wir
Freidenker wirklich nicht, bis einer kommt, der uns
unumstößliche Beweise für deren Vorhandensein bringt, dann
aber wäre es kein Glauben mehr, sondern ein Wissen.

Ich weiß, was Sie entgegnen wollen, lieber Freund, es
ist mir geläufig, nämlich daß es viele Dinge zwischen Him-

lästigen. (Gespensterfurcht und Totenkultus!) Aber hatten sie nicht
den Toten im Traum gesehen und gehört? Er kam also doch heraus!

Für diesen Fall hatten sie ein raffiniertes Mittel ersonnen: Sie
hefteten sich einen Kranz von Ranken und Blättern um den Kopf
und einen ebensolchen um den Arm, wo die Stammeszeichen
eintätowiert waren, dann erkannte das Gespenst sie nicht mehr. So
finden wir's noch bei heutigen Naturvölkern, und selbst beim
hochzivilisierten Europäer hat sich der Brauch, wenn auch in modifizierter

Form, erhalten: Er heftet sich ein Leidband um Hut und Oberarm.
In den Sanden von Mauer bei Heidelberg hat man einen Unterkiefer

gefunden, der noch tierischer ilt als der Mousterienmensch
Hausers (Altneandertaler), und aus der ältesten Eiszeit, ja selbst
aus der Braunkohlenzeit (Tertiär) sind primitive Steingeräte
bekannt, die auf die Existenz von Menschen scliliessen lassen. Darnach

würde sich das Alter des Menschengeschlechts auf mehrere
100 000 Jahre belaufen. Das Menschengeschlecht ist schon alt, furchtbar

alt, und immer noch so furchtbar dumm: Siehe Weltkrieg und
kein Ende.

*) Aehnliches über die «segensreiche» Wirksamkeit
wissenschaftlicher Autoritäten berichtet Dr. Max Kemmerich im zweiten

Bande seiner «Kulturkuriosa», einem sehr empfehlenswerten
Werke: «Im Jahre 1856 wurde im Devonkalk bei Düsseldorf ein
Skelett gefunden, das nach den geologischen Umständen des Ortes
zweifellos in ausserordentlich hohe Vorzeit hinauf reicht. Heute
weiss man, zumal inzwischen in Spy, Krapina, Brünn, La Naulette
und anderwärts ähnliche Reste gefunden wurden, dass es sicli hier
um Uebcrbleibsel einer tiefstehenden fossilen Menschenrasse handelt.

Das hatte bereits Dr. Fuhlrott, dem die betreffenden



Nr. 8 GEISTESFREIHEIT 49

mel und Erde gebe, von denen sich der menschliche Verstand
nichts träumen lasse. Ueber alle Maßen richtig! Wer hätte
z. B. vor kurzer Zeit auch nur zu «glauben» gewagt, daß er
in Zürich ein in Berlin gespieltes Konzert anhören würde,
nicht etwa mittelst einer Grammophonplatte übertragen,
sondern unmittelbar, frank und frei durch die Luft!? Stellen
Sie einen Menschen des 18. Jahrhunderts in unsere heutige
technische Kultur hinein. Es wird ihm alles ein großes,
unbegreifliches Wunder sein, denn er sieht die Zusammenhänge
nicht, er sieht nur die Wirkungen. So kennen auch wir von
gar vielem die Zusammenhänge und den Ursprung und die
innewohnenden Kräfte noch nicht. Aber wir sehen schon so

ungeheuer vieles enthüllt und enträtselt, wir kennen von so
vielem, das einst unbegreiflich, ein seltsames Wunder war,
die Gesetze seines Wirkens, und haben erfahren, daß überall,
wo wir hinsehen, das Rätselhafteste und Geheimnisvollste
sich auf natürliche Ursachen zurückführen läßt, daß wir
keine Veranlassung haben, bei den uns noch dunklen
Erscheinungen an Wunder im Sinne des Uebernatürlichen, Aus-
sernatürlichen, Naturwidrigen zu glauben. Von den
biblischen und römischen Wundern gar nicht zu reden! Oder
was sagen Sie dazu, lieber Freund (es ist heute Mariae
Himmelfahrt, darum fällt's mir ein), wenn «man» die Leute glauben

machen will, Engel haben im Jahre 1295 das Haus, in
dem Maria in Nazareth gewohnt haben soll, nach Loreto in
Italien getragen?

Nun wollen wir den Faden noch nach einer anderen Seite
spinnen: Wir wissen, daß die Erde im Kosmos eine ganz
andere Stellung einnimmt, als die Bibel ihr zuweist; damit fällt
der ganze biblische Schöpfungsbericht dahin. Die Astronomie

(Gestirnskunde) hat das allein fertig gebracht; hinterher
kamen noch die Geologie (Erdgeschichte), die Paläontologie
(Versteinerungskunde) und andere «. logien» mit
handgreiflichen Beweisen, daß die Erde eine Millionen von Jahren

umfassende Entwicklung durchlaufen hat und nicht
«gemacht» worden ist. Und der Mensch? Ja, auch der Mensch
ist nicht durch die Handfertigkeit Gottes entstanden; sein
Stammbaum geht durch zahllose Entwicklungsstufen die
ganze Werdegeschichte des Tierreiches zurück bis zum
Uranfang des Lebens, von dem man übrigens noch nichts Sicheres

weiß. Knochenfunde, vergleichende Anatomie
(Untersuchung des Baues tierischer und menschlicher Körper),
Embryologie (Lehre von der Keimentwicklung) haben die Stam-
mesgeschichte des Menschen bloßgelegt. Man wird Sie zwar,
mein lieber Freund, von gewisser Seite an Ihrer Menschenehre

packen und sagen: Aber, Herr Soundso, Mitglied der
Kirchenpflege zu X., Vater zweier getaufter, blühender Kinder,

Sie werden doch nicht von einem Affen abstammen wollen!

Aber sehen Sie, erstens ist da nichts zu wollen, und
zweitens ist es sehr lange her, seit Ihr zottiger Urahne
zusammen mit dem in derselben Tracht einherwackelnden
Urahnen jenes Menschenehrverteidigers im Geäst eines Baumes

Skelett-Teile zuerst übermittelt wurden,' festgestellt. Dass er
damals mit seiner Ansicht vom europäischen Urmenschen nicht durchdrang,

lag an den Autoritäten. Professor Mayer in Bonn meinte,
die Gebeine rührten von einem 1814 gestorbenen Kosaken her,
Professor Rudolf W a g n je r in Göttingen erkannte in ihnen einen
alten Holländer wieder, Dr. Pruner-Bey in Paris aber einen
Kelten. Massgebend blieb die Ansicht Virchows, der grössten
damaligen Autorität, der die Reste mit einem gichtbrüchigen Greis
identifizierte. Ihm war es zuzuschreiben, dass lange Zeit die
Anthropologen von der richtigen Deutung abgehalten wurden.» (Die
Redaktion.)

Literatur.
Weltliche Feiern. Ein praktisches Handbuch für kirchenfreie

Lebensfeiern, weltliche Andachten und Feste von Louis Satow.
Oldenburg-Verlag, Leipzig. 186 Seiten. Zu beziehen von der
Freigeistigen Geschäftsstelle in Luzern.
Der schöne Ernst, mit dem dies Buch geschrieben ist, macht es

liebenswert. Wunderbare Stücke sind darin aufgenommen, so W. A.
Mozarts Friedenskantate, oder Eisners Freiheitsgesang der Völker.
Ein wahrhaft tüchtiger Ratgeber ist Satow, um denen, die aus
Ehrlichkeit kirchliche Zeremonien nicht mehr mitmachen, Anleitung zu
geben, sofern sie es nötig haben, Worte der Erhebung, der Kräftigung,

des Trostes, passende Musik, Rezitationen vernehmen zu können,

die dem freigeistigen Kampf um die Entwicklung der Menschheit

entsprechen. In edler Bescheidenheit hebt der Verfasser der
Entwürfe usw. für weihevolle Feiern unter Menschen, die sich aus
der Kirche gelöst haben, hervor, dass überall der ethisch-soziale j

Kern die alte religiöse Kraft ersetzen soll, dass aber ja die neuen

hockte und sich mit Vogeleiern fütterte. Wir müssen also
auch die hübsche Paradiesgeschichte — die wegen des neidischen

«Urgottes», der es durchaus nicht haben wollte, daß
der Mensch von den Bäumen der Erkenntnis und des Lebens
esse und damit ihm gleich werde — ein so schlimmes Ende
nahm, streichen. Mit Gott und Himmel, diesen höchst
unbekannten Größen, haben wir dies schon getan, und wir kommen

nun zum Ergebnis, oder, wie Johann Peter Hebel sagen
würde:

Merke: Aus all dem geht folgerichtig hervor, daß wir
Freidenker auf den biblischen Vorstellungen nicht ein Sittengesetz

aufbauen können, wie es die Kirche tut. Und da wir
an keinen Allerweltsaufpasser glauben, der uns auf die Finger

sieht, so müssen wir das schon selber besorgen. Das tun
wir auch und zwar nicht aus jenem überspannten Egoismus,
der für ein bißchen Rechtschaffenheit gleich ewiges Leben
in völlig ungetrübter Freude fordert, sondern:

Gerade weil wir nichts von solchen fabelhaften Aussichten

halten, im Gegenteil die Erde für unsere Heimat ansehen,
wo sich unser ganzes Leben und Schicksal abspielt, möchten
wir dieses. Leben so schön und vollkommen als möglich
gestalten. Und wir glauben dies am besten dadurch zu erreichen,

daß wir uns selber nach Maßgabe unserer Kräfte
möglichst vollenden, in der klaren Erkenntnis: daß, wenn das
viele und immer mehr tun, der große Organismus Menschheit,

in den hinein gebaut wir sind, fortschreitend ein edleres
Gebilde wird, aus dem die Disharmonien, die durch Bedrük-
kung, Ausbeutung, Versklavung des einen Teils durch den
andern entstanden sind, allmählich verschwinden. Wir sind
uns aber dessen bewußt, daß die größte Unfreiheit nicht von
außen kommt, sondern im Menschen selber wuchert; es sind
die Reste Tierheit in ihm, die brutale und selbstüberhebende
Ichsucht, und daß es daher des Menschen erste Tat sein muß,
sich der Sklaverei der erniedrigenden Geister in sich selbst
zu entwinden; dann erst gelangt er zu dem tiefen Glücksgefühl

der innern Freiheit, das allein ihn die äußere Freiheit
tief und schön genießen läßt.

Alois Schwerzmann,
gest. 16. Aug. 23.

Am 16. August starb in Brunnen an einem Herzschlag unser
Gesinnungsfreund Alois Schwerzmann. Er wurde am 8. November 1870
in Greppen geboren. Nach harter, entbehrungsreicher Jugend, die
er in Meggen und Adligenschwil verlebte (in dieser Gemeinde versah

er jahrelang neben der Schule den Briefträgerdienst für einen
Franken Wochenlohn!!), diente er an verschiedenen Orten als Knecht
oder als Melker. Später trat er als Streckenarbeiter in den Bahn-
dienst über. Um die Mitte der neunziger Jäher kam er in Weggis
mit einem Professor in Berührung, der sein Denken auf die
wissenschaftliche Bahn lenkte. Durch das Studium naturwissenschaftlicher
und geschichtlicher Werke rang er sich aus dem Kirchenglauben zur
freigeistigen Weltanschauung durch. Im Jahre 1901 verehelichte er
sich mit Johanna Katharina Sager, die ihm in guten und schlimmen

Formen und Formeln nicht als Liturgie aufgefasst werden dürfen,
am schönsten wäre vielmehr Begehung der Feste und Traueranlässe
mit ganz nur aus dein Herzen und Leben der Beteiligten
herausgewachsener Ausdrucksart. Bloss als Hilfsmittel, wie es etwa zu
machen sei, bietet Satow seine Beispiele. Und sehr richtig betont
er, eigentlich sei «zum Vorkämpfer für die kirchenlosen Lebensfeiern

und weltlichen Erbauungen nur derjenige Mensch berufen, der
in bewusster Harmonie Gefühl und Wissen vereinigt, im tiefsten
Innern von der sozialen und seelischen Not unserer Zeitgenossen
ergriffen und bereit ist, in selbstloser Hingabe der Zukunft des
Menschengeschlechts zu dienen».

Dies Handbuch kann für viele, für uns alle in gewissem Masse,
auch als sittlicher Wegweiser mit in Betracht kommen. Wer für
Freunde freier Weltanschauung nach einem innerlich wertvollen und
billigen Geschenke sucht, das seelisch zu bereichern vermag, der
verbreite das hier kurz besprochene Werk, er hilft damit etwas
Gutem und Rechtem zum Platz an der Sonne. O. Vt.

Zeitschriften.
Lichtwart. Monatsschrift für freie Geisteskultur, Plauen i. V. Die

Juli-Nummer enthält: Max Hiller, Der bewaffnete Pazifismus; M. Bar-
thel, Lose Blätter; Ernst B. Weithaas, Der tote Buchstabe
(Bibelkritisches); Dr. Arnold Dodel, Sexualfrage und Jugenderziehung;
Prof. Dr. M. Schlick, Einsteins Relativitätstheorie; Hans Hörlein,
Leben und Tod am Südpol; Erich Knauf, Annäherung an Beethoven;
Alfred Lippold, Galilei. Autorenspiegel: Max Barthel. Bücher und
Schriften. Bilder: A. Girod: Feldarbeiterin; Gertrud Pfeiffer-
Kohrt: Kind; Robert Budzinski: Masurischer See.

Auslieferung für die Schweiz: Geschäftsstelle der Freigeistigen
Vereinigung der Schweiz, .1. Wanner, Luzern, Mythenstr. 9.- Preis

i vierteljährlich 2 Fr., Einzelheft 70 Rp. Gleichzeitige Einsendung des
I Betrages mit der Bestellung erbeten.


	Feuilleton : Urahnen

