
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 8

Artikel: Kann der Monismus eine weltliche Religion genannt werden?

Autor: Sheer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Jahrgang — Auflage: 1000 Nr. 8 ZÜRICH, 31. August 1923

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 6. Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :

]. Wanner, Mythenstra&e 9, Luzern
Postcheckkonto VII 1033

Wir Freidenker lauern nicht auf den Glauben der Gläubigen, wir

lassen ihnen neidlos ihre Götter und Überwelten ; für die Zweifler

stehn wir am Wege und für die Suchenden, — helfend, dienend,

mitsuchend auf dem Wege zur Erkenntnis.

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 4.- (für Mitglieder der
F. V. S. Fr. 3.-), halbjährlich Fr. 2.-

(für Mitglieder Fr. 1.50)

Insertionspreis:
Die Millimeterzeile oder deren

Raum 8 Rp.

August Forel, als ethifcher Praktiker.
(Zum 1. September.)
Von Otto V o 1 k a r t.

Da der hochverdiente, vielgeliebte greise Gelehrte am
1. September sein 75. Jahr vollendet (geboren 1848), sei nebst
aufrichtigen, herzlichen Wünschen für ihn hier nur in aller
Kürze an sein Kulturprogramm erinnert, für das er in
verschiedenster Weise immer unermüdlich Anhänger geworben
hat. Wer über das Leben und die reichen Werke, die zum
guten Teil unauslöschliche Tätigkeit des ausgezeichneten
Pioniers auf vielen wissenschaftlichen Gebieten eine knappe
Orientierung zu lesen wünscht, den bitte ich, zu dem unter
meinem Namen 1918 erschienenen Gesamtüberblick zu greifen:

August Forel, ein Lebensbild, von O. Volkart, im Verlag

W. Trösch, Ölten, zum 1. Sept. 1918, erhältlich bei der
Geschäftsstelle der F. V. S. in Luzern.

Wir wollen hier von zwei Gründungen des Menschenfreundes

sprechen, die, abgesehen von antialkoholischen
usw. Vereinen, Menschen sammeln wollen, um Kulturarbeit
— auf den Fortschritt unserer Erkenntnis aufgebaut — zu
tun. Die von Forel ins Leben gerufenen Vereinigungen, von
denen hier die Rede sein soll, zeigen vielleicht in einem
Spiegel sein bestes Wesen, das mit abstraktem Gelehrtentum
sich nie begnügen konnte; Foreis Gewissen bedurfte der
mutigen Aktivität nach der Richtung, daß bei den Menschen
das soziale Pflichtgefühl gestärkt wird, und daß sie für eine
einzige große Kulturgemeinschaft vorbereitet werden.

1899 rief Forel, der eben von arbeitsvollster zwanzigjähriger

Tätigkeit als Direktor der Irrenanstalt Burghölzli bei
Zürich an den Genfersee sich zurückzog, um mit mehr Muße
wissenschaftlichen Studien und kulturreformerischen
Aufgaben obzuliegen, in Lausanne die «Ligue pour 1'action
morale» ins Leben, ausgehend von ähnlichen Gedankengängen
wie die englischen und deutschen Gesellschaften für ethische
Kultur. Diese Liga wirkte von Anfang an durch rege
Vortrags- und Diskussionsabende unter Beteiligung der führenden

geistigen Persönlichkeiten der Gründungsstadt, und
einige praktische gemeinnützige Einrichtungen waren die
Folge der Tätigkeit der Liga, so das Lausanner Volkshaus,
die goutte de lait usw.

Als eine Erweiterung solcher Sammlung von Männern
und Frauen zu theoretisch wie praktisch sozial gerichteter
Arbeit über bloß örtlichen und nationalen Rahmen hinaus
wurde 1908 von Forel der «Internationale Orden für Ethik
und Kultur» geschaffen, J. O. E. K., der sich dann in
Arbeitsgruppen von sogenannten «Heimen» ausbreitete, hauptsächlich

in deutschsprachigem Gebiet. Irgendwelche geheime
Ritualien kennt der «Orden» nicht, der Name ist nur gewählt,
um einen vertrauten Bund der neben- und miteinander sozial
Arbeitenden zu bezeichnen.

Das Programm ist etwa folgendes, d. h. ich hebe eine
Anzahl Punkte hervor, für die die Mitglieder sich praktisch
einzusetzen haben: Die Schule, besonders die Volksschule,
ist im Sinn der Vollerziehung zu verbessern, Charakter- und
Willensbildung neben intellektueller Bereicherung, Prinzip
der Arbeitsschule, Einführung von Grundsätzen, wie die
Landerziehungsheime sie anwenden, für die allgemeine
Schule. Errichtung von Volkshochschulen. Ersetzung des

konfessionellen Religionsunterrichts durch freie, sozialethische

Belehrung. — Militärische Abrüstung! Ueber die Stufe
des Milizheers soll der Militärdienst ganz umgewandelt werden

und in einem «sozialen Dienstjahr» (Friedensheer) für
beide Geschlechter seine Lösung finden, wo für die Gemeinschaft

nützliche, aufbauende Leistungen von Männern und
Frauen erlernt werden (Straßenbau, Krankenpflege usw.
usw.). — Forel vertritt in seinem Kulturprogramm die rechtliche,

sittliche und politische Gleichstellung der Geschlechter,
also auch aktives und passives Frauenwahlrecht. Beseitigung

der ungerechtfertigten Vormachtstellung des Mannes
in sexuellen' Dingen, Stärkung des moralischen
Verantwortungsgefühls als Mittel zum Ueberwinden des außerehelichen
Geschlechtsverkehrs, Kampf gegen die Prostitutionshäuser,
und die staatliche Reglementierung der gewerbsmäßigen
Unzucht. — In den Rahmen des ethischen Sozialismus, welchen
Forel verficht, gehört auch Mutterschutz, Kinderschutz,
Jugendfürsorge, in weit stärkerem Maße, als der Staat gegenwärtig

diese Aufgaben löst. — Auf völlige Beseitigung des
Alkohols als Genußmittel hat jeder pflichtbewußte Mensch,
hinzuwirken, die Fortpflanzung erblich belasteter Individuen
muß (durch Gesetz) unmöglich gemacht werden. — Auf dem
Gebiete des Rechts muß vor allem das Recht der Person mehr
zur Geltung kommen als das Recht der Sachgüter, der Kampf
ist mehr gegen die Ursachen des Verbrechens zu richten,
usw.

Da Foreis ganzes Streben darauf gelichtet war und ist,
den Menschen zum Pflichtmenschen zu erziehen, welcher den
Mitmenschen und Nachkommen das Vorbild treuer Arbeit im
Dienst der Liebe gibt, welcher an Hand der Erfahrungen die
Wege sucht, damit möglichst viel Glück — und für möglichst
viele — auf Erden heimisch Averde, haben wir Arbeiter für
ein freies Menschentum allen Grund, dem Meister dankbar
zu sein und es ihm bei diesem Anlaß auch wieder zu
bezeugen.

Wir grüßen unsern Meister treu und froh,
Wir stehen fest zusammen, viele so,
Zum freien Bunde uns'rer Bruderschaft;
Weil das Gemeine man nicht lieben kann,
Hast du gehaßt auch, als ein stolzer Mann,
Doch Liebe alles Edlen ist dir Kern und Kraft.

Kann der Monismus eine weltliche Religion
genannt werden?

In den letzten Jahren traten innerhalb des Monistenbundes
zwei Auffassungen vom Wesen des Monismus immer

deutlicher zu Tage. Die eine erklärt den Monismus als eine
Religion, die andere nimmt den gegenteiligen Standpunkt
ein. «Der freie Geist», das Organ des Württembergischen
Freidenker- und Monistenbundes, brachte letzthin über diese
Streitfrage einen Artikel, den wir unsern Lesern nicht
vorenthalten möchten.

Wenn der Monismus eine Religion ist, so muß er auch
das Wesen der Religion an sich tragen. Welches ist nun
aber das Wesen der Religion? Das ist schwer zu sagen. Es
gibt eine Menge von Begriffsbestimmungen für Religion,
aber noch keine allgemein gültige.



46 GEISTESFREIHEIT Nr. 8

Wenn wir von Religion sprechen, so denken wir zunächst
an die uns geläufigste, die christliche Religion. Außer ihr
bestehen aber noch die jüdische, die mohammedanische, die
buddhistische Religion und die verschiedenen Religionen der
niederen Völkerschaften. Eine Reihe von Religionen sind
mit den Völkern, die sie bekannten, untergegangen, so die
ägyptische, hetitische, sumerische Religion u. a. Den höchst
entwickelten Religionen ist dreierlei gemeinsam: 1) der
Glaube an ein übernatürliches, außerhalb der Welt stehendes
Wesen, das die Welt geschaffen hat und sie nach seinem
Willen lenkt. Dieser Glaube hatte vor allem Göttersagen
und Wundererzählungen im Gefolge. 2) Im Laufe der
Entwicklung dieser Religionen wurde das Wesentliche derselben

in sogenannten Glaubenslehrsätzen, den Dogmen,
zusammengefaßt. Sie bildeten und bilden das Bekenntnis, von
dem nicht abgewichen werden darf. 3) Das oder die
übernatürlichen, außerweltlichen Wesen werden von den verschiedenen

Religionen in der verschiedensten Art und Weise
verehrt. Man nennt diese Verehrungen Kulthandlungen und
ihre Form Riten. Jede Religion besitzt also Götter- und
Wundersagen (Mythen), streng verbindliche Glaubenslehrsätze

(Dogmen) und bestimmte Formen der Verehrung des
höchsten Wesens (Riten). Damit ist aber der Begriff Religion

noch nicht erschöpft. Es bleibt noch festzustellen, welche

Bedeutung die Religion für den einzelnen Bekenner hat.
Sicherlich liegt der Ursprung der Religion darin, daß

der Mensch anfing, diese Welt zu erklären, hinter ihre
Geheimnisse zu kommen. Er wollte für seine Person, für das
Leben überhaupt, für die ganze Welt wissen: woher? wohin?
und wozu? Das Ziel und den Zweck seiner selbst, des
Lebens und der Welt wollte er ergründen. Solange er von
exakter Forschung nichts wußte, war die Phantasie seine
Beraterin. Diese aber ist die Mutter des Geheimnisvollen
und des Wunders. Mit diesen beiden Schlüsseln suchte sich
der Mensch das Verständnis der Welt zu erschließen. Aus
ihrer Anwendung erwuchs und entwickelte sich die Religion.
Diese ist also Welterklärung.

Ohne Zweifel ist ferner mit der Religion die Auffassung
des einzelnen Menschen vom Leben und der Welt aufs engste
verknüpft. Die buddhistische Religion sieht das Leben als
einen Zustand des Leidens und die Welt demnach als einen
Ort des Leidens an. Deshalb sieht sie in der Flucht aus
dieser Welt das einzige Mittel zur Linderung und im Tod
das einzige Mittel zur völligen Befreiung von diesem
Leidenszustand. Die jüdische und mohammedanische Religion
sind daseinsfreudiger. Die letztere aber verheißt ihren
Bekennen! ein Leben so voll Lust und Freude im Jenseits, daß
das diesseitige Leben als wertlos neben ihm erscheint. Der
christlichen Religion ist das Leben eine beschwerliche
Wanderung durch ein Jammertal, die allerdings jeder nach dem
Willen Gottes auszuführen hat, die aber nur ein Durchgang
zum ewigen Leben der Seligen ist. Aus diesen Beispielen
ist deutlich zu ersehen, daß die Religion den Wert bestimmt,
der dem Leben und der Welt, in der sich das Leben abspielt,
beizumessen ist. Sie ist also für den einzelnen Bekenner
eine Weltlehre.

Diese Beispiele zeigen aber auch, daß keine der bestehenden

Religionen das Leben als der Güter höchstes ansieht.
Jede vertritt den Standpunkt, daß das Leben etwas
Unvollkommenes ist, viel Kampf und Ungemach bringt, mit einem
Wort, daß Welt und Leben viel Leid bergen. Und jede
Religion hat nun Mittel, ihren Bekennern dieses Leid zu
Lebzeiten erträglich zu machen, sie aus diesem Leid
herauszuführen, indem sie denselben die Entstehung dieses Leides
erklärt durch das Auftreten der Sünde in der Welt, ihnen
zeigt, wie dasselbe im Hinblick auf die göttliche Gnade
ertragen werden kann, und ihnen das Aufhören des Leids mit
dem Tode und gleichzeitig damit den Beginn eines ewigen
seligen Lebens in sichere Aussicht stellt. Von ihrem Standpunkt

aus erreichen die Religionen damit ein Ziel, das für
jeden einzelnen ihrer Bekenner wie für die ganze Menschheit
von allergrößter Wichtigkeit ist: die Erlösung vom Leide.

Zum Wesen einer Religion gehören also Gottes- und
Wunderglaube (Mythen), streng verbindliche Glaubenslehrsätze

(Dogmen) und bestimmte Formen der Verehrung des
höchsten Wesens (Riteji). Eine Religion hat als Inhalt
ausserdem Welterklärung. Wertlehre und Erlösung vom Leide.

Wenn der Monismus unter den Begriff Religion fallen soll,
dann müssen sich alle diese Wesenszüge einer Religion auch
bei ihm nachweisen lassen. Fehlen ihm einer oder mehrere
derselben, dann ist er keine Religion.

Sehen wir uns den Monismus daraufhin an. Ihm fehlt
vor allem jeder irgendwie geartete Gottesglaube. Das ist
keineswegs eine Selbstverständigkeit für alle Monisten. Die
Anhänger derjenigen Strömung, die den Monismus zu einer
weltlichen Religion stempeln und eine völlige Vereinigung
desselben mit der freireligiösen Bewegung herbeiführen wollen,

besitzen einen Gottesglauben. In seiner Broschüre
«Religion» (Verlag Eugen Diedrichs, Jena 1920) sagt Drews, der
führende Mann dieser Richtung: «Da „Gott" nur ein anderer
Ausdruck für den absoluten Geist und der absolute Geist die
Voraussetzung der religiösen Selbstbestimmung ist, ohne
welche dieser bloße subjektive Willkür sein würde, so glaubt
der Freireligiöse an Gott.»

Für Drews ist der Geist das zuerst Vorhandene, der
Urgrund und das Wesen alles Seins. Dem absoluten Geist
gibt er den Namen «Gott»! Dieser absolute Geist ist nach
Drews ferner ein denkendes und wollendes Wesen, ohne
Bewußtsein, ohne Selbstbewußtsein, ohne Persönlichkeit, gänzlich

unbewußt und nicht gebunden an eine bestimmte
Leiblichkeit, insbesondere an Gehirn und Nerven.

Der Monismus huldigt nun gerade der Anschauung, daß
der Geist nur in Verbindung mit einer bestimmten Leiblichkeit

existiert, daß Geist nur ein Begriff ist für die sogenannten
seelischen Fähigkeiten des lebenden Stoffs, daß der Geist

aber keineswegs ein für sich bestehendes Wesen ist,
unabhängig von aller Leiblichkeit. Dafür sprechen ja auch alle
bis jetzt gesammelten Erfahrungen über die Beziehungen von
Gehirn und geistigen Fähigkeiten in unzweideutiger Weise.
Nach Drews ist der absolute Geist der Begründer des
Weltzwecks und der Träger der Weltvernunft, also ein denkendes
und wollendes Wesen, trotzdem aber völlig unbewußt und
nicht gebunden an irgend eine Leiblichkeit. Diese Auffassung

steht in krassem Widerspruch zu der monistischen
Anschauung und, wie ich zu wissen glaube, auch zu aller
wissenschaftlichen Erfahrung. Die Aufstellung eines
Weltzwecks, also eines Zwecks, der durch das Dasein der Welt
erreicht werden soll, ist eine ganz willkürliche Annahme, die
durch nichts gestützt werden kann. Wenn aber schon von
Zweck geredet wird, dann ist das nur möglich im Hinblick
auf ein Wesen, das diesen Zweck verfolgt, das sich die
Erreichung dieses Zwecks zum Ziele gesetzt hat. Ein solches
Wesen kann natürlich nur ein denkendes und wollendes sein.
Das Denken und das Wollen ist aber bis jetzt immer und
immer wieder nur im Zusammenhang mit einer Leiblichkeit,
im besonderen im Zusammenhang mit einem Gehirn
angetroffen worden. Ein denkendes und wollendes Wesen nun,
das der Welt Sinn und Zweck gegeben, das die in ihr
herrschende Ordnung geschaffen, das aber trotzdem dieses
ungeheure Werk als unbewußter Geist und ohne Gehirn
zustande gebracht haben soll, kann sich niemand vorstellen;
ja mir scheint selbst der Glaube an ein solches Wesen absurd.
Bei dieser ganzen Auffassung von Drews scheint der Wunsch
der Vater des Gedankens zu sein. Drews sucht einen
Erklärungsgrund für die Welt. Um einen solchen zu erhalten,
konstruiert er den absoluten Geist. Dieser absolute Geist
ist der Urheber des Weltzwecks, der Träger der Weltordnung,

ein denkendes und wollendes Wesen. Er hat also die
Funktionen des einstigen lieben Gottes. Da sich aber die
Annahme eines persönlichen Gottes nicht mehr aufrecht
erhalten läßt, so sucht Drews mit dem ganzen zu Gebote
stehenden philosophischen Rüstzeuge zu beweisen, daß sein
Gott ein ganz unpersönliches, unbewußtes, aber dennoch
denkendes und wollendes Wesen ist. «Mit Worten läßt sich
trefflich streiten.» Die auf dem Boden wissenschaftlicher,
vor allem naturwissenschaftlicher Erfahrung stehenden
Monisten werden sich jedoch dadurch nicht irre machen lassen.
Sie lehnen jede Gotteslehre ab. Es hat lange genug
gedauert, bis eine gottlose Weltanschauung sich Bahn brach,
es ist deshalb ganz unnötig und steht vor allem im Widerspruch

zu dieser Weltanschauung, wenn nun Gott wieder
auf Umwegen in dieselbe eingeführt wird.

Ein Gottesglauben ist also unvereinbar mit der monistischen

Anschauung. Der Monismus steht rücksichtslos auf



Nr. 8 GEISTESFREIHEIT 47

dem Boden der heutigen Naturwissenschaft. Er ist demnach
ein unbedingter Anhänger der unverbrüchlichen Naturgesetzlichkeit,

der das Lebende und das Tote, das unendlich Große
und das unendlich Kleine ohne Ausnahme unterworfen ist.
Für Wunder, d. h. für Vorgänge, die außerhalb der
Naturgesetze stehen, die im Widerspruch mit den Naturgesetzen
zustande kommen, ist deshalb im Monismus kein Platz.

Der Monismus ist ein unbedingter Vertreter der
Entwicklungslehre. Er vertritt auf Grund wissenschaftlicher
Erfahrung die Ansicht, daß alles in der Welt in steter Umwandlung

und Entwicklung begriffen ist, auch die Lehrmeinungen
der Menschen, auch die Lehrsätze der Wissenschaft. Für
ihn kann es deshalb keine unveränderlichen, starren
Lehrmeinungen, also Dogmen, geben. Alle Lehrmeinungen und
Lehrsätze sind nach monistischer Auffassung nur die auf
einen kurzen, treffenden Ausdruck gebrachten Erkenntnisse,
die dem jeweiligen Stande der Wissenschaft entsprechen und
von diesem abhängig sind. Schreitet die Wissenschaft weiter
vor, fördert sie infolge unablässiger Kontrolle, Kritik und
Verbesserung der seitherigen Erkenntnisse neue zu Tage,
durch die die seitherigen überholt werden, so besteht für den
Anhänger des Monismus kein Grund, diese neuen Erkenntnisse

abzulehnen und bei den seitherigen stehen zu bleiben.
Der Monismus kennt also keine Dogmen, keine sogenannten
«ewigen Wahrheiten».

Der Monismus hat nichts mit einem höheren Wesen zu
tun, für ihn fällt demnach auch die Verehrung eines solchen
überhaupt wie in besonderen Formen weg. Kulthandlungen
und Riten kennt also der Monismus nicht.

Als Ergebnis unserer bisherigen Auseinandersetzung
können wir feststellen: der Monismus ist frei von einem
Gottes- und Wunderglauben, er besitzt keine streng und für
alle Zeiten verbindlichen Lehrmeinungen. Kulthandlungen
und Riten sind ihm fremd. Es fehlen ihm also schon drei
von den eingangs angeführten Wesenszügen einer Religion.
Damit aber ist auch das Urteil über ihn als Religion gesprochen,

das meiner Ansicht nach nur lauten kann: Der Monismus

ist keine Religion.
Wie steht es nun mit den Punkten, die außer den

besprochenen den Inhalt einer Religion ausmachen? Sie kommen

sämtliche auch für den Monismus in Betracht. Der
Monismus steht im engsten Zusammenhang mit der
Naturwissenschaft. Aufgabe und; Ziel derselben ist, die Erscheinungen

und Vorgänge in der Natur, also in der Welt, zu erkennen

und nach Erklärung derselben zu suchen. Diese
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse über die Entstehung und
den Aufbau der Welt, über die Entstehung und Erscheinungen

des Lebens sind die Grundlagen, auf denen das Gebäude
der monistischen Weltanschauung ruht. Auch der Monismus
hat also als Inhalt Welterklärung. Er ist sich aber im
Gegensatz zu den Religionen der Grenzen bewußt, bis zu denen

Feuilleton.
U RAH N EN.
Von R. Bommeli.

Und «Gott» sprach: «Lasst uns Menschen machen, ein Bild, das
uns gleich sei, die da herrschen über die Fisch im Meer und über
die Vögel unter dem Himmel und über das Vieh und über die ganze
Erde (Kolonialpolitik, Sanktionen). Und Gott (Elohim) schuf
den Menschen ihm zum Bilde, zum Bilde Gottes (des Elohim) schuf
er ihn und schuf sie, ein Männlein und Fraulein. I. Mos. 1. Kap.
26—27. (Um 4000 v. Chr.) Nach Dr. Martin Luther.

Hier steht nichts davon, dass zuerst Adam aus einem Lehm-
kloss und hernach, als sich die Erschaffung des ersten «Gottähnlichen»

als Halbheit erwiesen, aus einer Rippe die erste «Männin»
modelliert worden sei. Das zweite Kapitel, das von einem anderen
Autor und aus späterer Zeit stammt, nennt den Weltschöpfer «Jah-
veh» (nicht Elohim!): offenbar ein jüdischer Stammesgott, der auf
die andern Götter .entsetzlich eifersüchtig ist und deren Anhänger
mit wildem Grimm und barbarischer Grausamkeit verfolgt. Im
4. Kapitel, mit dem Moses übrigens so wenig etwas zu tun hat als
mit den andern, erfahren wir, dass ausser den «Adamiten» auch
and e.r e Leute existiert haben, zu denen der fromme Kain geflüchtet
ist. Wer diese erschaffen hat, wird nicht berichtet; wahrscheinlich
stummen sie von jenen ab, die lange vor Adam, ja sogar vor
«Erschaffung der Welt» ein bewegtes Leben geführt haben. Die
«Geschichte» weiss von ihnen nichts zu verkünden, nicht einmal die
leiseste Sage deutet auf sie hin, weshalb sie vorgeschichtliche

(prähistorische) Menschen genannt werden.
Nun lesen wir in den Tagesblättern, dass ein Altertumsforscher

(Prähistoriker) Demonstrationsvorträge über «den Menschen
vor 200,000 Jahren» hält (was zwar andere auch schon getan),

er bei dem jeweiligen Stande der Wissenschaft vorzudringen
vermag. Er gibt ohne weiteres zu, daß seine Welterklärung
noch lückenhaft ist. Er versucht aber nicht, diese Lücken
durch phantastische Lehren, die menschlichen Gefühlen und
Wünschen entspringen, auszufüllen und damit Opfer des
Verstandes zu fordern. Er vertraut felsenfest darauf, daß
die fortchreitende und immer tiefer dringende Wissenschaft
ihm ein Rätsel nach dem andern lösen wird, und er besitzt
die Geduld, diese Lösungen abzuwarten. Deshalb ist der
Monismus auch nicht eine jener Eintagsfliegen unter den
Weltanschauungen, eine jener Moderichtungen des Denkens,
sondern eine Weltanschauung, die zäh und beharrlich
fortschreitet, wenn auch in kleinen Schritten, und die sich in
demselben Maße ausbreiten wird, in dem die Ergebnisse der
Wissenschaft in immer weitere Kreise dringen. Für die
Monisten erwächst daraus die schöne Aufgabe, sich mit allen
seinen Kräften für die Verbreitung der Ergebnisse der
Wissenschaft einzusetzen.

Das Leben stellt jeden Menschen vor Aufgaben und Ziele,
es zwingt jeden Menschen, sich über seinen Wert oder
Unwert klar zu werden. Das vermag aber der Verstand allein
nicht zu bewältigen, hier müssen Fühlen und Wollen die
Hauptarbeit leisten. Das Ergebnis dieser Auseinandersetzung
mit dem Leben ist dann die Lebensanschauung des Einzelnen.

Auch hier hat der Monist keine Veranlassung, den
Boden der Tatsachen und Erfahrungen zu verlassen. Aus ihm
erwächst seine Anschauung über das, was gut und böse, recht
und unrecht, sittlich und unsittlich ist; aus ihm schöpft
eisern Urteil über den Wert oder Unwert des Lebens, über
Zweck und Ziel seines Daseins. Dabei kommt er zu dem
Schluß, daß gut und böse, sittlich und unsittlich keine
feststehenden, für die gesamte Menschheit allgemein gültigen
Begriffe sind, daß sie sich schrittweise mit der Kultur eines
bestimmten Kulturkreises aus den Begriffen nützlich und
schädlich entwickelt haben, daß alle Entwicklungsschritte, die
diese Begriffe in ' dem Kulturkreise, dem wir angehören,
durchlaufen haben, alle Vorstellungen, die mit ihnen im
Laufe dieser Zeit verbunden wurden, jeder einzelne von
seinen Vorfahren und Eltern als einen Teil seiner geistigen
Veranlagung geerbt 'hat, daß er sie als sittliche Erbanlage,
als sittliches Bewußtsein besitzt. Dem Monisten ist also
Sittlichkeit nicht etwas von Uranfang Gegebenes oder gar aus
einer übernatürlichen Welt Stammendes, sondern etwas auf
dieser Welt und in • diesem Leben Gewordenes.' Für ihn
kommt ja eine jenseitige Welt gar nicht in Betracht. All
sein Denken und Trachten, sein Fühlen und Wollen bezieht
sich auf diese Welt und auf dieses Leben. Deshalb ist für
ihn die diesseitige Welt und sein diesseitiges Leben das
Wichtigste und Wertvollste, trotzdem es auch für ihn eine
Fülle von Leid birgt, und alles, was er tut und leidet, was er
erkennt und schafft, wertet er nur von diesem Gesichtspunkt
aus. Der Monismus ist also auch wie jede Religion eine

und gar mancher wird sich fragen: Sind das reelle, d. h.
wissenschaftliche Vorträge, die man ernst nehmen darf? Diese Frage
ist gewiss berechtigt angesichts der Tatsache, dass heutzutage dem
lieben Publikum das krauseste, grausigste, unsinnigste Zeug als
unfehlbare göttliche Wahrheit dargeboten wird. Sehen wir zu:

Unter den glücklich-unglücklichen Pionieren der Prähistorie
(Lehre vom vorgeschichtlichen Menschen) ragt besonders der Belgier

Schmerling hervor, der die freche Behauptung wagte, er habe
Funde gemacht, die untrüglich darauf hinweisen, dass der Mensch
lange vor der Sündflut, vor Adam, vor Jahveh und Elohim gelebt
hätte. Aber da kam er schön an. Das widersprach allem, was man
seit Jahrtausenden gelehrt und geglaubt hatte. Es sollte fossile
Menschen geben? Undenkbar! Fossile Mammute, fossile Nashörner,
Urochsen, Urkamele, Donnerdrachen, fossile Fisch-, Schlangen- und
Flugdrachen, schliesslich fossile Gorillas und Orang-Utans — ja, da
war nichts zu machen; diese unbequemen Teufelsbiester musste
man schlucken, denn sie waren da, man konnte sie sehen und mit
Händen greifen. Aber fossile Menschen? Niemals! Das
widerstreitet unsern heil'gen Briefen! Nicht nur Pfaffen, Mucker,
Philister, Reaktionäre aller Schattierungen erhoben ein Wutgeheul, auch
die Professoren, die Gelehrten schlössen sich an. Die neue
Entdeckung passte nicht in das wissenschaftliche «S y s t e m», folglicli
konnte sie nicht richtig sein. Der berühmte französische
Naturforscher Cuvicr (1769—1832), die höchste Autorität, eine Art
wissenschaftlicher Papst, erklärte: «L'homme fossile n'existe pas», zu
detitsch: «Es gibt keinen vorgeschichtlichen Menschen!» Und dabei
blieb's.*) Aber der Franzose Boucher de Perthes, gest. 1866, setzte
den Kampf fort und fand ausser untrüglichen Steingeräten aus der
Eiszeit (Diluvium) einen fossilen menschlichen Kinnbacken. Andere
folgten seinen Spuren; man fand fossile (eiszeitliche) Scliädeldecken,
ganze Schädel, Arm- und Beinknochen und schliesslich ganze
Skelette. Die Wahrheit hatte wieder einmal gesiegt.



48 GEISTESFREIHEIT Nr. 8

Wertlehre, die ihren Ausdruck in der monistischen Sittenlehre

findet.
Diese Sittenlehre nun beschäftigt sich selbstverständlich

auch mit dem mannigfachen Leide, das die Welt und das
Leben erfüllt. Für sie ist dieses Leid aber nicht eine Folge der
Sünde, sondern eine ganz natürliche Folge der menschlichen
Unvollkommenhiet. Auch der Monismus sucht nun dieses
Leid erträglich zu machen, zu mindern. Er erreicht diesen
Zweck dadurch, daß er die Ergebnisse der Seelenkunde praktisch

auswertet und auf ihnen eine vernünftige Gesellschaftslehre

aufbaut, deren Eckstein gegenseitige Hilfe ist, also das,
was die Religionen Nächstenliebe nennen. Zum Inhalte des \

Monismus gehört also auch Erlösung vom Leide.

Welterklärung, Weltlehre, Erlösung vom Leide sind also
Wesenszüge, die der Monismus mit den Religionen gemein
hat. Da ihm aber die Züge, die untrennbar mit einer Religion

verknüpft, die allen Religionen gleich wesentlich sind,
Gott, Weltzwecklichkeit, Geist, Seele, Sünde, Gnade usw. fehlen,

so ist er eben keine Religion. Er ist dagegen eine auf
dem Grunde wissenschaftlicher Erkenntnisse aufgebaute
Welt- und Lebensanschauung. Scheer.

Antworten.
IL

E. Br. Wenn es sich nun aber doch darum handelt, einem
außenstehenden Wißbegierigen wenigstens einen Begriff
von der freigeistigen Welt- und Lebensanschauung in großen
Zügen zu geben, so ließe sich etwa folgendes sagen: Lieber
Freund, ein Dichter nannte einmal die Erde einen «Tropfen
am Eimer» und hat damit, so fromm er sich sonst in seinen
Oden benahm, das biblische Weltbild über den Haufen
geworfen, denn er wollte damit andeuten, daß die Erde im
großen Weltgebäude, das man auch Kosmos nennt, nur ein
ganz kleiner, unscheinbarer, im Verhältnis zum großen Ganzen

kaum bemerkbarer Teil sei. Nach der Bibel aber steht
die Erde im Mittelpunkt, und Sonne, Mond und Sterne sind
nur die Ausstattung. Wir Freidenker halten's in dieser
Beziehung mit dem Dichter, nicht weil wir ihm einfach glaubten,

sondern weil wir wissen, daß er in diesem Stück das
Richtige getroffen hat; denn die Sterne können gemessen,
auf ihre Zusammensetzung untersucht, ihre Bewegungen auf
die Sekunde genau berechnet werden, und man hat
herausgefunden, daß die kleinen Sterne da oben, die wahrscheinlich
auch «Gott der Herr» nicht gezählet hat, ungeheuer große
Feuerkugeln in unbekannt großer Zahl sind. Und wenn Sie
einmal einem Sterne (einem schon etwas ältlichen) ganz nahe
kommen wollen, so tupfen Sie, bitte, mit dem Zeigefinger
da auf den Boden: die Erde ist ein Stern, und wenn Sie,
lieber Freund, sich nun im Augenblick auf den Mars versetzen
könnten, so sähen Sie ihn als winziges flimmerndes Pünkt-

Einer der glücklichsten Finder ist der Schweizer Dr. Hauser,
der über ein Jahrzehnt in den Höhlen und unter den Felsdächern
des Vezeretales in Südfrankreich Ausgrabungen machte. (Der Weltkrieg

unterbrach leider seine Arbeiten.) So fand er beim Dörfchen
Le Moustier das Skelett eines 16—18jährigen Jünglings in Ablagerungen

der dritten Eiszeit (Achenleen). Dieser Präadamit war mäs-
sig gross, plump und kräftig gebaut, mit prächtigem Gebiss, ganz
niedriger, fast fehlender Stirn, flachem Schädeldach, gewaltigen
Knochenwülsten über den Augen, tierähnlichem (gorilloidem)
Ausdruck und schauerlich massigem Kiefer ohne Kinn. Dieser
Urmensch war wohl kaum einer artikulierten Sprache mächtig. Aber
seltsam! Ihm waren Bisonkeulen und schöne Feuersteinwerkzeuge
beigegeben, und der Kopf ruhte auf einer Art Steinkissen. Häuser
schliesst hieraus, dass schon damals der Glaube an ein Weiterleben
nach dem Tode herrschte. Dieser Mousterienmensch gehörte der
sogenannten Neandertalrasse an und ist zirka 140 000 Jahre
alt. Ganz übereinstimmende Reste sind in Belgien, im Neandertal
bei Düsseldorf, in Kroatien und andernorts gefunden worden.

Was für eine Tierwelt lebte damals? Wildpferd, Wisent, Höhlenbär,

Höhlerilöwe, Höhlenhyäne, wollhaariges Nashorn, Mammut,
Renntier, Riesenhirsch. Ein zweites, viel vollkommeneres Skelett
entdeckte Hauser am Hügel Combe Capelle (Vezeretal), in jener
Wundergegend, wo ich mich auch einige Zeit herumgetrieben und
die vielen Grabungen, Grotten und Höhlen besichtigt habe. Dieser
Mensch trägt bereits die Merkmale der heutigen Menschenrassen
und hat wohl ein Alter zwischen 30 000 und 40 000 Jahren. Auch
hier waren Speisereste (Fussknochen des Schweins) und Feuerstein-
gerätc beigegeben. Die eigentümliche Lagerung des Beinskeletts
scheint darauf hinzudeuten, dass die Beine des Toten zusammengebunden

und zu einer Art Hockerstellung heraufgezogen waren, ein
Brauch, der sich bei vielen Naturvölkern erhalten hat. Man wollte
den Toten verhindern, herauszukommen und die Lebenden zu be¬

iein am «Himmel», vorausgesetzt, daß er gerade von der
Sonne beschienen würde. Denn die Erde leuchtet nicht, weil
ihre äußerste Schicht hart geworden ist. Aber einmal war
sie nicht nur innen, wie noch jetzt, ganz heiß und feurig,
sondern auch außen, daß sogar einem Diener Roms der
Boden unter den Füßen gebrannt hätte, während sonst die Leute
dieses Schlages sich nicht leicht verscheuchen lassen. Aber
es ist ein Glück für uns beide, daß wir im zwanzigsten
Jahrhundert leben; denn hätte ich vor etlichen hundert Jahren
die Erde als ein so nebensächliches Ding dargestellt und Sie
hätten mir so ruhig zugehört, so wären wir beide lebendig-
verbrannt worden. Die Kirche hatte nämlich die Gewohnheit,

Gehirne, in denen der sündhafte Gedanke aufkam, die
Bibel sei in Bezug auf Naturwissenschaft, Astronomie usw.
nicht das Buch der Bücher, mit dem, was drum und dran
war, auf besagte Weise unschädlich zu machen. Indessen
aber wuchs die Zahl derer, die ihren Kopf über die chinesische

Mauer des römischen Glaubens hinausreckten, sogar
den Sprung hinaus wagten, und eines Tages waren ihrer so
viele, daß es mit dem Verbrennen nicht mehr ging. Diese
Menschen aber, die für sich und andere das Wagnis
unternahmen, waren die Denker, die Ueberwinder der Vergangenheit,

die Vorläufer der Zukunft, die wir, so viel Nebel und
Nacht aus Vergangenheit und Kirche sie noch in sich haben
mochten, um ihres Wagnisses willen als Freidenker bezeichnen

dürfen; sie waren es im Verhältnis zur geistigen
Verfassung ihrer Zeit.

Diesen verdanken wir es, daß wir heute so ruhig und
ungefährdet sprechen können, denn die Inquisition besteht
noch zu Recht, kein Papst hat sie widerrufen; aber der Geist
des Fortschritts, der freie Geist, hat dem «weltlichen» Arme
das Handwerk gelegt, mit Folter und Scheiterhaufen der
Kirche zu dienen.

Nun aber haben wir ganz übersehen, daß wir, indem
wir den kosmischen Raum mit Welten «bevölkerten», die
hunderte, ja tausende mal so groß sind wie unser «Tropfen
am Eimer» (der immerhin, beiläufig gesagt, auch einen
Durchmesser von 12 755 km, einen Umfang von 40 070 km
und eine Oberfläche von 510 000 000 km2 hat), den «Himmel»
samt seiner problematischen Bevölkerung verdrängt haben.
Also wäre es auch nichts mit dem ewigen Leben in Herrlichkeit?

Nichts. Aber trösten wir uns, auch die Hölle fällt weg
und das Fegefeuer und der Ort, wo Heulen und Zähneklappern

ist. Um diesen Preis darf man wohl auch auf den Himmel

verzichten. An solche Dinge, mein lieber Freund, die
dermaßen aller Beobachtung widersprechen, glauben wir
Freidenker wirklich nicht, bis einer kommt, der uns
unumstößliche Beweise für deren Vorhandensein bringt, dann
aber wäre es kein Glauben mehr, sondern ein Wissen.

Ich weiß, was Sie entgegnen wollen, lieber Freund, es
ist mir geläufig, nämlich daß es viele Dinge zwischen Him-

lästigen. (Gespensterfurcht und Totenkultus!) Aber hatten sie nicht
den Toten im Traum gesehen und gehört? Er kam also doch heraus!

Für diesen Fall hatten sie ein raffiniertes Mittel ersonnen: Sie
hefteten sich einen Kranz von Ranken und Blättern um den Kopf
und einen ebensolchen um den Arm, wo die Stammeszeichen
eintätowiert waren, dann erkannte das Gespenst sie nicht mehr. So
finden wir's noch bei heutigen Naturvölkern, und selbst beim
hochzivilisierten Europäer hat sich der Brauch, wenn auch in modifizierter

Form, erhalten: Er heftet sich ein Leidband um Hut und Oberarm.
In den Sanden von Mauer bei Heidelberg hat man einen Unterkiefer

gefunden, der noch tierischer ilt als der Mousterienmensch
Hausers (Altneandertaler), und aus der ältesten Eiszeit, ja selbst
aus der Braunkohlenzeit (Tertiär) sind primitive Steingeräte
bekannt, die auf die Existenz von Menschen scliliessen lassen. Darnach

würde sich das Alter des Menschengeschlechts auf mehrere
100 000 Jahre belaufen. Das Menschengeschlecht ist schon alt, furchtbar

alt, und immer noch so furchtbar dumm: Siehe Weltkrieg und
kein Ende.

*) Aehnliches über die «segensreiche» Wirksamkeit
wissenschaftlicher Autoritäten berichtet Dr. Max Kemmerich im zweiten

Bande seiner «Kulturkuriosa», einem sehr empfehlenswerten
Werke: «Im Jahre 1856 wurde im Devonkalk bei Düsseldorf ein
Skelett gefunden, das nach den geologischen Umständen des Ortes
zweifellos in ausserordentlich hohe Vorzeit hinauf reicht. Heute
weiss man, zumal inzwischen in Spy, Krapina, Brünn, La Naulette
und anderwärts ähnliche Reste gefunden wurden, dass es sicli hier
um Uebcrbleibsel einer tiefstehenden fossilen Menschenrasse handelt.

Das hatte bereits Dr. Fuhlrott, dem die betreffenden


	Kann der Monismus eine weltliche Religion genannt werden?

