
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 2 (1923)

Heft: 7

Artikel: Der Tempel des Freigeists

Autor: Volkart, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40 GEISTESFREIHEIT Nr. 7

standpunkthaftes Verharren beim Dunkeln, Unklaren,
Verschwommenen, Geheimnisvollen unerbittliche Gegensätze.
Spricht man dennoch von einem wissenschaftlichen Okkultismus,

so kann dies nur im Sinne einer wissenschaftlichen
Klärung des vermeintlichen Okkulten geschehen, — als eines
aus irgendwelchen Gründen als wirklich angenommenen, aber
aus dem Rahmen gewohnter Zusamenhänge herausfallenden
Sachverhaltes. Wissenschaftlicher Okkultismus hat etwa zu
prüfen, ob die von der Astrologie behaupteten Beziehungen
zwischen Gestirnen und Menschenschicksalen eine solide
Grundlage beanspruchen dürfen, ob Phrenologie und
Graphologie (Deutung des Charakters aus der Schädelbildung
und Handschrift), ob Cheiromantie (Handlesekunst),
Telepathie und Hellsehen ernster Beachtung wert sind. Gewohntes

und bequemes Verweilen in den Bahnen überlieferter
Denkformen widerstrebt der Befassung mit solchen Dingen.
Wirkliche Voraussetzungslosigkeit, verstanden als
großzügige Unbefangenheit gegenüber neuen und fremdartigen
Erscheinungen, kennzeichnet den wahren Forscher, aber
ebenso die kritische Strenge gegenüber allem von bewährten
Bahnen der Erkenntnis abweichenden Neuen und «Okkulten».

In jedem Falle ist die scharfe methodische Unterscheidung

zwischen der Tatsache und ihrer Erklärung, Deutung
und Theorie angezeigt. Gerade an der Erfüllung dieser
methodischen Punkte läßt es der unkritische Okkultismus
fehlen. Vor allem gilt dies vom sogenannten Spiritismus als
der voreiligen Annahme der Existenz von abgeschiedenen
Geistern, die unter gewissen Voraussetzungen — zu denen
meist die Abdunkelung des Raumes gehört —durch Vermittlung

bestimmter, im «Trance»-Zustand befindlicher Zwischenpersonen

(«Medien») erscheinen und nicht gerade tiefsinnige
Offenbarungen kundtun. Mit Vorliebe berufen sich die
Spiritisten auf eine Reihe von — überwiegend — außerdeutschen

Gelehrten wie Lombroso, Flammarion u. a., welche für
diese Dinge glaubten eintreten zu müssen. Wie fragwürdig
auch die spiritistische Annahme sein mag, der Mediumismus
ist eine Angelegenheit, die in mehr als einer Hinsicht
wissenschaftlicher Untersuchung wert ist. Abnorme Bewußt-
seinszustände, wie sie bereits unter suggestivem Einflüsse
des Versuchsleiters in der Hypnose auftreten, erfahren noch
eine erstaunliche Steigerung im «Trance» der «Medien», die
alsdann ungewöhnlicher, ihr Tages- und Waclibewußtsein
weit überholender Leistungen, etwa des Malens oder Schreibens,

fähig sind.
Die Erforschung dieser dunklen Gebiete hat uns in einen

gewissen «Automatismus» des Unterbewußtseins hineinblik-
ken lassen, dessen mystizistische Ausdeutung im Sinne aus-
sermenschlicher, übernatürlicher Kräfte eine Hauptform des
Aberglaubens darstellte und noch heute vielfach darstellt.
Anderseits ist die Verkennung jenes Automatismus, kurz:
aller Trance-Zustände die eigentümliche Schwäche des
«Verstandesmenschen», des intellektualistischen Typus, der gleichsam

alle Bewußtseinsinhalte errechnen oder doch willenmäs-
sig herbeiführen möchte und übersieht, daß gerade die
besten «Einfälle», wie schon ihr Name ankündigt, sowie
überhaupt alle schöpferischen Antriebe aus dem unterbewußten
Bereiche in das Bewußtsein «einfallen». Machwerke und
Quellwerke sind zweierlei. Wenn der Fromme aus der Tiefe
seines Wesens einen neuen Lebensstrom hervorbrechen fühlt,
so mag er dieses in seiner weltanschaulichen Sprache den
«Durchbruch der Gnade» nennen. Er macht dabei eine fraglos

richtige, wenn auch fragwürdig ausgedeutete Beobachtung

und erlebt es zu seinem Teile, daß der Kontakt mit dem
Unterbewußtsein, die Lösung von dem gewohnten
Tagesbewußtsein, vor allem von einem krampfigen Wollen die
Voraussetzung dafür ist, daß «es» auf neue Weise in uns und
aus uns quillt. So gesehen, bietet der Mediumismus bedeutsame

Aufschlüsse zur Psychologie des schöpferischen
Menschen. Nur der mechanische Mensch ist in jedem Sinne ein
Feind der Mystik.

Wie fragwürdig der Mystizismus in allen seinen
Erscheinungsformen sein mag, Mystik in irgendwelchem Sinne
dient der Vertiefung des Lebens. Vor allem unsere auf
zivilisatorisch-technische Pflege der Außenschau gerichtete Zeit
bedarf erhöhter Innenschau zur Erhaltung des Gleichgewichtes

aller menschlichen Grundkräfte. Mystiker sein heißt,
einen lebendigen Lebensmittelpunkt in sich tragen jenseits
verstandesmäßiger Rechnung und Berechnung, heißt, irgend¬

welche Lebensgemeinschaft pflegen von der Innenschau her,
nicht von der Außenschau aus. Der Wert mystischer,
überrationaler Einstellung erweist sich darum nicht an letzter
Stelle im Umkreise des sozialen Menschen. Schon das
einfachste Erlebnis der Freundschaft ist verstandesmäßig
(rational) so wenig restlos ausschöpfbar und «beweisbar» wie
das Werterlebnis eines Kunstwerkes. Allgemein: Zweckverbände

sind ihrem Wesen nach eine verstandesmäßige
sozialtechnische Angelegenheit, Liebesverbände dagegen gehören
dem innern Menschen an. Bloße Vergesellschaftung bedeutet

mehr oder weniger ein Rechenexempel, Vergemeinschaftung
dagegen ein Gesinnungsexempel. Darum ist auch das

Erlebnis der Volksgemeinschaft in seinem tiefsten Grunde
nur dem «mystischen» Menschen zugänglich, in dem der
Sinn für das Geheimnis nicht erstorben ist. Wie die christlichen

Urkunden von dem «mystischen Körper» reden, dessen

Haupt Christus, dessen Glieder die Jünger sind, so kann
man innerhalb jeder echten Gemeinschaft von einem corpus
mystikum sociale (lateinisch, wörtlich übertragen: mystischer
sozialer Körper mystische Volksgemeinschaft) sprechen.
In Beziehung zu dem unerschöpflichen Urgrund alles Seins,
in dem wie immer ausgedeuteten Gefühl der Alleinheit und
des in ihm enthaltenen Urgeheimnisses (Urmysterium) des
Daseins überhaupt erlebt der mystische Mensch seine höchste

Ausweitung — auch in unserer Zeit.
Dies ist die immer wiederkehrende, auch der Gegenwart

gewiesene Aufgabe: Rationales und Irrationales, Verstand
und Gefühl, Erkenntnis und Erlebnis in Einklang zu bringen,

die unveräußerlichen Rechte der Mystik gleichermaßen
gegen Mystizismus und Intellektualismus zu schützen.

Der Tempel des Freigeists.
Von Otto Volkart.

Und dein Streben, sei's in Liebe!
Und dein Leben sei die Tat!

Goethe.
An der Hauptversammlung in Ölten vom 17. Juni wurden

volkstümliche Aufsätze zur Beleuchtung des Wesens
freigeistiger Welt- und Lebensanschauung gewünscht; die hier
folgenden Zeilen sollen diesem Zweck dienen. In der Tat
wäre wohl das Nötigste: in der Sprache des Volks zu allem
Volk vom rechten Denken zu reden, das rechtes Handeln
hervorzubringen hat.

Da möchte ich nun so ketzerisch sein, aus Tolstoi ein
Glaubensbekenntnis zu wählen, dem ein echter Freidenker
sich anschließen kann. Das Wort Tolstois, das ich meine,
lautet: «Drei Fragen: Welche Zeit ist die wichtigste? Welcher

Mensch? Welche Seele? Zeit — der Augenblick;
Mensch — der, mit dem man's gerade zu tun hat; Seele —
Erhebung der eigenen Seele, Liebeswerk also.» Freigeist
sein heißt eben den Sinn des Lebens nicht in metaphysischen
Klügeleien suchen, sondern unsere Freude besteht darin, daß
wir als dienendes Glied der Gemeinschaft tatkräftig mit beiden

Beinen auf der Erde stehen, dessen eingedenk, daß man
das Höchste gerade dann erlebt, wenn das Herz von Zuneigung

zum Mitmenschen, zu beseelten und unbeseelten Wesen,

zur Welt, geschwellt ist. Ganz solchen Geist hat auch
der Pionier des freien Gedankens, der große amerikanische
Lyriker Walt Whitmann bezeugt, als er schrieb: «Ich glaube,
ein Grashalm ist nichts Geringeres, als das Tagwerk der
Sterne.»

Unsere «Gottesverehrung» ist wieder gleich der einfachen
Funktion der alten Parsen, wovon Goethe in einem Aufsatz
begeistert berichtet hat: «Sie wendeten sich gegen die
aufgehende Sonne, als der auffallend herrlichsten Erscheinung.

Die Glorie dieses herzerhebenden Dienstes konnte sich
Jeder, auch der Geringste, täglich vergegenwärtigen. Dem
neugeborenen Kinde erteilte man die Feuertaufe in solchen
Strahlen » (Noten und Abhandlungen zum West-östlichen
Divan.)

Der wahre Freigeist gibt sich «rückhaltlos und inbrünstig

den Gefühlen, für das geliebte Weib, oder den innig
geliebten Freund, oder das Meer und die Landschaft und das
Weltall» hin (Landauer). Er ist von kosmischer Liebe und
von Ueberschwang des Gefühls erfüllt; «nie Mangel des
Gefühls und nie Gefühl des Mangels!» (Trinkspruch Goethes.)

Der Freidenker reißt Natur und Geist nie auseinander,



Nr. 7 GEISTESFREIHEIT 41

er ist Monist. In ihm triumphiert das Rein-menschliche,
Vereinheitlichende über die pfäffische Zerreißung der Dinge.
Auf unsere Weltanschauung möchte ich auch das Geständnis

Goethes in der «Campagne in Frankreich» anwenden,
wo er sagt, «das Schöne sei, wenn wir das gesetzmäßig
Lebendige in seiner größten Tätigkeit und Vollkommenheit
schauen, wodurch wir zur Reproduktion-gereizt und uns
gleichfalls lebendig und in höchste Tätigkeit versetzt fühlen.»

Ethik, Religion, politische Tätigkeit vereinen sich so in
denselben Kreis: daß der. Mensch von innen heraus lebt, um
ein Reich der Ideen zu verwirklichen. Der Freigeist wird
solchergestalt der «menschlichste der Menschen», unser Tempel

ist keiner in Stein, sondern (um Schillers Ausdruck zu
gebrauchen) «das gegenseitige Hülfeleisten der Kräfte».
Keine Priesterherrschaft, keine Gewaltsamkeit und keine
Ausbeutung hat da Platz, kein Götze und kein leerschallendes
Wort, unsere «Gottheit» ist die Liebe, welche nicht herrscht,
aber bildet — und das ist mehr», unser «Glaube» ist die
Sammlung geistiger Kräfte, um inmitten der ewig lebendigen
Ordnung des Weltalls ein Reich der Freiheit zu erbauen,
lichtes Denken, gutes Handeln, nach dem Wahrzeichen des
Meisters: Und dein Streben, sei's in Liebe!

Und dein Leben sei die Tat!
(Vergleiche zum Ganzen die im höchsten Grad empfehlenswerten

Aufsätze Gustav Landauers: Der .werdende Mensch. Gustav Kies-
senheuers Verlag, Potsdam.)

Fernzeugung.
Von Walter F i n k 1 e r.

Nicht immer finden wissenschaftliche Resultate ungeteilte

Zustimmung im Volk. Abgesehen von jenen «immer
besser Wissenden» lassen sich stets alte Praktiker hören,
die ihre langjährige Erfahrung zu hoch schätzen, als daß sie
einer Laboratoriumsweisheit den Vorrang ließen. Welchen
Widerstand hat doch seinerzeit die künstliche Düngung mit
Phosphaten unter den Bauern gefunden, obwohl kein
Geringerer als Justus Liebig ihr das Wort redete. Ein
ähnliches Verhältnis wie in diesem Fall zwischen Landmann und
Agrikulturchemiker, besteht zwischen Tierzüchter und dem
Zoologen, beziehungsweise dem Biologen. Im vorigen
Jahrhundert stellte Mendel*) die Bastardierungsgesetze auf, und
heute haben sie trotz vielfacher Bestätigung noch nicht restlose

Anerkennung gefunden. Noch immer will man recht
schöne Bastarde dadurch erlangen, daß man Bastarde wieder
untereinander kreuzt und man bekommt natürlich in 25 oder
50 % das Gegenteil, nämlich die reinen Formen der Großeltern

heraus.
So eine alte, mitgeschleppte Tradition, die sich freilich

*) Siehe Nr. 4 (1922) der «Geistesfreiheit». (Die Red.)

Literatur.
Tod und Unsterblichkeit. Von Paul Ka'mmerer. Stuttgart. Verlag

E. H. Moritz, 1923. Mit 22 Abbildungen. 124 Seiten.
Es liegt allerdings Tragik darin, dass der Geistesarbeiter heute,

statt grossziigig schaffen zu können, sich in kleiner Münze ausgeben
muss. Betrübend ist es, wenn dies Männern von dem Rang eines
Kammerer, unseres bedeutenden Gesinnungsfreundes, geschieht.
Jedoch darf die Leserwelt der an sich betrüblichen Tatsache insofern
wieder sich erfreuen, als dadurch geistvolle kleinere Arbeiten mit
reichem Inhalt ihr geschenkt werden, einem jeden zugängliche
Erzeugnisse aus der Werkstatt nimmermüden Fleisses und tätiger
Gedankenkraft.

Nun dürfen wir in diesem Werkchen des auch bei uns Schweizern

immer mehr gekannten Wiener Dozenten eine jener anregenden
Schriften neuerdings begrüssen, wie sie so meisterhaft auf dem
Gebiete der Biologie und naturwissenschaftlich fundierten Philosophie
gerade kaum einem Anderen mehr gelingen, als Paul Kammerer.
Wenn wir bedenken, dass Elaborate eine manchmal erstaunliche
Verbreitung finden, obgleich sie von Phrasen strotzen, z. B. diejenigen
Carl Ludwig Schleichs, der auch eine leibliche Unsterblichkeit noch
behauptete, so ist es wahrhaft ein Genuss, an der Hand Kammerers
die Fragen in biologisch bedeutsamer Weise behandelt zu sehen:
Kann das Leben verlängert werden? Gibt es eine Verjüngung?
Altersbekämpfung? U. s. w. Welche Rolle spielen Herz, Hirn,
Nervengewebe, Blutdrüsen und die übrigen Organe beim Altern und
Sterben? Klar wird nachgewiesen, dass Leben und Sterben nur
zwei Seiten desselben Geschehens sind, «der Tod ist nur das letzte
Endglied der langen Entwicklung» nach den Worten des vortrefflichen

Physiologen Verworn, und in seiner anschaulichen Art hat
Schopenhauer die Wahrheit folgendermassen fixiert: «Das menschliche

Dasein hat ganz und gar den Charakter einer kontrahierten
Schuld. Die Einforderung derselben erscheint in Gestalt der durch
jenes Dasein gesetzten drängenden Bedürfnisse, quälenden Wünsche

schwer widerlegen läßt, ist der Glaube an die Fernzeugung
oder Telegonie. Sie beruht auf der Annahme, daß ein männliches

Tier, nachdem es sich mit einem bestimmten Weibchen
gepaart hat, auch die Nachkommen aus einer späteren Begattung

dieses Weibchens mit einem anderen männlichen Tier
zu beeinflussen vermag. Es soll also z. B. ein rassenreines
Weibchen, wenn es einmal von einem minderwertigen Männchen

befruchtet wurde, nie mehr oder selten rassenreine
Junge werfen, auch wenn es dann von einem reinrassigen
Männchen belegt wird. Spencer wollte den Wirkungskreis
der Telegonie auch auf den Menschen erweitert wissen, wobei

nicht nur Rasse-, sondern auch individuelle Eigenschaften
(Gesichtszüge etc.) des ersten Mannes auftreten sollen. Er
sammelte eine Unzahl von Fällen, in denen Kinder aus zweiter

Ehe einer Frau in irgend einer Eigenschaft dem ersten
Manne ähnlich waren. Das sei vorweggenommen: Zum größten

Teil sind die Nachrichten so unbestimmt und unzuverlässig,

daß aus ihnen Schlüsse kaum gezogen werden können.

Allerdings werden von zuverlässigen Forschern Fälle
berichtet, die, wenn man nicht eine Scheinerklärung mit Zufall

vorsieht, doch sehr zu denken geben. Folgender
merkwürdiger Fall wird von Lingard berichtet:

Ein Mann, der mit Hypaspadie (einem angeborenen Fehler

der Harnröhre) behaftet war, heiratete eine Frau aus
einer gesunden, nicht verwandten Familie und zeugte mit
ihr drei Kinder, die sämtlich hypospadisch waren und selbst
zum Teil hypospadische Kinder hatten. Dieselbe, also nicht
erblich belastete Frau heiratete später einen anderen gesunden

Mann und zeugte mit ihm drei Kinder, die sämtlich die
Mißbildung des ersten Mannes aufwiesen. Auch die
Nachkommen dieser Kinder aus zweiter Ehe waren hypospadisch.
Selbstredend ist eine direkte Ansteckung dieses Bildungsfehlers

ganz ausgeschlossen, etwa so wie überzählige Finger
nicht ansteckend sind. Uebrigens — und dadurch wird der
Fall besonders interessant — kommt Hypospadie nur beim
Mann vor. Man hat sich über diese angebliche Telegonie
sehr den Kopf zerbrochen, er wird in der Fachliteratur
immer wieder als unbedingt beweisend und einer anderen
Erklärung unzulänglich angeführt. Bevor man aber diesem
Fall unbedingte Beweiskraft anerkennt, müßte im Interesse
einer exakten wissenschaftlichen Deutung eine Angabe
darüber gemacht sein, daß die Vaterschaft von Seite des Mannes
erster Ehe ausgeschlossen ist.

Besonders unter den Hundezüchtern hat der Glaube an
die Telegonie viele Anhänger gefunden. Romanes, der
Lieblingsschüler Darwins, teilt folgende Beobachtung mit: «Ein
Freund hatte einen sehr wertvollen Dachshund, der
unglücklicherweise einen Wurf Junge von einem herumstreifenden
Schäferhunde brachte. Das nächste Jahr wurde die Hündin
von ihrem Eigentümer zu einem Dachshund ihrer Rasse ge-

und endlosen Nöte. Auf Abzahlung dieser Schuld wird — in der
Regel — die ganze Lebenszeit verwendet. Doch sind damit erst
die Zinsen getilgt. Die Kapitalabzahlung geschieht durch den Tod.
Und wann wurde diese Schuld kontrahiert? — Bei der Zeugung.» —

Ist das Aussterben der Arten als eine Form des Todes zu
verstehen, der die einzelnen Sterbefälle übergeordnet einschliesst, so
lehrt uns Kammerer auch die Unterstufen des Individualtodes sehen,
die kleinen periodischen Abschlagszahlungen, die so lange nur Stückwerk

des Körpers sterben lassen, bis das ganze Vermögen an
Lebenskraft verausgabt ist.

Ein erhebender Optimismus, tatenfreudiger Wille zum Leben
entspriesst gerade aus den Einsichten, welche durch Kammerer
dargeboten werden. Gewiss, sterben müssen wir, die Person und die
Art, kein Ast am Lebensbaum kann endlos lang werden, auch der
unsrige nicht, aber «er kann sich verästeln, kann Abzweigungen
entsenden, die sonnenwärts wachsen, knospen und blühen und uns tief,
tief unter sich zurücklassen». Mit andern Worten, was Nietzsche
mit dem Uebermenschen verkündet hat, das lehrt auch dies Büchlein
Kammerers, nur in ganz anderer Methode: dass aus dem homo
sapiens durch die Entwicklung ein homo sapientissimus werde, gleich
wie aus den Vorfahren des Menschen der Mensch wurde. Und an
diese, nur an diese Unsterblichkeit erlaubt uns die Wissenschaft zu
glauben. Diese Unsterblichkeit genügt — und sie beglückt den
Denkenden. Mehr als der überwundene, überholte Traum und Wunsch
einer sogenannten «persönlichen Unsterblichkeit», eines «Fortlebens
der Seele», losgelöst vom Leib, eines «Aetherleibes», eines «Astralleibes»,

oder was dergleichen Phantasien mehr sind. Dem Tüchtigen
ist diese (irdisch-menschliche) Welt nicht stumm, vom Sonderdasein
des Geistes nach dem Wegsterben des zugehörigen Körpers wissen
wir nichts — und wir können ganz ruhig erwarten, was sein wird,
wenn der Leib zerfällt; einstweilen haben wir wichtigere Pflichten,
als dem «Seelenjenseits» immer neue, unbeweisbare Gerüste zu
bauen. Nirgends, «auf keinem Gebiet der Natur- und Geisteswissenschaft,

die gesamte okkultistische und spiritistische Scheinwissen-


	Der Tempel des Freigeists

