
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 6

Artikel: Naturwissenschaft und Metaphysik [Teil 1]

Autor: Baege, M.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 GEISTESFREIHEIT No. 6

Men's Group geleistet, deren Grundsätze kürzlich unter dem
Titel «Le Mobile du Gain et la Conscience dans les Affaires,
Manifeste d'un groupe d'industriels et de commercants»
erschienen und auf dem Generalsekretariat der Ligue pour
l'Action Morale in Lausanne-Chailly, Beau-Val, zu beziehen
sind. —¦ Darin gestehen diese Geschäftsleute, erkannt zu
haben, daß die Triebfeder zu ihren Unternehmungen fast
ausschließlich der Geldgewinn ist, daß sie in ihrem Geschäftsbetrieb

nur selten den Lehren und Erfahrungen nachleben,
die sie als Mitglieder der Ethischen Gesellschaften gewonnen
haben. — Sie sehen die Schwierigkeiten, die sich unter dem
herrschenden ökonomischen Regime für sie ergeben, und
sind doch fest entschlossen, als ersten Beweggrund ihrer
Arbeit den Dienst für die menschliche Gesellschaft, nicht
mehr die Bereicherung des Unternehmers, anzuerkennen. —
Aber sie reden nicht nur, sie handeln: bereits haben mehrere
Fabrikherren mit der eigenen Festbesoldung begonnen, so
daß sie nicht mehr als gewinneinnehmende Arbeitgeber
dastehen, sondern als Mitarbeiter neben, den übrigen Arbeitern.

Solch praktischer Idealismus ist Frühling, ist neues
Leben — sollte da die Schweiz, die früher an der Spitze vieler
humanitärer Bestrebungen stand, aber seit längerer Zeit vom
Ruhm der Vergangenheit leben zu können glaubt, sollte da
die älteste Republik nicht von der größten zu lernen haben?

Sie hat bereits von ihr gelernt — vor 22 Jahren wurde
von Prof. Dr. Aug. Forel in Lausanne der «Schweizerische
Bund für ethische Tat« ins Leben gerufen, über dessen Wirken

wir in einem Schlußkapitel unterrichten werden. — Er
arbeitet im selben Geiste wie die amerikanischen, wie die
Brudergesellschaften in den übrigen Ländern der Erde, in
einem Geist, von dem Mazzini einmal sagte: «Wenn wir vor
den Menschen erscheinen wie Sucher nach dem Guten und
dem Fortschritte, sodaß sie untereinander sagen: diese
Menschen sind eine lebendige Religion, — glaubst du nicht, daß
unsere Lehre dann gehört wird?»

????????????????????????????????????????????I
Inserieren Sie

Die „Geistesfreiheit" ist über die ganze Schweiz verbreitet.

Naturwissenschaft und Metaphysik.
„ Von Prof. Dr. M. H. Baege.

Wenn gemeinhin von Naturwissenschaft die Rede ist,
denkt jedermann gewöhnlich nur an die Summe von
Ergebnissen, die durch die Erforschung der Natur, d. i. der Außenwelt

im weitesten Sinne, zutage gefördert worden sind. Aber
unter der Wissenschaft eines bestimmten Erfahrungsgebietes

ganze moderne Leben als «ein ungeheurer Götzendienst»
gebrandmarkt. In Verirrung und Nacht befinden sich die, welche
von der «Gottheit Christi» nichts wissen wollen, sie können nur
«farblose Darstellungen» liefern, — der Beweis für die Gottheit
Christi besteht bei_ Förster einmal darin, dass er frischweg
erklärt: «Wer durch 'die menschliche Erscheinung 'Jesu nicht die
welterlösende Gottheit hindurchscheinen sieht, dem fehlt auch die
Augenkraft für das Wesen und Eigenart des Menschen in Jesu.»
Ein noch stärkerer Beweis beruht darin, dass Napoleon
zitiert wird: «Glaubt es mir, ich verstehe mich auf Menschen,» so
sagte Napoleon, «Jesus Christus war mehr als ein blosser Mensch.»
Und der stärkste von allen Beweisen ist die (völlig willkürliche)

Behauptung: «Wer vom menschlichen Jesus ausgeht, der
sollte vor allem des unaussprechlich grossen Unterschiedes
gedenken, die Seine Wirksamkeit vor derjenigen aller anderen
Propheten und Führer der Menschheit unterscheidet. Wir wissen
von keinem einzigen, der auch nur eine Menschenseele wirklich
umgewandelt hätte. Sokrates rang vergeblich mit Alcibiades,
selbst die Propheten erzeugten keine neue Kreatur.» Christus
hingegen hat in allen Jahrhunderten und in allen Völkern
ungezählten Tausenden ein neues Leben verliehen, aus Sündern
Heilige, aus Verbrechern Bekehrte, aus Zweiflern Gläubige gemacht
und Zerrissenen die Einheit wiedergegeben. Wer von allen Grossen

der Menschheit hat jemals Trostlosen echte und dauernden
Trost spenden können?» (Förster S. 100.)

Dies mag genügen. Förster, der den Andern immer vorwirft,
dass sie noch tief im Heidentum stecken, täte gut daran, sich
selbst zu prüfen, ob nicht auch er in erheblichem Mass «Träger
des Irrtums» ist? Er wirft Nietzsche, vor, dass er «phantasiere»,
— ist es aber, fragen wir, anderes als Phantasie (nur in sehr
abgeleierter Manier und ins leere Blaue hinaus), wenn Prof. Förster
schreibt: «Dass Jesus den Meeressturm beschwören konnte, das
ist, obwohl ein Wunder, doch das Allerbegreiflichste, das Gegenteil

wäre unbegreiflich und unnatürlich.»
Dass Försters Buch wegen seiner Verschwommenheit' und

unzähligen Platitüden bei scheinbarem Tiefsinn, viele Leser finden
wird, ist wahrscheinlich; der Denkende kann nur sagen: Es ist

versteht man nicht nur die Summe ihrer Forschungsergebnisse,
sondern auch die Art und Weise ihres Forschungsver-

fahrens, ihrer Forschungsmethode usw. Das wissenschaftliche

Verfahren der Naturforschung bestellt nicht allein in
der Sammlung von Tatsachen, denn das würde lediglich zur
Vielwisserei führen, sondern damit die Kenntnisse zu
Erkenntnissen, das Wissen zu Wissenschaft werde, dazu ist
eine Ordnung und Bearbeitung des gegebenen Tatsachenmaterials

nötig, und dazu gehört eine führende Idee, die
Forschungsmaxime, das Forschungsprinzip. Aus dieser
Methode, die meistens eine vorläufige sein wird, ergibt sich
dann das Programm, nach dem das Tatsachenmaterial
gesammelt und geordnet, die gesammelten Kenntnisse
bearbeitet und die Ergebnisse dieser Bearbeitung zu einem
Erkenntnisgebiet zusammengefaßt werden. Jedes
Wissenschaftsgebiet kommt also durch das Zusammenwirken von
zwei Faktoren zustande, eines objektiven, des sogenannten
Tatsachenmaterials, und eines subjektiven, der Forschungs-
maxime, die der Forscher von anderen übernommen oder
sich selbst gebildet hat und mit der er an die Bearbeitung
der Tatsachen herantritt. Das gilt natürlich auch für die
Naturwissenschaft, was nicht nur Laien, sondern auch manche
zwar tüchtige, aber höchst einseitige Spezialforscher nicht
zu wissen scheinen.

Welches ist nun die allen naturwissenschaftlichen
Disziplinen zugrunde liegende allgemeine Forschungsidee? Es
ist die Annahme, daß alles in der Welt natürlich zugeht, daß
es keine übernatürlichen oder außernatürlichen Kräfte gibt,
die irgendwie willkürlich in den Gang der Geschehnisse
eingreifen können. Und diese Forschungsmaxime hat sich als
außerordentlich fruchtbar erwiesen. Nur ihrer bewußten
Anwendung verdanken wir all die wunderbaren Feststellungen,

die wir als Naturgesetze bezeichnen, die uns nicht nur
tiefste Einblicke in das Naturgeschehen gewähren, sondern
uns auch gleichzeitig gestatten, die Natur dem Menschen
immer mehr zu unterwerfen, sie in immer ausgedehnterem
Maße in seine Dienste zu stellen. Ja, es würde uns ein
leichtes sein, aus der Geschichte der Naturwissenschaften
nachzuweisen, daß überhaupt mit dem Momente, da man bei
der Erforschung der Natur bewußtermaßen auf die Annahme
außer- und übernatürlicher Faktoren verzichtete, die
Naturforschung im modernen Sinne erst geboren wurde.

Zwar war dieses Forschungsprinzip im Anfang nur mehr
hypothetischer Natur, aber immer keine rein willkürliche,
haltlose Ausnahme oder gar ein luftiges Hirngespinst;
sondern die. Erfahrung, die Beobachtung hatte den Menschen
gezwungen, endlich auf jene aus den ältesten menschlichen

Urerstaunlich, wie es in manchen Köpfen aussieht, die durch die
moderne Wissenschaft hindurchgegangen zu sein — glauben!! •

Otto Volkart.

«Erkenntnis.» Ein allegorisches Bühnenspiel für freie Geister.
Von Ernst Brauchlin. (Verlag Freigeistige Vereinigung der
Schweiz.) Preis: Fr. -1.20.

Die Dichtung wendet sich in erster Linie an freie Geister, an
denkende Menschen überhaupt. In begeisterten, aus seinem
Innersten drängenden Versen zeigt uns der Dichter die
Geistesgeschichte der Menschheit in gedrängter Form. Wir sehen den
Menschen, lichtvoll dem Tier entstiegen, getrieben von dem
Drange nach Erkenntnis, nach Ergründung des Sinnes und
Zweckes und Zieles unseres Daseins, seinen Weg als Frager und
Sucher gehen und nach mancherlei Irrwegen ihn sich finden im.
Geborgensein, das ihm das Erkennen der Natur, das Sicheins-
fühlen mit ihr, gewährt. Als Wissender, gefühivt von Natur und
freiem Geist, ist er berufen, das Wunder der Vollkommenheit
herbeizuführen.

In ihrer poetisch edlen Form wird die Dichtung den auf
monistischem Boden Stehenden eine seelische Erfrischung bringen,
die sie um so freudiger willkommen heissen werden, als gerade
der Monismus sich sonst überwiegend an den abstrakten
Verstandesmenschen wendet. Den im Glauben an die alten Ueberliefe-
rungen Erschütterten, nach neuem Lebensinhalt Suchenden wird
die «Erkenntnis» Wegweiser sein können zu der Lebensauffassung,

die, in strengster Uebereinstimmung mit den sichern
Ergebnissen der Wissenschaft, in ihrer das Weltall umfassenden
Grossartigkeit unerschöpfliche seelische Tiefe bietet. Die Gegner
des Monismus aber, wenigstens die ehrlichen, werden nach der
Lektüre des Werkes ihr Urteil, das so gerne dem Monismus die
Gemütswerte abspricht, einer Revision Unterziehen müssen. Wir
wünschen dem Büchlein weiteste Verbreitung zum Heile der
monistischen Weltanschauung. A. B.



No. 6 GEISTESFREIHEIT 5

Zeiten herrührenden, aus Unwissenheit und Furcht entsprossenen

phantastischen Ideen zu verzichten, mit deren Hilfe
die Naturerscheinungen als willkürliche Willensakte
übernatürlicher Wesen angesehen wurden. Im Laufe der
Jahrtausende hat der Mensch bald hier, bald dort bei genauerer
Prüfung bestimmter Naturerscheinungen, die häufig
wiederkehrten, die natürlichen Bedingungen ihres Eintritts kennen
gelernt, und so kam es, daß er Vor rund 400 Jahren schließlich

anfing, bewußt und absichtlich auf die Heranziehung
übernatürlicher Faktoren bei der Erklärung von
Naturerscheinungen zu verzichten, und versuchte, die Natur aus
sich selbst heraus zu verstehen. Die Ergebnisse und
Fortschritte einer über Jahrhunderte sich erstreckenden
Forschungstätigkeit und die heutige Größe und Bedeutung der
Naturwissenschaften sprechen für die Richtigkeit dieser
Annahme.

Die Naturwissenschaft ist also in ihrem innersten Kerne,
in ihrer Methode, antisupranaturalistisch. Sie lehnt es ab,
die Natur als Werk und Tätigkeitsgebiet übernatürlicher
Mächte anzusehen, nicht etwa aus Böswilligkeit und Haß
gegen die Religion, sondern einfach deshalb, weil die Annahme
außernatürlicher Faktoren sich als falsch, d. h. der tatsächlichen

Erfahrung widersprechend, und schließlich auch- als
eine Scheinerklärung erwies. Daß sie falsch war, das konnte
man feststellen, indem Vorgänge, die angeblich durch
unbekannte außernatürliche Mächte verursacht sein sollten, bei
genauer Untersuchung sich schließlich immer als natürlich
bedingt herausstellten. Daß die Annahme außernatürlicher,
jenseits der Erfahrung stehender Ursachen keine wirkliche,
sondern nur eine Scheinerklärung darstellt, zeigt schon die
einfache Ueberlegung, daß man doch nur von dem Aussagen
zu machen imstande ist, über das man Erfahrungen zu
sammeln vermochte. Nach Meinung aller jener aber, die an solche

übernatürlichen Mächte, an die "Existenz solcher jenseits
der Erfahrung liegender letzter Ursachen glauben, soll das
Wesen dieser Mächte uns ewig unerforschbar und unerkennbar

sein. Wie kann man nun etwas zum Angelpunkt einer
Erklärung machen, von dem man gar nichts aussagen kann,
weil man es gar nicht zu erkennen vermag. Sieht man denn
nicht den Zirkel, in dem man sich hier bewegt! Das ist doch
keine Erklärung, kein wirkliches Klarlegen und Klarmachen,

'

wenn man in ein Unbekanntes (z. B. irgend einen Naturvorgang),

das zum mindesten doch in irgend einer Weise
unserer Erfahrung zugänglich war — denn sonst wüßte man
doch nichts von seiner Existenz —¦, auf ein ewig Unerforschbares

zurückführt! Sieht man denn nicht, daß es sich bei
solchen Annahmen um einen recht willkürlichen Abschluß
unseres sogenannten Kausalitätsbedürfnisses handelt! Warum

darf ich auf einmal nicht weiter fragen, z. B. nach der
Ursache jenes Uebernatürlichen selbst wieder? Der
Kausalitätsbegriff schließt doch absolut nicht die Notwendigkeit
in sich, das Fragen nach dem Warum plötzlich durch
willkürliche Annahmen abzuschneiden. Jni Gegenteil, so, wie
er gemeinhin aufgefaßt wird, verlangt er sogar konsequenterweise

die Frage nach Ursachen, weiter nach Ursachen
dieser Ursachen usw. ad infinitum. Es steckt eben in der
ganzen Art dieser sogenannten kausalen Denkweise ein
schwerer Denkfehler. Ja, die ganze Auffassung von der
Aufgabe und den Zielen der Wissenschaft, die dieser Denkweise

zugrunde liegt, ist falsch, ist irreleitend.
Es ist heute nicht unsere Aufgabe, diese Behauptung

näher zu beweisen. Wir hoffen, es bald in einem dieser
Arbeit folgenden weiteren Aufsatz über «Aufgabe und Ziel der
Wissenschaft» tun zu können. Heute soll es ja lediglich
unsere Aufgabe sein, das Verhältnis von Naturwissenschaft
und Metaphysik zu untersuchen.

Eine reine Naturwissenschaft im Sinne der bloßen
Feststellung von Tatsachen gibt es also nicht. Indem wir die
Tatsachen nach bestimmten Gesichtspunkten zusammenstellen,

sie ordnen und schließlich zu einem Wissenschaftsgebiet
verarbeiten, gehen wir immer über die reine Feststellung
eines Tatsachenbestandes hinaus. So sagt z. B. auch Prof.
Reinke, der gewiß nicht antireligiöser Gesinnung verdächtig
ist, in der Einleitung zu einer theoretischen Biologie:

«Wenn man es mit Recht als Aufgabe der Philosophie
bezeichnet, das Allgemeine aus den Einzelheiten der
Erscheinungswelt herauszulesen, so steckt ein Stück Philosophie in
fast jeder biologischen Arbeit, denn ohne Vergleich und Ab¬

straktion, ohne Verallgemeinerung des Beobachteten in
irgend einer Richtung vermag niemand auch nur die
Monographie eines eng umgrenzten Gebietes zustande zu bringen;
in jedem Vergleiche ist aber schon die Richtung auf das
allgemeine gegeben Weil aber umgekehrt die Naturphilosophie

das ganze Rüstzeug der gemachten Beobachtungen
zur Verwertung verfügbar hat, ist es im Grund ein
wissenschaftliches Unding, daß beide als zwei getrennte Strömungen

nebeneinander herlaufen, ohne von einander Notiz zu
nehmen. In Wirklichkeit kann die Biologie (ja, die ganze
Naturwissenschaft! D. V.) auch gar nicht ohne philosophische

Elemente auskommen, wie schohn die Begriffe von
Kraft, Kausalität und Zweck beweisen.» (Schluß folgt.)

Bekehrungseifer.
An R. B. Ganz recht, dass Sie jede Gelegenheit wahrnehmen,

Ihre Lebensanschauung zum Worte kommen zu lassen; ich
begreife aber auch, dass Sie über Ihre Erfolge enttäuscht sind, —
es konnte bei Ihrem Vorgehen gar nicht anders kommen. Also
vielleicht doch nicht «ganz recht»? Gewiss nicht, und zwar liegt
der Fehler offenbar darin, dass Sie für «Gelegenheit» angesehen
haben, was keine war, mit andern Worten: Sie haben übersehen,
dass es nur unter gewissen- Voraussetzungen angebracht,
zweckmässig ist, .seine Lebensanschauung zum Gegenstand eines
Gesprächs oder einer Auseinandersetzung mit Menschen, die noch
auf dem Boden eines mystisch begründeten Religionssystems
stehen, zu machen. Diese Voraussetzung ist eine ganz bestimmte
geistige Einstellung der in Betracht fallenden Zweitperson. Sie
müssen sich darüber klar sein, mein lieber Gesinnungsfreund, ob
der Mensch, den Sie als eine «Gelegenheit» betrachten, ein
Fragender, Suchender, Zweifelnder ist. Wenn er das ist, dann wird
er gerne auf ein Gespräch über dieses Thema eingehen, und es
mag Ihnen gelingen, Ihre Lebensanschauung seinem Verständnisse

näher zu bringen, vielleicht sogar, eine lebhafte Begierde,
tiefer in sie einzudringen, zu wecken. Wer aber noch nie über
die Marken seiner Konfession hinausgedacht hat, es für eine
Sünde betrachtet hätte, ihre Schranken gedanklich zu überschreiten,

wer darin für sein Gemüts- und Geistesleben bislang Genüge
gefunden hat, darin verankert ist durch Vererbung, Erziehung,
Gewohnheit, Einflüsse, den werden Sie nie und nimmer für sich
gewinnen, und wenn Ihre Ausführungen noch so klar und
denkrichtig aufgebaut sind. Sie stossen da an eine Wand, die Sie
weder zu durchbrechen noch zu übersteigen vermögen. Sie
prallen ganz einfach ab. — Woher kommt das? Hat die
freigeistige Weltanschauung mit ihrem ganzen Wahrheitsgehalt nicht
die Kraft zu überzeugen? fragen Sie. Die Fragestellung ist
falsch, Freund R. B.; es kommt nicht auf den Gehalt einer
wissenschaftlichen oder religiösen Anschauung an, ob sie zu überzeugen
vermöge, sondern auf den Menschen, der mit ihr in Verbindung
gebracht wird. Sie denken wissenschaftlich, für Sie ist es eine
ausgemachte Sache, dass sich das menschliche Schicksal auf der
Erde endgültig abspielt, dass es kein überirdisches Wesen gibt,
das das Triebwerk der Myriaden Welten schuf und beherrscht
und zugleich Ihnen auf die Finger guckt, dass der Mensch wie
jedes Lebewesen das Ergebnis eines für unser Denkvermögen
unendlich langen Entwicklungsprozesses ist, und so weiter. Mag
da einer kommen mit seinem Himmelsglauben und seiner heiligen
Ueberzeugung von dem Bestehen eines Gottes, der der Menschen
Schicksal lenke, die Guten belohne, die Bösen bestrafe, und
versuchen, Ihnen den Glauben zu geben, Ihnen die «Einsicht»
beizubringen, dass Sie sich mit Ihrem Unglauben die ewige Höllenstrafe

zuziehen, — es macht nicht den geringsten Eindruck auf
Sie, der Bekehrungseifer wird Ihnen auf die Dauer widerwärtig,
und Sie erkennen von neuem wieder, tiefer, und deutlicher, die
Unvereinbarkeit mystischer Vorstellungen und der von diesen
abhängigen moralischen Folgerungen mit Ihrem Denken und Fühlen

und Ihren sittlichen Wertschätzungen. Ebensowenig
vermögen Sie mit Ihren naturwissenschaftlich erwiesenen Wahrheiten

eine religiöse Ueberzeugung aus den Angeln zu heben;
der Gläubige begreift nicht, es ist ihm ein fremder, geradezu
unheimlicher Gedanke, dass ein Mensch ohne Gott und Jenseitsglauben

auskommen kann. Ihr Wahrheit-Suchen — für Sie das
höchste Glück und der Sinn des Daseins — erscheint dem andern
als qualvolle Unruhe; denn er glaubt sich im Besitz der untrüglichen,

das ganze Dasein umspannenden unveränderlichen Wahrheit;

fragen Sie ihn nach den ersten und letzten Dingen, an die
die Sinne des Menschen noch nicht reichen; er beantwortet sie
Ihnen mit staunenswerter Selbstverständlichkeit: aus Gott, durch
Gott, in Gott, zu Gott; jede Blume ist ihm ein Beweis Gottes,
indem er folgert: sie ist vorhanden, also musste sie von jemand
gemacht worden sein, — Menschen können keine Blumen
machen, also hat es Gott getan. Ein kindischer Gedankengang, aber
der Gedankengang einer Ueberzeugung, ein vollgültiger Beweis
für einen Gläubigen, der den Inhalt seines Glaubens für die
ewige, unumstössliche, heilige Wahrheit hält. Und der Mensch
klammert sich um so ängstlicher an diesen Glauben und wehrt
Gedanken ab, die Breschen in diese Unbedingtheit legen könnten,

da er zugleich durch die Verheissung ewigen Lebens den
gegen den Tod sich aufbäumenden Selbsterhaltungstrieb befriedigt,
den für viele Menschen unerträglichen Gedanken der Hinfälligkeit

und Vergänglichkeit aufhebt.
Dieses Narkotium, kraft welchem der jenseitsgläubige Mensch

den Tod leichter erträgt, lässt sich der, der es geniesst, nicht
so leicht nehmen. Ja es gibt viele, die naturwissenschaftlich
denken, in Bezug auf Gott, Jenseits und Unsterblichkeit aber in


	Naturwissenschaft und Metaphysik [Teil 1]

